
Christian Buchholz 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gottes Geist an Fils und Alb 
 
 
 

Lebensgeschichten 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Manuela Kinzel Verlag 

 



3 

Inhaltsverzeichnis 
 

Grußwort von Dr. Wolfgang Rapp       5 

Vorwort von Christian Buchholz       6 
  

Hidegunt de Gamelhusen (ca. 1125)      9 

Berthold & Leonhard Dürr (Ende 15. - Mitte 16. Jh.)  12 

Cunrad Hägen 
und Joß Messerschmid (ca. 1495)    14 

Maria Holl (1549-1634)      19 

Katharina Reussin (ca. 1563) 
und Wiesensteiger Frauen (ca. 1562)   21 

Caspar Mohr (1575-1625)      24 

Theodor Cellarius (1627-1680)     25 

Johann Friedrich Rock (1678-1749) 
und Johannes Oechslin (1676-1738)    27 

David Jonathan Cless (1730-1803)     29 

Joseph Alois Rink (1756-1824)     30 

Margaretha Böhringer (1774-?), 
Georg Gösele (1761-?), Georg Jauß (1788-?)  32 

Theophil Blumhardt (1843-1918)     37 

Christian Gotthilf Weigele (1845-1877)    40 

Karl Conz (1858-1941)      42 

Ernst Jakob Siller (1847-1929)     44 

Johannes Bächtle (1859-1915)     47 

Wilhelm Pressel (1863-1941)      54 

Rosalie Zeller (1870-1948)      56 

Benjamin Blumhardt (1875-1953)     58 

Matthias Erzberger (1875-1921)     62 

Amalie Volz (1878-1962)      66 

Karl Gottlob Weiler (1889-1975)     68 

Gertrud Kopske (1891-1966?)     69 



4 

Karl Fezer (1891–1960)      72 

Gustav Seebich (1899-1985)      74 

Hildegard Dipper (1900-1978) 
und Theodor Dipper (1903-1969)    78 

Bernhard Heinzmann (1903-1942)     86 

Helene Remppis (1904-1968)     88 

Richard Lipp (1908-1994)      90 

Helmut Claß (1913-1998)      93 

Albert Schäfer (1914-2003)      96 

Willi von Helden (1915-1988)     99 

Hugo Lang (geb. 1923)    101 

Gabriele Miller (1923-2010)    107 

Heinz Rapp (1924-2007)    108 

Christoph Bausch (1926-2013)   110 

Frieder Mörike (1929-2015)    113 

Henning Schlimm (1931-2017)   114 

Klaus Scheffbuch (geb. 1936)   116 

Marga Lorch (geb. 1937)    118 

Karl Stetter (geb. 1941)    121 

Herta Leistner (geb. 1942)    122 

Bernardin Schellenberger (geb. 1944)  124 

Johann-Heinrich Krummacher (1946-2008)  125 

Andreas von Heyl (1952-2016)   127 

Werner Stepanek (geb. 1952)   129 

Habip Önder (geb. 1955)    131 
 

Nachwort / Dank     137 

Literatur- und sonstige Nachweise   138 

Personenregister     140 



5 

Grußwort 
 
Liebe Leserin und lieber Leser, 
es freut mich außerordentlich, dass nach dem sehr anregenden 
Buch „Gottes Geist im Filstal“ nun dieser zweite Band folgt. 
Christian Buchholz hat mit seinen beiden Werken lebendige und 
eindrückliche Beiträge zu einer Kultur- und Geistesgeschichte 
unseres Filstales und des Voralbgebietes geliefert. 
Die Lebensbeschreibungen porträtieren Menschen, mit denen wir 
befreundet oder bekannt sind, aber auch Personen, von denen ich 
nie zuvor gehört hatte. 
Immer, wenn ich mir vorgenommen habe, eine der Biografien zu 
lesen, sind es am Ende zwei, drei oder vier geworden, so span-
nend und gewinnbringend kann Christian Buchholz erzählen 
und theologische, soziologische und persönliche Dimensionen 
seiner beschriebenen Persönlichkeiten entfalten. 
Ich wünsche diesen wichtigen Büchern viele Leserinnen und Le-
ser, die von den Lebensbildern genauso begeistert sind wie ich. 
 
Wolfgang Rapp 



6 

Vorwort 
 
Wieder umfasst dieses „Lesebuch“1 zu gesammelten Lebensge-
schichten aus unserer Region eine Spanne von fast 1000 Jahren! 
Es sind Lebenswege von Menschen, die aus ihrer religiösen 
Überzeugung heraus in der Öffentlichkeit auf bemerkenswerte 
Weise gewirkt und Spuren hinterlassen haben. Lebensweise und 
Glaubensvorstellungen, religiöse Motive und Bilder sowie histo-
rische und gesellschaftliche Aufgaben differieren und werden im 
Lauf der Jahrhunderte immer vielschichtiger – und individueller. 
Vieles ist für uns Heutige fremd, manches kaum nachzuvollzie-
hen. Denn: Der „Geist“ wirkt (und weht), wo er will. So weiß es 
das Johannesevangelium.2 Gott realisiert sich auf unterschiedli-
che Weise. Und wir sind mitunter taub, um diese Erkenntnis und 
darin auch Gottes Segen wahrzunehmen. Nicht alle Lebensge-
schichten erzählen von Vorbildern. Aber Menschen haben Mut, 
sind selbstbewusst, haben einen eigenen Standpunkt und sind 
kritisch – sich selbst gegenüber, der gängigen Religiosität gegen-
über und dem Staat gegenüber. Damit geht für uns die Einsicht 
einher: Der Respekt gegenüber Andersdenkenden und Anders-
glaubenden ist heute mehr denn je gefordert – und sinnvoll, weil 
Vielfalt die Lebendigkeit von Kultur und damit die gemeinsame 
Zukunftsgestaltung fördert. Und – wir haben die Aufgabe, den 
Vergessenen oder mit Tabu Belasteten ihre Würde zurückzuge-
ben und auch ihr Lebenswerk zu respektieren – wenigstens an-
satzweise, symbolhaft, spirituell, im religiösen Sinn: „Ich habe 
dich bei deinem Namen gerufen – du bist mein ...“ lässt Gott den 
Propheten sprechen und ihn so die göttliche umfassende Sorge 
um jeden einzelnen Menschen ausdrücken (Jesaja 43,1). Und 
dann die wunderbare Erkenntnis nach der Lektüre: Unsere Regi-
on ist schon immer (seit Jahrhunderten) mit der ganzen Welt ver-

                                                 
1 Christian Buchholz, Gottes Geist im Filstal, Dessau-Göppingen, 2.Auflage 2016 

(hier abgekürzt mit „Geist I“) 
2 Johannes 3 



7 

bunden – heute sagen wir: „global vernetzt“! Wir erinnern uns 
nur nicht daran, weil wir es nicht wissen oder großspurig von 
uns Gegenwärtigen denken. Dem entgegenzuwirken will das 
Buch auch beitragen. 
 
Im Sommer 2017 
Christian Buchholz 



12 

Äbte in Adelberg: 
Berthold und Leonhard Dürr (Ende 15. – Mitte 16. Jh.) 

 
Die beiden Brüder Dürr stammen aus Zell unter Aichelberg, das 
damals zum Kloster Adelberg gehört. Beide avancierten im Lauf 
ihrer priesterlichen Karriere zu Äbten von Adelberg. 
Beide führen das Kloster Adelberg zu einer letzten Blüte, das 
1178 durch Volknand von Staufen als Prämonstratenserabtei ge-
stiftet worden war. 1188 wird der Fronaltar geweiht. Ab 1440 ist 
Adelberg eine eigenständige Abtei, bis 1476 als Doppelkloster 
mit getrenntem Männer- und Frauenkonvent. Berthold – seit 1460 
Abt – lässt 1481 den Fruchtspeicher erstellen. Unter ihrer beider 
Ägide wurde die berühmte heute noch bestehende Ulrichskapelle 
gebaut (1501-1507): Der Grundstein wurde unter Berthold 1500 
an der Stelle der 1054 geweihten und 1227 erneuerten Kapelle ge-
legt. Die Dorfkirche (der Jungfrau Maria und dem Heiligen Ul-
rich und Konrad geweiht) entsteht 1493 als Ersatz für die ur-
sprünglich von der Bevölkerung genutzte und jetzt als Kloster-
kirche gestaltete Ulrichskapelle. 1510 bis 1514 lässt Leonhard, der 
1502 nach dem Tod von Berthold (1501) Abt wird, in Göppingen 
ein „Kornhaus“ erbauen, neben dem „Pfleghof“ gelegen, zur 
Verwaltung der zahlreichen Besitzungen und Aufbewahrung der 
daraus anfallenden Feldfrüchte. Heute beherbergt das Gebäude 
die Stadtbücherei. Leonhard wird als „kunstsinnig“ beschrieben, 
weil er die künstlerische Ausgestaltung der Klostergebäude ver-
antwortet und eine Bildhauerwerkstatt einrichtet. Deshalb wird 
er auch als „zweiter Gründer Adelbergs“ bezeichnet. Die Klos-
teranlage wurde dann beim Bauernkrieg 1525 und wieder im 
Dreißigjährigen Krieg schwer beschädigt. Leonhard leitet den 
Konvent bis zu dessen Auflösung 1535, die im Zuge der Refor-
mation in Württemberg (durch Herzog Ulrich und Johannes 
Brenz) erfolgt. Abt Leonhard – vom Herzog als bedeutender 
Humanist geschätzt – darf im Kloster bleiben, geht dann aber in 
das Mutterkloster Roggenburg (südlich von Günzburg – heute 
noch Prämonstratenser-Kloster mit einem „Zentrum für Umwelt 



13 

und Kultur“ sowie mit einem Klostergasthof), wo er 1538 ver-
stirbt. 1536 wird das gesamte Ensemble mit den überaus reichen 
Besitztümern zum württembergischen Klosteramt Adelberg zu-
sammengefasst. Von 1565 bis 1629/30 beherbergt Adelberg eine 
evangelische Klosterschule (wie z.B. heute noch Blaubeuren und 
Maulbronn, die als Evangelische Seminare mit Gymnasium und 
Internat geführt werden). Diese Klosterschulen waren eine direk-
te Folge der Reformation, die auch eine Bildungsbewegung war. 
Außerdem brauchte der Herzog gut qualifizierte Beamte und 
Pfarrer. U.a. war der berühmte Astronom Johannes Kepler von 
1584 bis 1586 hier in Adelberg Schüler. Bis 1810 ist das Kloster 
Sitz einer Prälatur der evangelischen Landeskirche. Prälaten wa-
ren hier u.a. Lukas Osiander d.Ä. und Jakobus Andreä4. 
Im heutigen Chor der Ulrichskapelle befinden sich die unter-
schiedlich erhaltenen Epitaphe von Leonhard und Berthold. 

                                                 
4 beide s. Geist I, S. 21 und S. 18 



14 

Versöhnung statt Rache: 
Cunrad Hägen 

und Joß Messerschmid (ca. 1495) 
 
Cunrad Hägen (Steuereinnehmer) und Joß Messerschmid (viel-
leicht Schultheiß) aus Holzheim unterzeichnen mit anderen zu-
sammen als Gewährsleute im Frühjahr 1496 mit ihrem persönli-
chen Siegel einen sogenannten Totschlagbrief. Dieser ist heute im 
Archiv der Stadt Göppingen einsehbar: 
„Alle sollen hören … dass Ulrich Weiß … Lienhart Kapffer … er-
schlagen und zu Tode gebracht hat … Von beiden Teilen ist eine 
gütliche Einigung gefunden worden … die beeidigt wurde vor 
Gott und den Heiligen … Der Totschlag soll niemals mehr gerächt 
oder geahndet werden … Zum Zeichen dafür soll alles eingehal-
ten werden, was vereinbart wurde … damit es keine Arglist und 
Drohung mehr gibt … 
Ulrich Weiß soll 30 Wachskerzen … in die Pfarrkirche Oberhofen 
tragen … 
Diese soll er dann abbrennen lassen am Grab des Erschlagenen 
für Gott und seine Mutter und Jungfrau Maria zum Lob und zu 
Ehren der Seele des Erschlagenen … 
29 Messen und ein Seelenamt sollen gesungen und gelesen wer-
den zum Trost für die erschlagene Seele … 
Ulrich Weiß soll ein steinernes Kreuz setzen und machen lassen 

… innerhalb des Etters an einem geeigneten Platz nach dem Vor-
schlag der Freunde des Erschlagenen … 4 Schuh oberhalb der Er-
de und drei Schuh breit und weit … 
Ulrich Weiß soll einen ewigen Jahrtag stiften mit einer Seelen-
messe zum Trost und zur Hilfe für die Seele des Erschlagenen … 

Ulrich Weiß soll … eine Wallfahrt machen … zu Unserer lieben 
Frauen in Einsiedeln und nach St. Lienhart in Bayern … von je-
dem Ort soll er eine schriftliche Bestätigung mitbringen … 
Für die Kinder des Erschlagenen soll Ulrich Weiß 29 Pfund Hel-
ler übergeben, den Arztlohn und die Verpflegung, die aus Anlaß 
des Schadens notwendig waren … 



15 

Ich, Ulrich Weiß, werde allem nachkommen und alles einhalten. 
Andernfalls werde ich meineidig und rechtlos. Die Freunde des 
Erschlagenen dürfen dann mit mir verfahren wie mit einem treu-
losen Mann … 7. März 1496 Holzheim“ 
(Es folgen Siegel und Unterschriften u.a. von Verwandten des 
Opfers, Bürgen des Täters und verschiedenen Zeugen wie Pfle-
ger, Dorfrichter usw.)  
Diese Totschlagbriefe sind interessante Dokumente für einen 
doppelten Wandel in der Rechtsprechung des Mittelalters: 1495 
wurde das Reichskammergericht eingeführt – als Ablösung des 
so genannten Femerechts, das oft sehr individuell, höchst will-
kürlich und sehr grausam praktiziert werden konnte. In diesem 
Zusammenhang ist unser Dokument zu sehen: Es gelten nicht 
mehr Blutrache oder Selbstjustiz, sondern betroffene Menschen 
einigen sich (vernünftig), um einvernehmlich und nachprüfbar 
Schuld festzustellen und Sühne zu vereinbaren – ein Zeichen für 
das gewachsene Selbstbewusstsein der Dorfbevölkerung und für 
deren Gespür für Gerechtigkeit, das sicher mit der christlichen 
Prägung zusammenhängt. Der Schuldige wird nicht weggesperrt 
oder der Verfolgung ausgesetzt, sondern die Öffentlichkeit und 
die Betroffenen achten auf die Einhaltung der Vereinbarungen. 
Auch ist auffallend: Weder die Ursachen noch der Tathergang 
spielen eine Rolle. Die Tat ist geschehen. Die Folgen müssen ge-
regelt werden.  
Das andere sind die Sühneleistungen: Sie sind einerseits von ma-
teriellem Ausgleich bestimmt (der – der Tat entsprechend – äu-
ßerst umfangreich und zeitlich gestreckt ist – was sehr barmher-
zig war) und andererseits von der religiösen Vorstellung, dass 
die Seele des Opfers auf ihrem bevorstehenden Weg Heil und 
Trost benötigt. Dieser Grundtenor bestimmt immer wieder den 
Wortlaut des Totschlagbriefes. So ist das gestiftete Sühnekreuz 
dafür ein sichtbares und dauerndes Zeichen: Es erinnert zwar an 
den Totschlag und damit auch an den Menschen und an berech-
tigte Ausgleichsforderungen, aber es mahnt auch, den Weg der 
Seele – den Weg zu Gott und mit Gott – zu bedenken. 



16 

Wir erinnern 500 Jahre später (wo es eine ordentlich geregelte öf-
fentliche Rechtsprechung gibt) mit großem Erstaunen die – da-
mals noch selbstverständliche – Verbindung von materiellen Di-
mensionen mit spirituellen Bedeutungen: Menschen sind in ih-
rem Zusammenleben auf Recht und Gerechtigkeit angewiesen. 
Schuld muss erkannt und bekannt werden. Versöhnung ist mög-
lich, wo sie erbeten (und dann auch organisiert) wird und wo sie 
sich sichtbar äußert. 
Sühnekreuze stehen noch heute – meist mitten in der Landschaft 
– an Wegen oder Kreuzungen. Zeichenhaft haben Menschen 
hiermit ihr Rechtsverständnis und im Gegensatz zu den in man-
chen Regionen lediglich als „Mordsteine“ bezeichneten Mahnma-
len auch ihren Glauben ausgedrückt. Das Kreuz erinnert nicht 
nur an den einen erschlagenen Menschen, sondern auch an die 
große Veränderungskraft des christlichen Glaubens: Jesus hat 
sich auf die Seite der Entrechteten und Armen, der vom Tod be-
drohten, der Zöllner und Sünder, der Kranken, der Opfer räube-
rischer Banden gestellt – sich mit ihnen identifiziert. Wer sich in 
diesen Strom des Glaubens einreiht, kann den Weg in der Ge-
genwart und für die Zukunft meistern, weil er/sie mit Gott und 
für Gott geht. Das Kreuz wird somit – in Ergänzung zur traditio-
nellen theologischen Deutung – zu einem Zeichen des Lebens 
und der Ermutigung. 
Es gibt (vor allem katholische) Geschichts- und Kulturwissen-
schaftler, die dem Standort des Sühnekreuzes – meist in weiter 
und freier Landschaft – eine besondere Bedeutung beimessen: Im 
Lauf der Jahrhunderte haben diese Orte und Punkte eine weitere 
religiöse Funktion übernommen. Die Landschaft wird durch das 
Sühnekreuz „geheiligt“. Wer hier geht und rastet, ist von einer 
spirituellen Kraft umgeben. Wir kennen dieses Phänomen von 
den Wegkreuzen und Bildstöcken in Oberschwaben, von Wall-
fahrten und öffentlichen Prozessionen oder auch von den 
Kreuzwegstationen (etwa hier im Landkreis Göppingen bei Ave 
Maria in Deggingen). Der Ort wird „heilig“. Ein archaischer 
Volksglaube siedelt dann noch mancherlei Spuk- und Gespens-



19 

Eine tapfere Frau: 
Maria Holl (1549-1634) 

 
Maria Holl wurde in Altenstadt als Tochter des Ulmischen Amt-
manns Jörg Löhlin geboren. Vermutlich war sie vor ihrer Heirat 
in der Gastwirtschaft „Zum Rad“ in Ulm beschäftigt. 1586 ist sie 
im Münster getraut worden. Michael Holl aus Tiefenbach/Iller-
tissen war ihr Ehemann, der in der genannten Wirtschaft als 
Kellner tätig war. Die beiden ziehen noch im selben Jahr nach 
Nördlingen, wo sie „Stadtbürger“ werden und die dortige Gast-
herberge „Zur goldenen Krone“ am Weinmarkt erwerben. 1593 
wird Maria verhaftet. Schon 1590 wurde sie der Hexerei beschul-
digt. Zum Verhör kam es aber erst 1593, als sie im Gefängnis 
„Klösterle“, wo sie mit den Frauen Ursula Klein und Anna Faul 
konfrontiert wurde, die die Beschuldigungen vortrugen. In der 
sich anschließenden „peinlichen Befragung“ wurde sie – so ist in 
den Akten der Stadt Nördlingen zu lesen – achtzehn Mal verhört, 
darunter dreizehn Mal gefoltert. Die Tortur wurde 62 Mal vorge-
nommen: zwei Mal mit Daumenschrauben, 26 Mal mit dem 
„Spanischen Stiefel“ (eine Beinschraube um den Unterschenkel), 
19 Mal am Strang hochgezogen und 15 Mal auf die Hobelbank 
gelegt! Kleine Geständnisse von ihr hatten zu keinerlei Erleichte-
rung geführt. Nur durch Fürsprache einflussreicher Personen aus 
Ulm wurde Maria Holl 1594 aufgrund einer Unschuldsbekun-
dung („Urfehde“) aus der Haft entlassen. Die Hexenprozesse in 
Nördlingen sind gut dokumentiert – zwischen 1589 und 1598 
sind insgesamt 34 Männer und Frauen hingerichtet worden. Be-
sonders bekannt wurden die Prozesse gegen Rebeca Lemp und 
die genannte Maria Holl. Noch zu Beginn des Jahres 1589 hatte 
der protestantische Pfarrer Friedrich Wilhelm Lutz gegen die 
drohenden Hexenverfolgungen gepredigt – ohne Erfolg. Eine der 
ersten 1590 Hingerichteten war die Fuhrmannstochter Ursula 
Haider. 
1608 verstarb der Ehemann von Maria Holl und sie heiratete den 
Eisenhändler Georg Seng, der nach drei Jahren auch verstarb, so 



20 

dass sie die Gaststätte an den Vetter Hans Löhlin verkaufte, der 
diese bis 1632 in Besitz hatte. 1627 schloss sie ihre dritte Ehe mit 
Michael Hahn, Vogt aus Weiltingen, der dann Spitalmeister in 
Nördlingen wurde. 1634 verstarb Maria Holl nach der schreckli-
chen Belagerung Nördlingens durch kaiserlich-habsburgische 
Truppen (unter Ferdinand von Spanien) und deren Sieg über die 
Schweden unter General Gustav Graf Horn. 
Vor dem ehemaligen Gasthaus „Zur Krone“ in Nördlingen steht 
heute ein Denkmal für die tapfere Maria Holl. 
 
 



21 

Als „Hexe“ enthauptet: 
Katharina Reussin (ca. 1563) 

und die Frauen aus Wiesensteig (ca. 1562) 
 
Katharina Reussin stammt aus Groß-Süßen, wird nach Ulm we-
gen Hexerei überstellt, weil Süßen – von den ursprünglichen Be-
sitzern, den Grafen von Helfenstein, an Ulm verpfändet – seit 
1382 zur Reichsstadt Ulm gehörte. Dort wird sie 1563 als Hexe 
enthauptet und verbrannt.  
Ein vergleichbares Schicksal erleiden um diese Zeit unzählige 
Frauen aus Wiesensteig. Sie werden gedemütigt und hingerich-
tet. Zwischen 1562 und 1611 sind es 111 Frauen und ein Mann, 
die als „Hexen und Zauberer“ verbrannt werden. Es war die ers-
te große Hexenverfolgung Deutschlands nach der Reformation. 
Die betroffenen Personen sind leider nicht mehr identifizierbar! 
Eine Tafel mit den genauen Namen – bis nach dem 1. Weltkrieg 
noch im Rathaus der Stadt aufgehängt – ist merkwürdigerweise 
verschwunden! 1562 wurden die ersten 6 Frauen, die angeblich 
einen Hagelsturm ausgelöst haben sollen, durch Ulrich von Hel-
fenstein verurteilt und dann hingerichtet. Der so genannte He-
xenhammer, 1486 verfasst von dem Dominikanermönch und In-
quisitor Heinrich Kramer (1430-1505), diente bei den Verhören 
und Misshandlungen als Vorlage und begründete das Vorgehen. 
Weitere 61 Frauen wurden noch im selben Jahr verbrannt. Stolz 
wurden in einer Flugschrift von 1562 „… die wahrhafftigen unnd 
erschrecklichen Thatten und Handlungen der … Hexen unnd 
Unholden, so zu Wiesenstaig mit dem Brandt gerichtet worden 
seindt …“ berichtet. Noch 1961 wird in einem sonst hübschen 
Büchlein über Wiesensteig das Schicksal der so genannten Hexen 
als unabänderlich und gleichsam selbstverschuldet in Paraphrase 
die erwähnte Flugschrift dargestellt: „… verzaubert worden, dass 
sie (die „Opfer“ der Hexen) zum Teil blind, zum Teil lahm ge-
worden seien, auch wurden Füllen, Schweine, Schafe, Gänse und 
Rindvieh verhext und zur Verderbung des Erdwuchses beigetra-
gen. Darüber hinaus haben sie viel Hagel, Regen, Reif und Wind 



22 

gemacht …“ Allerdings resümiert dieses Buch auch mitfühlend: 
„Die Verliese der Burg Reußenstein (bei Neidlingen gelegen – die 
Burg gehörte damals zur Grafschaft Helfenstein) wüssten viel 
vom Jammer dieser unschuldigen Frauen zu berichten …“ Damit 
ist der Bericht dann aber beendet! Die Hexenprozesse wiederho-
len sich deutschlandweit als schreckliche Zeiterscheinung bis ins 
18. Jahrhundert. Die Ursachen für diese Verfolgungswellen wa-
ren unterschiedlich – etwa schlimme Missernten (verursacht 
durch die „Kleine Eiszeit“) und grassierender Aberglaube. Weni-
ge Kritiker treten damals auf den Plan – so u.a. der Jesuit und 
Liederdichter Friedrich von Spee-Langenfeld (1591-1635) mit sei-
ner 1631 erschienenen kämpferischen Schrift „Cautio criminalis“, 
wo er (anonym) entschiedene Einwände gegen Hexenwahn und 
Folter vorträgt. 
Im Frühjahr 2017 – über 450 Jahre nach der Wiesensteiger Tragö-
die – werden die Frauen durch einen Beschluss des kommunalen 
Gemeinderates und der beiden örtlichen Kirchengemeinden re-
habilitiert – „aus ethischer Verpflichtung“ und mit dem Ziel, 
ihnen ihre Würde zurückzugeben: „… als Geist der Erinnerung 
und Versöhnung“ solle dieses Zeichen gelten – so der Beschluss 
des Gemeinderates. Auch wollten die Beteiligten damit der 500 
Jahre Reformation gedenken. Letzteres ist deshalb interessant, 
weil Wiesensteig zur Zeit des ersten Prozesses protestantisch war 
und Martin Luther seinerzeit die umfassende Verfolgung der 
Hexen und Zauberer forderte: „Die Zauberinnen sollen getötet 
werden, weil sie Diebe sind, Ehebrecher, Räuber, Mörder … Sie 
schaden mannigfaltig. Also sollen sie getötet werden, nicht allein 
weil sie schaden, sondern auch, weil sie Umgang mit dem Satan 
haben.“ So predigt Luther 1526 über einen Text von 2. Mose 22,17, 
den er – entgegen seiner sonst praktizierten christusbezogenen 
Auslegungsmethode – wörtlich verstand. 
Dokumentiert wird der bemerkenswerte Vorgang der Rehabilita-
tion in Wiesensteig durch einen öffentlichen Vortrag von Prof. 
Dr. Andreas Holzem von der Katholisch-Theologischen Fakultät 
Tübingen und durch einen ökumenischen Gottesdienst im März 



23 

2017. Der Vortrag war mit einer szenischen Darstellung der Ver-
urteilung unterhalb der St. Cyriakuskirche verbunden. Martin 
Elsässer, Dekan von Geislingen, wendet dabei in seiner Predigt 
die Perspektive in die Zukunft: „… Es liegt an uns, wie spätere 
Generationen ihren Blick … auf unsere Zeit nehmen werden. Dass 
sie dann keine Opfer von Unrecht, Fanatismus, politischem oder 
religiösem Aberglauben im 21. Jahrhundert vorfinden – das wäre 
das Mindeste, was in unserer Verantwortung liegt …“ 
 
 


