MYSTISCHE TEXTE

HAZRAT INAYAT KHAN

VERLAG

HEILBRONN



Mystische Texte
Taschenbuchreihe Band 1

Mystik, verstanden als Weg zur Erfahrung und Erkennt-
nis Gottes und der transzendenten Wirklichkeit im Sin-
ne einer vollstindigen Bewusstwerdung, ist letztlich die
Essenz und Grundlage aller Weisheit und der Kern
simtlicher Religionen.

Mystiker streben die unmittelbare Erkenntnis der
Wirklichkeit an, eine Erkenntnis, die nicht durch dufiere
Objekte oder Dogmen verfilscht wird. Sie wurden oft
verkiirzt als Wahrsager, Hellsichtige, Visionire oder gar
als weltabgewandte Traumer bezeichnet.

Jedoch sollen ,wahre Mystikerinnen und Mystiker“ nach
Sicht des Religionsgelehrten und Sufi-Mystikers Hazrat
Inayat Khan ,inspirierte Kinstler, wunderbare Wissen-
schaftlerinnen oder einflussreiche Politiker sein. Sie
sollten genauso qualifiziert im Geschiftsleben, in der
Industrie, im sozialen und politischen Leben sein wie
materiell ausgerichtete Menschen.“

Gerade in unserer heutigen Zeit, wo eine Besinnung auf
den Urgrund unseres Menschseins nétiger scheint denn
je, wollen wir mit der Reihe ,Mystische Texte“ Impulse
geben flir eine tiefere und umfassendere Sichtweise
auf das Leben. Jenseits religiéser Dogmen geben sie
einen kleinen ,Vorgeschmack® auf weitere tiefgriindige
Weisheitsschriften des Verlags.



Hazrat Inayat Khan

DAS INNERE LEBEN

Den Sinn des Lebens verwirklichen

il

VERLAG

HEILBRONN
~———



Titel der englischen Originalausgabe:

»The Sufi Message of Hazrat Inayat Khan“
Centennial Edition Volume 1: ,The Inner Life“
Buchteile: ,The Inner Life“ und ,The Purpose of Life“
© Published by Sulak Press an imprint of

Omega Publications Inc., 2016

Hazrat Inayat Khan

Das innere Leben — Den Sinn des Lebens verwirklichen
Mystische Texte Band 1

Ubersetzung: Ischtar Marita Dvordk

Lektorat: Uta Maria Baur

Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de

Satz: Josef Ries

Ornamentmuster Umschlag: AdobeStock (303661813)
2. iiberarb. Ausgabe 2020

Verlag Heilbronn

Polling

Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: 978-3-936246-43-8
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien

®
MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ew.fsc,urg FSC® C005833




Inhalt

DAS INNERE LEBEN 6
Die Vorbereitung auf die Reise 8
Das Ziel der Reise 15
Die Erfiillung der Pflichten im menschlichen Leben 21
Die Verwirklichung des inneren Lebens 28
Die Freiheit im Handeln 35
Das Gesetz des inneren Lebens 40
Das Ziel des inneren Lebens 45
Wie gelangt man zum inneren Leben? 52
Die Engelseele 61
Fiinf verschiedene Arten spiritueller Seelen 68

DER SINN DES LEBENS 76
Das innere Ziel 78
Leben 85
Wissen 94
Macht 104
Glick 111
Frieden 116
Pflicht 121
Erfolg 129
Schonheit 138
Vollkommenbheit 148
Wege zur Erfiillung 156
Erfullung durch Selbsterkenntnis 164
Den Sinn des Lebens erfiillen 171

Hazrat Inayat Khan 180



»Das innere Leben“ wurde aus einer Reihe von Vortrigen
zusammengestellt, die Hazrat Inayat Khan in der Zeit
vom 1.-12. September 1922 in Katwijk, den Niederlanden,
gehalten hat. Publiziert wurden die Vortriage in weitestge-
hend authentischer Fassung in The Complete Works of
Pir-o-Murshid Hazrat Inayat Khan: Original Texts: Lectures
on Sufism, 1922 |I: September-December (New Lebanon
NY: Nekbakht Foundation/Omega Publications, 1996)

Das innere Leben bezieht sich auf die innere Entwicklung
und Reise der menschlichen Seele. Hazrat Inayat Khan
schreibt: “Die genaue Bedeutung des inneren Lebens
besteht darin, dass wir nicht nur in unserem Kérper leben,
sondern auch in unserem Herzen und unserer Seele.”
Wie kénnen wir uns auf die Reise ins eigene Innere vor-
bereiten? Wohin geht die Reise? Welche Wege fuhren uns
zur Entdeckung des Geheimnisses in der Tiefe unseres
Wesens?



DAS
INNERE LEBEN

~)



Die Vorbereitung auf die Reise

Das innere Leben ist eine Reise, und bevor man sich
auf die Reise begibt, ist es notwendig, gewisse Vorbe-
reitungen zu treffen. Ist man nicht angemessen vor-
bereitet, besteht das Risiko, umkehren zu miissen,
bevor man am Ziel angekommen ist. Wer auf Reisen
geht und etwas vollbringen will, muss wissen, was
man auf dem Wege braucht und was man mitnehmen
muss, damit die Reise angenehm wird und man tat-
siachlich erreicht, was man anstrebt. Die Reise durch
das innere Leben ist so lang wie die Entfernung zwi-
schen Leben und Tod. Es ist die lingste Reise, die wir
im Laufe unseres Lebens unternehmen, und wir miis-
sen alles gut vorbereitet haben, damit wir nicht zur
Umbkehr gezwungen werden, nachdem wir schon
eine Strecke zuriickgelegt haben.

Als erstes ist es wichtig, dafiir Sorge zu tragen,
dass wir keine Schulden hinterlassen. Jeder Mensch
muss gewisse Schulden im Leben abzahlen: an die
Mutter oder den Vater, den Bruder oder die Schwester,
den Ehemann oder die Ehefrau, an Freunde, die eige-
nen Kinder, das eigene Volk oder die Menschheit.
Haben wir zu Beginn der Reise unsere Schulden nicht
beglichen, bleiben wir innerlich mit Stricken gebun-
den, die uns zuriickhalten. Das Leben in der Welt ist
ein fairer Handel. Wir miissen es nur recht verstehen
und wissen, wie viele Seelen es auf dieser Welt gibt,
mit denen wir auf irgendeine Weise verbunden oder
verwandt sind. Hinzu kommen die Menschen, die wir
Tag fiir Tag neu kennenlernen. Thnen allen sind wir
etwas schuldig, und wenn wir unsere Schulden nicht



einlosen, dann miissen wir sie spiter mit Zinsen
zurtickzahlen. Es gibt eine innere Gerechtigkeit, die
uber die weltliche Gerechtigkeit hinausreicht. Der
Grund, weswegen Menschen das innere Gesetz der
Gerechtigkeit nicht befolgen, liegt darin, dass sie zu
jener Zeit noch wie betrunken und mit geschlossenen
Augen durch die Welt gehen und das Gesetz des
Lebens nicht erkennen. Aber diese Trunkenheit ver-
geht — der Tag wird kommen, da werden die Augen
einer jeden Seele sich 6ffnen, und es ist bedauerlich,
wenn uns die Augen zu spit aufgehen. Besser ist es,
die Augen zu 6ffnen, solange der Geldbeutel voll ist.
Offnen wir die Augen erst, wenn der Geldbeutel leer
ist, dann wird es sehr schwierig.

Einigen Menschen schulden wir Riicksicht, ande-
ren Respekt, Dienstleistungen, Toleranz, Vergebung
oder Hilfe. Aufirgendeine Art gibt es in jeder mensch-
lichen Beziehung und in jedem Zusammenhang
etwas zu bezahlen. Und bevor wir die Reise antreten,
miissen wir sicher sein, dass wir unsere Schulden
beglichen haben, und zwar in vollem Umfang und
ohne einen Rest {ibrig zu lassen. Vor Beginn der Reise
ist es notwendig, die Gewissheit zu haben, dass wir
unsere Pflicht erfiillt haben: die Pflicht gegeniiber
den Menschen in unserem Umfeld und die Pflicht
gegeniiber Gott, wobei wir, wenn wir unsere Pflicht
gegeniiber unserem Nichsten als heilige Aufgabe
betrachten, zugleich unsere Pflicht gegeniiber Gott
erfiillen.

Als nichstes miissen wir vor Antritt unserer Reise
bedenken, ob wir alles gelernt haben, was wir von die-
ser Welt lernen wollten. Gibt es irgendetwas, das wir
noch nicht gelernt haben, so miissen wir es nachho-



len. Denn wenn man denkt: , Ich mache mich auf den
Weg, obgleich ich noch den Wunsch habe, mehr zu
lernen®, wird man sein Ziel nicht erreichen. Der ver-
bliebene Wunsch, etwas zu lernen, wird uns zuriick-
ziehen. Alles Verlangen, aller Ehrgeiz, alles Streben,
das wir im Leben haben, muss befriedigt werden.
Und nicht nur das — zu Beginn der Reise diirfen wir
nichts mehr bereuen und nachher nichts bedauern.
Wenn noch Reue oder ein schlechtes Gewissen iiber
irgendetwas in uns ist, miissen wir vor dem Aufbruch
zur Reise damit aufrdumen. Kein Groll gegen irgend-
wen und keine Klagen dariiber, dass jemand uns
Schaden zugefiigt hat, diirfen mehr in uns sein, denn
wenn wir all diese weltlichen Dinge mitnehmen, wiir-
den sie uns auf dem spirituellen Weg zur Last werden.
Die Reise ist schwer genug, und sie wird noch schwe-
rer, wenn wir eine Last mitschleppen. Wer sich Miss-
mut, Unzufriedenheit und Unbehagen aufbiirdet, hat
auf dem Weg schwer daran zu tragen. Der Weg fiihrt
in die Freiheit, und wir miissen uns befreien, wenn
wir diesen Weg der Freiheit betreten wollen. Keine
Anhaftungen diirfen uns zuriickhalten, keine Lust auf
Annehmlichkeiten darf uns zuriicklocken.

Neben diesen Vorkehrungen benétigen wir auch
ein Fahrzeug fiir die Reise. Dieses Fahrzeug hat zwei
Rider, und das bedeutet, dass ein Gleichgewicht in
allen Dingen bestehen muss. Menschen, die einseitig
ausgerichtet sind, wie grofl ihr Wissen und ihre Hell-
sichtigkeit oder Hellhorigkeit auch sein mégen, sto-
Ren auf Grenzen und kommen nicht weit, denn ein
Wagen braucht zwei Rider zum Fahren. Es muss ein
Gleichgewicht bestehen, und zwar zwischen Kopf
und Herz, Kraft und Weisheit, Aktivitit und Ruhe.

10



Dieses Gleichgewicht hilft uns, die Anstrengungen
der Reise zu ertragen, und erlaubt uns, auf dem Weg
voranzuschreiten. Es macht den Weg leichter. Wir
durfen keinen Moment lang denken, dass diejenigen,
denen das Gleichgewicht fehlt, jemals wirklich auf
der inneren Reise weiterkommen, auch wenn sie
duflerlich besonders spirituell veranlagt erscheinen.
Nur diejenigen, die im Gleichgewicht sind, konnen
das duflere Leben ebenso intensiv wie das innere
erfahren, haben Freude sowohl am Denken wie am
Fithlen und geniefden die Ruhe ebenso wie die Aktion.
Was das Leben ausmacht ist Rhythmus, und Rhyth-
mus fiihrt zu Ausgewogenheit.

Fiir unsere Reise brauchen wir weiterhin einen
gewissen Vorrat an Miinzen, die wir unterwegs ausge-
ben konnen. Und was sind diese Miinzen? Wohlbe-
dachte Worte und Taten. Fiir die Reise miissen wir
uns auch mit Essen und Getranken versorgen; dieser
Proviant ist Leben und Licht. Und weiter benétigen
wir Kleidung, die uns gegen Sturm und Regen, Hitze
und Kilte schiitzt. Diese Kleidung ist das Geliibde der
Geheimhaltung, der Hang zur Schweigsambkeit. Beim
Aufbruch zu dieser Reise miissen wir den anderen
Lebewohl sagen, und dieser Abschied ist ein liebevol-
les Sich-Losldsen. Und wir miissen etwas vor Reisean-
tritt bei unseren Freunden zuriicklassen, nimlich
gliickliche Erinnerungen an die Vergangenheit.

Liebe Freundinnen und Freunde, wir sind alle auf
der Reise; das Leben selbst ist eine Reise. Niemand
hier ist sesshaft, wir bewegen uns alle vorwirts; des-
halb ist es nicht wahr zu sagen, wir gdben unser sess-
haftes Leben auf, wenn wir eine spirituelle Reise
machen. Niemand lebt an einem festen Ort; alle sind

11



ohne stindigen Wohnsitz, alle sind auf der Wande-
rung. Der Unterschied ist nur, dass man auf der spiri-
tuellen Reise einen anderen Weg einschligt, einen
leichteren, besseren und angenehmeren Weg. Dieje-
nigen, die diesen Weg nicht einschlagen, kommen
auch ans Ziel. Der Unterschied liegt im Weg. Der eine
Weg ist einfacher, ebener, besser; der andere Weg ist
voller Schwierigkeiten. Und da die Schwierigkeiten
im Leben ohnehin kein Ende nehmen — von dem Zeit-
punkt an, als wir unsere Augen auf dieser Welt geoft-
net haben —, kénnen wir doch lieber den ebenen Weg
wihlen, um an dem Ziel anzukommen, das alle See-
len einst erreichen werden.

Mit ,innerem Leben“ ist ein Leben gemeint, das
auf Vollkommenheit ausgerichtet ist, auch ,die Voll-
kommenheit von Liebe, Harmonie und Schonheit®
genannt. Im orthodoxen Sprachgebrauch wird es als
,Leben auf Gott hin“ bezeichnet.

Das innere Leben steht nicht notwendigerweise im
Gegensatz zum weltlichen Leben, aber das innere
Leben ist reicher und voller. Weltliches Leben bedeu-
tet Begrenztheit, inneres Leben dagegen Vollstindig-
keit. Die Asketen schlagen eine Richtung ein, die dem
weltlichen Leben entgegensteht. Sie tun das, um die
Fahigkeit auszubilden, in die Tiefe des Lebens zu
loten. Aber wenn man nur in eine einzige Richtung
geht, wird das Leben nicht vollstindig. Inneres Leben
bedeutet somit die Fiille des Lebens.

Kurz gesagt, das innere Leben besteht aus zwei
Dingen: in Weisheit aktiv sein und in passivem Geist
ruhen. Wenn man diese zwei gegensitzlichen Tatig-
keiten ausfithren und ein Gleichgewicht zwischen
beiden wahren kann, erreicht man die Fiille des

12



Lebens. Ein Mensch, der das innere Leben lebt, ist so
unschuldig wie ein Kind, sogar noch unschuldiger,
und zugleich weiser als viele kluge Leute zusammen-
genommen. Das zeigt sich als Entwicklung in zwei
gegensitzliche Richtungen. Die Einfalt Jesu ist seit
alters her bekannt. In jeder Regung, in jeder Hand-
lung erwies er sich als ein Kind. Alle grofen Heiligen
und Weisen — die Groflen, die die Menschheit befreit
haben — waren so unschuldig wie Kinder und zugleich
weiser, viel weiser als die im weltlichen Sinne Weisen.
Woher kommt das? Was verleiht ihnen dieses innere
Gleichgewicht? Ruhe in der Passivitit. Wenn sie vor
Gott stehen, ist ihr Herz wie ein leerer Kelch. Wenn
sie vor Gott stehen, um zu lernen, dann verlernen sie
zugleich alles, was die Welt sie gelehrt hat. Wenn sie
vor Gott stehen, dann lassen sie alle Gedanken an ihr
Ego, ihr Selbst, ihr Leben los. In diesem Augenblick
denken sie nicht an sich selbst und haben keinen
Wunsch, der zu erfiillen wire, keinen Antrieb, irgend-
etwas zu erreichen oder ihre eigene Person zum Aus-
druck zu bringen. Sie sind wie ein leerer Kelch und
wiinschen sich einzig, dass sie ihr falsches Selbst ver-
lieren und Gott ihr Wesen ganz erfiillen moge.
Solche fliichtigen Erfahrungen eines ruhigen
Augenblicks, den sie mit Gott verbrachten, helfen
ihnen dann im tiglichen Leben. Im Alltag zeigen sie
Unschuld, aber keine Unwissenheit; sie wissen um
die Dinge und wissen wiederum nichts. Sie bemer-
ken, wenn jemand liigt, aber klagen sie diese Person
deswegen an? Sagen sie etwa: ,Du liigst“? Nein, sie
sind dariiber erhaben. Sie kennen die Spiele dieser
Welt und betrachten sie alle mit Gleichmut. Sie erhe-
ben sich iiber die weltlichen Dinge und lassen sich

13



nicht von ihnen beeindrucken. Sie nehmen die Men-
schen, wie sie sind. Manch einer hilt sie vielleicht fir
unwissend und lebensfern, weil sie Dinge, die fiir sie
keine Bedeutung haben, nicht wichtig nehmen. Aber
ihr ganzes Handeln griindet sich auf Weisheit, und
dadurch werden sie weiser als andere. Denn nicht
jeder Mensch auf dieser Welt handelt immer weise.
Viele ziehen niemals in ihrem Tun Weisheit zu Rate,
und andere suchen erst nach vollbrachter Tat Zuflucht
bei der Weisheit, und dann ist es sehr oft zu spit. Alle
Menschen aber, die das innere Leben leben, lenken
ihr Tun mit Weisheit. Zu jedem Zeitpunkt wird jede
Handlung, jeder Gedanke, jedes Wort zuerst griind-
lich tberdacht, sorgfiltig abgewogen, eingeschitzt
und analysiert, bevor sie geiuflert oder ausgefiithrt
werden. So handeln sie auf Erden in allem mit Weis-
heit. Vor Gott aber stehen sie in Einfalt; das weltliche
Wissen nehmen sie nicht mit.

Menschen machen oft Fehler, ob sie nun den einen
oder anderen Weg einschlagen, und dann geraten sie
aus dem Gleichgewicht und schaffen es nicht, mit der
Vollkommenbheit in Berithrung zu kommen. Einige
wahlen zum Beispiel auf der Wanderung zu Gott den
Weg der Aktivitit, wollen aber gleichzeitig den Weg
der Weisheit gehen. Oder sie wollen auf dem Pfad zu
Gott auch da aktiv sein, wo Aktivitit nicht gebraucht
wird. Es ist, als wiirden sie gegen den Strom schwim-
men. Man begeht den grofiten Fehler, wenn man
seine Weisheit da einsetzt, wo man einfiltig sein
muss. Andere wiederum sind es gewohnt, Passivitit
als Leitlinie zu wihlen, um in Einfalt vor Gott stehen
zu konnen. Aber sie wollen dasselbe Prinzip dann in
allen Lebenslagen anwenden, und das wére nicht das
Richtige.

14



Das Ziel der Reise

Das Erste und Wichtigste im inneren Leben ist, eine
Beziehung zu Gott herzustellen, indem wir Gott zum
Gegeniiber machen und mit ihm oder ihr eine Ver-
bindung aufnehmen, zum Beispiel als gottliches
Wesen, das uns erschafft und erhilt, richtet und ver-
gibt, das fiir uns ein Freund oder eine Freundin, Vater,
Mutter, Geliebter oder Geliebte ist. In jeder dieser
Beziehungen miissen wir Gott vor Augen haben und
diese Verbindung bewusst wahrnehmen, sodass sie
keine blofle Vorstellung bleibt. Denn das Erste, was
Glaubige tun, ist, sich eine Vorstellung zu machen.
Sie stellen sich Gott als Schopfer vor und versuchen
zu glauben, dass Gott die Erhalterin ist; und sie bemii-
hen sich zu denken, dass Gott ein Freund oder eine
Freundin ist, und versuchen zu spiiren, dass sie Gott
lieben. Wird aber aus diesen Vorstellungen Wirklich-
keit, dann empfinden sie genau die gleiche Sympa-
thie, Liebe und Zuneigung fiir Gott, die sie hier auf
Erden fiir ein geliebtes Wesen fiithlen. Ohne diese Ver-
wandlung wiren Frommigkeit oder Giite nichts Rea-
les fiir uns Menschen, so fromm, gut oder
rechtschaffen wir auch sein mogen.

Die Arbeit des inneren Lebens besteht darin, Gott
zur Wirklichkeit zu machen, damit Gott keine blof3e
Vorstellung bleibt. Die Beziehung, die ein Mensch zu
Gott aufbaut, muss sich realer anfiihlen als jede ande-
re Beziehung auf der Welt. Wenn das geschieht, dann
werden alle irdischen Verbindungen, wie nahe und

15



lieb sie uns auch sind, weniger bindend. Wir werden
dadurch aber nicht gefiihlskalt, sondern liebevoller.
Es sind die Gottlosen, die unter dem Eindruck der
Selbstbezogenheit und Lieblosigkeit auf dieser Welt
getiihlskalt werden, weil sie Teil der Umstinde sind,
in denen sie leben. Hingegen wird die Liebe derer, die
Gott lieben und eine feste Beziehung zu Gott aufge-
baut haben, lebendiger. Sie sind nicht mehr kalt; sie
erfillen ihre Pflicht gegentiber denen, die ihnen auf
Erden nahe stehen, viel besser als die Gottlosen.

Jetzt ist die Frage, wie man diese Beziehung zu
Gott herstellt und welche Art von Beziehung ange-
strebt werden sollte. Wie soll man sich Gott vorstellen:
als Vater, Mutter, Schopferin, als richtendes und ver-
gebendes Wesen, als Freund oder Freundin, als
Geliebte oder Geliebten?

Die Antwort lautet: In jeder Lebenslage miissen
wir Gott den Platz einrdumen, den der Augenblick
erfordert. Wenn wir uns niedergeschmettert von der
Ungerechtigkeit und Kilte der Welt fithlen und dann
zu Gott als die vollkommene Gerechtigkeit aufsehen,
fallt alle Erregung und Bitterkeit von uns ab, unser
Herz beruhigt sich, und wir finden Trost in der
Gerechtigkeit Gottes. Wir sehen Gott als gerechtes
Wesen vor uns stehen und lernen dadurch Gerechtig-
keit. Der Sinn fiir Gerechtigkeit erwacht in unserem
Herzen, und wir betrachten die Dinge in ganz ande-
rem Licht. Wenn uns auf dieser Welt der Vater oder
die Mutter fehlt, dann konnen wir Vater oder Mutter
in Gott finden. Und selbst wenn Vater und Mutter
noch leben, dann sollten wir wissen, dass wir nur auf
Erden mit ihnen verwandt sind. Unsere wahre ver-
wandtschaftliche Beziehung besteht zu Gott als Vater

16



und Mutter. Unsere irdischen Eltern spiegeln nur
einen Funken der miitterlichen und viterlichen Liebe
wider, die Gott in Fiille und Vollkommenbheit verkor-
pert. Wir erfahren dann, dass Gott uns vergeben kann,
so wie unsere Eltern uns als Kind vergeben haben,
wenn wir Fehler begingen. Wir fiihlen, dass Giite,
Freundlichkeit, Schutz, Unterstiitzung und Mitgefiihl
von allen Seiten auf uns zukommen, und wir lernen
zu splren, dass diese Wohltaten in Gott ihren
Ursprung haben, dem Vater und der Mutter von
allem.

Wenn wir uns Gott als Wesen vorstellen, das uns
vergibt, dann finden wir in dieser Welt nicht nur
strenge Gerechtigkeit, sondern auch Liebe, Gnade
und Mitgefiihl. Durch diese Art von Vergebung erken-
nen wir, dass Gott nicht wie weltliche Richter Diener
des Gesetzes, sondern Herr iiber das Gesetz ist. Gott
richtet, wenn Gott richten will, und wenn Gott verge-
ben will, dann vergibt Gott. Gott hat die Macht zu rich-
ten und zu vergeben. Gott richtet, weil Gott die
gottlichen Augen nicht vor allem, was wir tun, ver-
schlielt. Gott weify, wigt und misst und gibt uns
Menschen, was uns zukommt. Und Gott vergibt, weil
jenseits und iiber der Macht der géttlichen Gerechtig-
keit die grofle Macht der Liebe und des Mitgefiihls
steht. Diese Macht ist Gottes innerstes Wesen, Gottes
eigene Natur, deshalb ist sie mehr und gréfer und
wirksamer als Gottes Macht der Gerechtigkeit. Auch
wir als menschliche Wesen auf der Erde vermeiden
es, iiber andere zu richten, sofern ein Funken von
Giite und Freundlichkeit in unserem Herzen ist. Wir
ziehen es vor zu vergeben. Vergebung macht uns nor-
malerweise gliicklicher, als wenn wir Rache nehmen,

17



es sei denn, wir befinden uns auf einem ganz anderen
Weg.

Menschen, die Gott als Freund oder Freundin
erkennen, sind niemals einsam auf dieser Welt, weder
im Diesseits noch im Jenseits. Immer ist ein Freund
oder eine Freundin da, ein Freund in der Menge, eine
Freundin im Alleinsein. Ob sie im Schlaf die Auflen-
welt vergessen haben oder ob sie wach sind und alles
ganz bewusst wahrnehmen, immer ist der Freund
oder die Freundin anwesend in ihren Gedanken, ihrer
Fantasie, in ihrem Herzen und ihrer Seele. Und eine
Person, die Gott zu ihrem oder ihrer Geliebten macht,
was braucht sie mehr? Thr Herz erwacht fiir all die
Schonbheit, die innere wie die duflere. Thr gefillt alles.
Ein jedes Ding entfaltet sich und wird schon in ihren
Augen, denn Gott durchdringt alles und ist gegenwir-
tig in allen Namen und Formen. Auf diese Weise ist
das geliebte gottliche Gegentiber immer anwesend.
Was fiir ein Gliick erfihrt der Mensch, wenn der oder
die Geliebte nie fern ist, besteht doch die ganze Tragé-
die des Lebens in der Abwesenheit des geliebten
Wesens. Diejenigen, fiir die Gott nie abwesend ist,
sehen das geliebte gottliche Wesen mit geschlossenen
Augen im Innern, mit offenen Augen im Auferen.
Sie nehmen es mit allen Sinnen wahr, ihre Augen
schauen den Geliebten, ihre Ohren horen die Stimme
der Geliebten.

Eine Person, der Gott auf diese Weise zur Wirk-
lichkeit wird, lebt sozusagen in der Gegenwart Gottes.
Fiir sie sind die verschiedenen Formen und Arten des
Glaubens, die verschiedenen Bekenntnisse und Reli-
gionsgemeinschaften nicht mehr wichtig. Fiir sie ist
Gott alles in allem und iiberall. OD sie in die christli-

18



che Kirche geht oder in die Synagoge, in den buddhis-
tischen Tempel oder zum hinduistischen Schrein
oder in die Moschee der Muslime, tiberall begegnet
ihr Gott. In der Wildnis, im Wald, in der Menge, iiber-
all sieht sie Gott.

Das zeigt uns, dass es im inneren Leben nicht
darum geht, die Augen zu schliefen und nach innen
zu schauen. Das innere Leben bedeutet, nach auflen
und nach innen zu schauen und seinen Glauben
uberall zu finden. Aber Gott kann erst dann zum
geliebten Wesen werden, wenn die Liebesfihigkeit
hinreichend erwacht ist. Diejenigen, die ihren Feind
hassen und ihren Freund lieben, kénnen Gott nicht
ihren Geliebten oder ihre Geliebte nennen, denn sie
kennen Gott nicht. Wenn die Liebe voll aufgebliiht ist,
bringt man Freunden Wohlwollen, Feinden Verge-
bung und Fremden Sympathie entgegen. Die zu ihrer
Fiille aufgebliihte Liebe kommt in all ihren verschie-
denen Formen zum Ausdruck, und nur die Fiille der
Liebe verdient es, Gott dargebracht zu werden. Das ist
der Zeitpunkt, an dem wir in Gott unseren Geliebten
oder unsere Geliebte, unser Ideal erkennen; und
dadurch, auch wenn wir uns schon {iiber die engen
Grenzen von weltlicher Zuneigung erhoben haben,
lernen wir unsere Freunde und Freundinnen erst
wirklich zu lieben. Wer Gott liebt, weif, was Liebe ist,
nachdem er oder sie zu der Stufe aufgestiegen ist, wo
sich die Fiille der Liebe entfaltet.

Die ganze Bilderwelt in der Sufi-Literatur der gro-
Ren persischen Dichter wie Rumi, Hafis und Jami
schildert die Beziehung zwischen dem Menschen als
Liebendem und Gott als Geliebtem. Wenn wir diese
Poesie lesen und verstehen und die Liebe in uns

19



gereift ist, dann gewinnen wir Einblick in die Bilder
und Symbole, die von den Mystikern und Mystikerin-
nen verwendet wurden, und wir erkennen, auf welche
Note ihr Herz gestimmt war. Es ist nicht leicht, im
Herzen die Liebe zu Gott zu entfalten, denn tiblicher-
weise konnen wir nicht lieben, ohne den Gegenstand
unserer Liebe zu sehen oder zu begreifen. Gott muss
irgendwie greifbar werden, damit wir Gott lieben kon-
nen. Aber wenn wir es geschafft haben, Gott zu lie-
ben, dann haben wir tatsichlich die Reise auf dem
inneren Pfad angetreten.

20



DER
SINN DES LEBENS

~)



Das innere Ziel

Wer nach der Wahrheit sucht, muss zunichst den
Sinn des Lebens erkennen. Wenn der Mensch aus der
Trunkenheit des Lebens zu erwachen beginnt, stellt er
sich als erstes die Frage: Was ist der Sinn meines
Lebens?“ Jede Seele hat ihren eigenen Sinn und ihr
eigenes Ziel, aber am Ende l6sen sich alle Ziele in
einem einzigen auf, in dem Ziel, wonach die Mystiker
suchen. Alle Seelen werden frither oder spiter, auf
rechten oder falschen Wegen, an dieses Ziel gelangen
— das Ziel, das erreicht werden muss und fiir das die
ganze Schopfung erschaffen wurde. Aber der Unter-
schied zwischen einer Seele, die sich blind diesem
Ziel nihert, und der suchenden Seele ist wie der zwi-
schen einem Material und dem, der etwas daraus her-
stellt. Die Tonerde und der Topfer, sie arbeiten beide
mit dem Ziel, ein Gefifl herzustellen, aber nicht die
Tonerde, sondern nur der Topfer hat die Freude und
das Privileg, das Gliick der allmdhlichen Anniherung
an dieses Ziel zu empfinden. Derselbe Unterschied
besteht zwischen den Wesen, die das Ziel unbewusst
anstreben, und denen, die es bewusst tun. Aber beide
erreichen am Ende dasselbe Ziel. Der Unterschied
liegt nur in der Bewusstheit.

Die Menschen machen ihren ersten Schritt auf
dem spirituellen Weg, wenn sie ihr dufleres Ziel im
Leben erkennen. Das ist durchaus ein wichtiger
Schritt, denn auf der Welt verstehen viele nicht ein-
mal ihre duflere Aufgabe im Leben. Sie machen und
tun und leben so dahin, méglicherweise ihr ganzes

78



Leben lang, und erkennen ihre Bestimmung nicht
einmal am Ende ihres Lebens. Wer sich hingegen
bemiiht, seine Aufgabe zu erkennen, wird sie auch
frither oder spiter verwirklichen, denn man kann die
Antwort auf die Frage nach dem Ziel bestindig im
eigenen Herzen vernehmen. Sa‘di* sagt, jede Seele sei
fiir einen bestimmten Zweck erschaffen und das Licht
dieses Zwecks sei in ihr entziindet worden. Wenn also
von vornherein schon eine Flamme in unserer Seele
entziindet ist, noch bevor wir auf Erden geboren wur-
den, so bleibt fiir uns nur die Aufgabe, selbst den Sinn
unseres Lebens herauszufinden, obwohl alles aufler-
halb von uns auf den Sinn hindeutet.

Jetzt erhebt sich die Frage, ob das duflere Ziel uns
zum inneren Ziel des Lebens fithren kann. Gewiss.
Alles, was wir tun, sei es spirituell oder materiell, ist
nur eine Stufe auf dem Weg zum inneren Ziel, sofern
wir es als solche erkennen. Irren wir uns, so liegt der
Fehler bei uns, in uns. Trotzdem arbeiten wir alle auf
das innere Ziel hin, das letztendliche Ziel, denn alles
wurde erschaffen, um an einem einzigen Plan mitzu-
wirken, und jeder einzelne Mensch arbeitet mit an der
Erfiillung dieses gottlichen Plans. Alles Richtige und
Falsche trigt am Ende dazu bei, dass der gottliche
Zweck erfiillt wird. Wenn es Abweichungen von die-
sem Weg gibt, dann liegt es an dem betreffenden
Menschen.

Finf Wiinsche treiben uns, das innere Ziel zu

1 Sa‘di (geb. um 1210, gest. um 1292), persischer Dichter und
Mystiker. Neben lehrhaften Schriften ist er der Autor des
Bustan (,Duftgarten®) und des Golestan (,Rosengarten®) und
einer Sammlung von mit Versen durchsetzten Prosaerzih-
lungen (meist ,Diwan“ genannt).

79



erreichen: wir wollen leben, wir wollen wissen, wir
wollen Macht besitzen, wir wollen gliicklich sein, wir
wollen Frieden haben. Diese fiinf Wiinsche wirken,
bewusst oder unbewusst, in den Tiefen einer jeden
Seele, und ihr Wirken in unserem Innern bestimmt,
ob wir richtig oder falsch handeln. Gleichzeitig hin-
gen sie mit dem einen Ziel zusammen, wodurch,
wenn es erreicht wird, der Zweck der ganzen Schop-
fung erfiillt wird. Wenn der Wunsch zu leben uns in
Beriithrung mit unserem wahren Leben bringt, dem
Leben, das keinen Tod kennt, dann ist der Zweck die-
ses Wunsches erreicht. Wenn wir fihig geworden
sind, das Wissen vollig zu erfassen, das in unserem
eigenen Wesen liegt und in dem man die géttliche
Weisheit und das Geheimnis der ganzen Manifestati-
on finden kann, dann ist der Zweck des Strebens nach
Wissen erreicht. Wenn wir in der Lage sind, die géttli-
che Allmacht zu spiiren, dann ist das Verlangen nach
Macht befriedigt. Wenn wir unser Gliick in unserem
eigenen Herzen gefunden haben, unabhingig von
allen duferen Dingen, dann haben wir den Zweck
unseres Strebens nach Gliick erfullt. Wenn wir es
geschafft haben, uns tiber alle Umstinde und Einfliis-
se, die den Frieden unserer Seele stéren, zu erheben,
und den Frieden sowohl mitten in der Menge als auch
abseits vom Trubel der Welt gefunden haben, dann ist
in uns der Wunsch nach Frieden zur Erfiillung
gelangt. Wir kommen nicht zum Ziel, wenn wir ledig-
lich den einen oder anderen Wunsch zur Erfiillung
bringen. Nur in der Erfiillung aller fiinf Sehnsiichte
konnen wir den Zweck unseres Lebens erreichen, den
Zweck, fuir den jede Seele auf Erden geboren wurde.

80



Frage: Wenn wir wissen, dass etwas Bestimmtes
uns Frieden, Glick, Wissen und Liebe bringen wird,
aber jemandem anders dadurch gleichzeitig dieses
alles weggenommen wird, was miissen wir dann wih-
len?

Antwort: Ich will noch einmal dasselbe wieder-
holen. Wer Gliickim eigenen Herzen gefundenhat, ein
Wissen iiber sich selbst, Frieden in seinem innersten
Selbst, nimmt all diese Dinge keinem anderen weg,
sondern hat eine innere Quelle gefunden, aus der die
Vollkommenbheit sprudelt und die nie versiegt.

Frage: Was ist, wenn jemand dieses Stadium noch
nicht erreicht hat?

Antwort: Auch dann verliert diese Person nichts.
Wer Wissen vermittelt, verliert es niemals.

Frage: Ich mochte Wissen erlangen und meine
Schwester ebenso, aber eine von uns muss zu Hause
bleiben.

Antwort: Das Beste ist, wenn beide es erlangen
konnen.

Frage: Wie konnen wir, wenn wir unsicher in
Bezug auf den Zweck unseres Lebens sind, am bes-
ten Kenntnis iiber den wahren Zweck unseres Lebens
erhalten?

Antwort: Wenn wir der Neigung unseres eigenen
Geistes folgen, den Pfaden, zu denen wir uns hinge-
zogen fiithlen, unseren inneren Sehnsiichten, die
durch nichts anderes gestillt werden kénnen, dann
taucht etwas vor uns auf. Wir spiiren: ,Etwas wartet

81



auf mich, das mir die Erfiillung bringen wird, obwohl
ich im Augenblick noch nicht weif, was es ist.“ Denje-
nigen, die intuitiv und mystisch veranlagt sind, geben
zudem die dufleren Umstinde Kunde vom Sinn des
Lebens, denn die Natur besitzt die vollkommene
Weisheit. Wir sehen, wie sie selbst den Insekten,
Mikroben und Wiirmern das Wissen eingegeben hat,
ihre kleinen Behausungen zu bauen, sich zu schiitzen
und Nahrungsvorrite anzulegen. Den Bienen hat
sie die Gabe geschenkt, Honig zu machen. So hat
die Natur jeder Seele den Impuls mitgegeben, ihren
Sinn zu suchen. Sie hat jede Seele zu diesem Zweck
erschaffen, und sie ruft sie unablissig dazu auf, dieses
Ziel zu erreichen. Wenn die Seele den Ruf nicht hért
und schlift, so ist nicht die Natur daran schuld. Also:
wie finden wir den Sinn unseres Lebens? Indem wir
aus dem Schlaf erwachen.

Frage: Wird die Seele, die bis zum Ende ihres
Lebens unbewusst nach dem Sinn des Lebens sucht,
ihn erkennen, wenn sie die Sphire der Dschinn
erreicht?

Antwort: Sicher, sie muss ihn erkennen, weil sie
im Jenseits ein groferes Erwachen erlebt: Einer der
Schleier wird abgeworfen.

Frage: Ist es besser, zu versuchen, das eigene Ziel
zu erreichen, oder anderen beim Erlangen ihres Ziels
zu helfen?

Antwort: Wer nicht fihig ist, sein eigenes Ziel
zu erreichen, stort eher die anderen in ihren Bemii-
hungen, als ihnen zu helfen. Besser ist es, erst an der

82



Verfolgung des eigenen Ziels zu arbeiten. Wenn wir
feststellen, dass wir unseren eigenen Zweck erkennen
koénnen, spiiren wir mehr Kraft, Weisheit und einen
stirkeren Impuls, andere zu unterstiitzen, und wir
werden uns selbst weiterentwickeln. Aber die Freude,
die man spiirt, wenn man anderen hilft, ihren Zweck
zu erfiillen, ist grofer als die Freude bei der Erfiil-
lung des eigenen Zwecks. Ich habe immer gesagt,
dass eine erzwungene Selbstaufgabe keine Tugend
ist. Solange wir nicht wirklich bereit und imstande
sind, Entsagung zu iiben, sollten wir es besser lassen.
Man muss dazu bereit sein. Selbstaufgabe kann
nur als Tugend gesehen werden, wenn wir Freude
in der Entsagung finden. Nichts auf der Welt kann
uns groflere Freude bringen. Aber sie steht nicht am
Anfang unseres Weges, sondern am Ende. Bemiihen
wir uns um Selbstaufgabe als erzwungene Tugend am
Anfang unseres Weges, so machen wir einen Fehler.
Denn wie konnen wir eine Tugend entwickeln, wenn
sie uns Schmerzen bereitet? Eine Tugend muss uns
Freude und Gliick bescheren. Sehr oft tun Menschen
zu Zeiten kleine Dinge in einem Anfall von Giite. Sie
mochten gut sein. In einem Anfall von Freundlich-
keit sind sie freundlich, und dann schligt es um, und
sie denken: ,Warum habe ich das getan?* Dann hat
man beides verloren: das, was man getan hat, und die
Tugend, die man entwickeln wollte.

Frage: Besteht darin der Unterschied zwischen
Aufopferung und Hingabe?

Antwort: Das ist wahr. Das eine ist Schwiche, das
andere Grofle.

83



Frage: Bedeutet das Wort , Hingabe“ nicht Selbst-
aufgabe und Ahnliches?

Antwort: Hingabe, solange sie nur in unseren
Vorstellungen gebraucht wird, ist besser als Tatenlo-
sigkeit. Hauptsache, man tibt sich in Hingabe, denn
alle Verehrung und Hingabe gebtihrt dem Einen, und
das ist Gott.

Frage: Bestehen Unterschiede zwischen Opfer,
Selbstaufgabe und Hingabe?

Antwort: Alle drei weisen auf Unterschiedliches
hin. Ein Opfer bedeutet Verlust, etwas, was man
verliert oder aufgibt. Bei der Hingabe ist es nicht
notwendig, etwas aufzugeben oder zu verlieren; man
tibt Demut, man ergibt sich. Wenn man demiitig ist,
gibt man sich hin. Wenn man respektvoll ist, gibt
man sich hin. Hingabe ist etwas, das die Weisen in
jedem Augenblick praktizieren, weil die Umstinde
nicht immer so sind, wie man sie sich wiinscht. Sehr
oft kommen Situationen und Zeiten, in denen man
sich hingeben muss, weil es nur drei Alternativen
gibt: entweder man bricht, oder man wird gebro-
chen, oder man gibt sich hin. Hingabe ist deshalb der
mittlere Weg, den Jesus Christus gelehrt hat: ,Wenn
jemand dich auf die rechte Wange schligt, so halte
ihm auch die linke hin.“?> Warum lehrte er nicht die
anderen zwei Alternativen? Die Antwort ist, dass die
Menschen diese bereits kannten.

2 Matthius 5:39

84



Leben

Der Lebenstrieb lisst sich nicht nur bei Menschen
beobachten. Wir sehen ihn auch in den kleinsten und
unbedeutendsten Geschdpfen, die auf dem Erdboden
herumbkriechen, stindig am Werk. Selbst das winzigs-
te Insekt tut alles, um der Verfolgung zu entgehen,
sucht Schutz gegen jeden Versuch, es zu beriihren,
aus Furcht, dass ihm das Leben genommen wird. Das
zeigt, dass auch das kleinste Geschopf auf der Welt, in
dem keine Spur von Verstand zu finden ist, unbedingt
leben will. Dieser Lebenstrieb, der sich in der niede-
ren Schopfung entwickelt hat, findet in mannigfalti-
ger Weise seinen Ausdruck: in der Angst, im Impuls,
sich einen Unterschlupf zu suchen, in der klugen Art,
um sich zu blicken, wie es der Hase im Wald tut oder
das Reh, das stindig auf der Hut ist, sich vor anderen
Tieren zu schiitzen.

Im Menschen bringt dieser Trieb noch viel gréfiere
Anzeichen von Intelligenz hervor. Krieg und Frieden
lassen sich beide auf den Lebenstrieb zuriickfithren.
Der Wunsch zu leben steht als Ursache sowohl hinter
dem Frieden als auch hinter dem Krieg. Normalerwei-
se gibt es keinen einzigen Menschen auf Erden, der
nicht den Wunsch hitte zu leben. Gewiss, es kann
sein, dass ein Mensch in duflerster Verzweiflung, in
Ungliick und Bedringnis in einem Moment sagt: ,Ich
will nicht mehr leben; ich mochte sterben.“ Aber das
ist nicht der Normalzustand.

Fir einen Menschen in normalem Gemiitszu-
stand gibt es nur das eine grundlegende, allerinnerste

85



Verlangen, das Verlangen zu leben. Was sagt uns das?
Es zeigt uns, dass die Menschen im Gegensatz zu
allen Bediirfnissen, die sie erst nach ihrer Ankunft
auf dieser Welt entwickeln, den Lebenstrieb schon auf
die Erde mitbringen. Nur weil sie die Bedeutung die-
ses Antriebs, sein Wesen und seine Eigenart nicht
begreifen, weil sie sein Geheimnis nicht verstehen,
lassen sie zu, dass dieser Lebenstrieb plétzlich im
sogenannten ,Tod“, in der Sterblichkeit, endet. Wire
der Wunsch zu leben unser allerinnerster Wunsch,
wire er eine géttliche Substanz in uns, dann gibe es
auf diesen tiefen Wunsch auch eine Antwort, es gibe
eine Moglichkeit, diesen Wunsch zu erfiillen. Doch
wenn wir nicht tief genug in die Geheimnisse des
Lebens eindringen, kein Wissen tiber Leben und Tod
erwerben, dann breitet sich in uns die Enttiuschung
aus, und diese Enttduschung ist der Tod.

Der Fehler besteht darin, dass die Menschen im
sterblichen Teil ihres Wesens weiterleben wollen. Das
fithrt zu Enttiuschung, denn sie kennen nur den
sterblichen Teil ihres Wesens und identifizieren sich
mit ihrer sterblichen Hiille. Kaum ein Mensch unter
Tausenden erkennt, dass das Leben lebt und der Tod
stirbt. Was lebt, kann nicht sterben. Was in uns stirbt
ist das, was nicht lebt, was nur eine Vorstellung vom
Leben ist, die sich die Menschen machen, eine Art
Ilusion des Lebens fiir den Augenblick.

Die grofite Lehre, die wir aus der genauen Betrach-
tung eines toten Korpers ziehen koénnen, besteht
darin, dass der Korper in dem Augenblick, da ihn das
Leben verlisst, seinen ganzen Charme verliert.
Warum fehlt plotzlich seine Anziehungskraft, die
immer da war? Warum verschwindet alle Schénheit,

86



aller Magnetismus, alle Attraktivitit? Warum ziehen
sich die Menschen, die die verstorbene Person geliebt
haben, jetzt von ihrem toten Kérper zuriick und wol-
len ihn entfernen? Was ist aus dem Kérper verschwun-
den? Was ist tot an ithm? Der Teil, der dem Tod
unterliegt, ist tot.

Aber das Leben, das in ihm lebte, lebt immer noch,
es war nur vom Korper verdeckt. Der Korper ist jetzt
leblos, aber das lebendige Wesen ist nicht tot. Nur die
sterbliche Hiille, die das Leben umgab, ist tot. Ist es
dann nicht blof ein Mangel an Wissen, das uns Men-
schen die Angst vor dem Tod einfl6f3t? Was sollte es
sonst sein? In einem Ausspruch des Propheten heif3t
es, dass die erleuchteten Seelen niemals Angst haben.
Der Tod ist das letzte, was ihnen Angst macht. Und
doch fiirchten wir nichts mehr als den Verlust des
Lebens. Wir wiirden alles auf der Welt opfern, Reich-
tum, Status, Macht, Besitz, nur um zu leben.

Da der Wunsch zu leben uns angeboren ist, miis-
sen wir unbedingt Mittel und Wege finden, wie wir
mit dem, was wir wirklich sind, was wir unser ,Sein“,
unser ,Selbst“ nennen kénnen, in Berithrung kom-
men, um auf diese Weise frei zu werden von dem, was
»Sterblichkeit“ genannt wird. Diejenigen, die nur das
Erdgeschoss ihres Hauses kennen, sind unwissend.
Wenn sie in den ersten Stock ihres Hauses versetzt
werden, glauben sie, tot zu sein. Sie wissen nicht, dass
sie lediglich das Erdgeschoss verlassen haben und
sich jetzt im ersten Stock befinden. Warum sind sie so
unwissend? Weil sie nie versucht haben, in den ersten
Stock zu gehen. Das Erdgeschoss gentigt ihnen voll-
auf. Der erste Stock hat sie nicht interessiert, obgleich
es ein Stockwerk in ihrem eigenen Haus war.

87



HAZRAT INAYAT KHAN

Der indische Sufi-Mystiker,
Musiker und Religionsgelehrte
Hazrat Inayat Khan wurde am 5.
Juli 1882 in Baroda geboren.
Musik und Mystik waren viterli-
cher- wie miitterlicherseits sein
Erbe.

Hazrat Inayat Khan lebte mit sei-
ner Familie im Haus seines
Grofdvaters Maula Bakhsh, das ein Treffpunkt berithm-
ter Musiker, Dichter, Philosophen und Mystiker ver-
schiedenster Herkunft war. In dieser Atmosphire
wuchs der junge Inayat auf. Sein Grofdvater hatte gro-
Ren Einfluss auf seine Erziehung. Er weckte ihn jeden
Morgen und anschlieffend verbrachten sie den Vor-
mittag zusammen. Inayat zeigte bereits als Kind ein
ungewohnliches Interesse fiir Religion. Oft besuchte
er Yogis und Derwische, um ihnen zuzuhétren. Er
wuchs als Muslim auf und verrichtete die vorgeschrie-
benen Gebete auf dem Dach des Hauses. Eines
Abends wurde ihm bewusst, dass er noch nie eine
Antwort von Gott bekommen habe und nicht wisse,
wo Gott sei. Er lief zu seinem Grofdvater und sagte:
,Ich will nicht mehr beten. Es scheint mir nicht ver-
niinftig, zu einem Gott zu beten, den man nicht
kennt.» Maula Bakhsh lichelte und erklirte ihm: ,Die
Zeichen Gottes konnen in der Welt gesehen werden,
und die Welt wird in dir selbst gesehen.“ Diese Worte
beriihrten Inayat tief und waren der erste Anlass fir

180



ihn, Gott iiberall zu suchen; in der Welt, in seinen Mit-
menschen, in sich selbst.

Inayat Khan wurde zu einem der berithmtesten
Musiker Indiens und musizierte an den Hoéfen der
Maharadschas. In Hyderabad begegnete er seinem
geistigen Lehrer, Murshid Abu Hashim Madani, und
blieb bei ihm bis zu seinem Tod. Hashim Madani
bestimmte ihn zu seinem Nachfolger und trug ihm
auf, in den Westen zu gehen, um dort die Weisheit des
Sufismus zu verbreiten.

1910 reiste er mit seinen Briidern zuerst in die
USA und spiter nach England und Frankreich. Nach
dem ersten Weltkrieg lief} er sich in Suresnes bei Paris
nieder. Von hier aus unternahm er zahlreiche Reisen
in Europa und Amerika, auf denen er Vortrige hielt,
spirituelle Anleitungen gab und die erste Sufi-Bewe-
gung im Westen griindete. Die Tiiren standen offen
tiir Menschen jeglichen Glaubens. Inayat Khan sprach
stirker die eigene Erfahrung seiner Zuhérerinnen
und Zuhérer an als ihre religiésen Uberzeugungen.

Es entstand ein umfangreiches Werk an Schriften
aus mitgeschriebenen Vortriagen oder vom ihm selbst
diktiert. Zahlreiche Biicher wurden sowohl wihrend
seiner Lebenszeit als auch posthum aus seinen Lehr-
reden zusammengestellt.

Im September 1926 verbrachte er den letzten Tag
mit seiner Familie und den Schiilerinnen und Schii-
lern und legte den Grundstein fiir einen kiinftigen
Tempel, offen fiir alle Religionen, den Universel. Bald
darauf kehrte er in seine Heimat zuriick, wo er am 5.
Februar 1927 in New Delhi starb.

181



PNV A WD~

— — a0
N = o

13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31
32.
33.

Die Goldene Mitte
Reihe mit Kostproben aus den Schriften
von Dichtern, Weisen und Mystikern

Die Goldenen Verse des Pythagoras

Der Sonnengesang des Ech-en-aton

Die Bergpredigt Jesu

Die Tafeln der Wahrheit des Moin-ud-Din Chishti
Matthias Claudius, An meinen Sohn Johannes
G.E. Lessing, Die Parabel von den drei Ringen

R. F. v. Scholtz, Im Geiste der Einheit

Konfuzius, Der Weg d. Himmels und der Erde
+Vater unser!” - Kleines 6kumenisches Gebetsbrevier
Hazrat Inayat Khan, Erleuchtete Worte

,Du bist unsere Zuflucht” — Gebete aus der Okumene
»Yom Herzen gehen die Dinge aus...” -

Aus dem Buddhismus

Zarathustra

Toleranz und Religionsfreiheit

Anandamayi Ma, Leben der Hingabe

J. W. v. Goethe, Wie alles sich zum Ganzen webt
Teresa von Avila, Der Du bist in den Himmeln
Bayezid Bastami, Licht tber Licht

Die Gottesliebe in der Bhagavadgita

Schalom — Weisheit des Judentums

R. Tagore, Die Seele unserer Seele

Marc Aurel, In freier Harmonie mit dem Schicksal
E. Swedenborg, Biirger zweier Welten

Jenseits von allem, was ist

Aus dem Koran

Franz v. Assisi, Bruder aller Menschen und aller Kreatur
Laotse, Vom Sinn des Lebens

Seneca, Aus den Briefen an Lucilius

Hazrat Inayat Khan, Sufi-Geschichten

Meister Eckhart, , Gott allein ist”

Ida Ehre, “Ich glaube an das Gute im Menschen”
Rabia — Heilige der Gottesliebe

Zeit — Augenblick und Ewigkeit



Centennial Edition
Hazrat Inayat Khan
13-bédndige Jubiliumsausgabe

Die Werke von Hazrat Inayat Khan zahlen zu den grofen spiritu-
ellen Schétzen dieser Welt. Sie sind tief in der Sufi-Tradition ver-
wurzelt und zugleich absolut einmalig in ihrem Erkenntnisgehalt
und Ausdruck. Hazrat Inayat Khans Lehren sind heutzutage immer
noch genauso wirkungsvoll und aussagekraftig wie vor einem Jahr-
hundert, als er sie zuerst vermittelt hat. Diese Lehren enthalten eine
Botschaft, die den Verstand und das Herz eines jeden Menschen
sowie die Menschheit als Ganzes anspricht.

,Worte, die die Seele erleuchten, sind wertvoller als Juwelen.”
Pir Zia Inayat-Khan

Band 1
i ]‘l\\/lt\l‘i\\\\viH\\ DaS innel’e Leben

Der erste Band beinhaltet folgende 4 Blicher:
Das innere Leben

Die Seele - woher und wohin

Der Sinn des Lebens

e Der Weg der Erleuchtung

S Verlag Heilbronn 2018 | 477 Seiten

Band 2
Die Mystik des Klangs

Der zweite Band beinhaltet folgende 4 Blicher:
Die Mystik des Klangs

Musik

Die Macht des Wortes

Die Sprache des Kosmos

Verlag Heilbronn 2019 | 323 Seiten

HazraT INAVAT KHAN

DIE MYSTIK DES KLANGS
b Wtk e

Alle ein bis zwei Jahre erscheint ein weiterer Band
Band 3 erscheint Ende 2020 - Die Kunst der Personlichkeit

Weitere und aktuelle Informationen unter: www.verlag-heilbronn.de



Hazrat Inayat Khan

Biicher fiir Menschen auf dem inneren Weg

DI SEeLE

'WOHER UND WOHIN

Hazrat Inayat Khan

DIE
GATHAS

Weisheit der Sufis

Lebren fir seine Schilerinnen urd Schiler

Heilung aus der Tiefe der Seele
Mystik und geistige Heilung

In diesem Buch geht es vor allem darum, innerlich
zur Ruhe zu kommen, das wahre Selbst in uns von
falschen Identifikationen zu losen und zu befreien,
um es dann zu verwirklichen. Das wahre Selbst ist
frei von jeglichen Krankheiten und Traumen, da es
immer heil und gottlich ist.

Die Seele — woher und wohin
Die Reise der Seele

Hazrat Inayat Khan beschreibt den Weg der Seele,
die sich als ein Lichtstrahl aus der Einheit Gottes
[6st, sich ein Gewand aus Gedanken und Gefiihlen
zulegt und dann einen physischen Korper, um den
Zweck der Schopfung zu erfiillen, alles mit gottli-
chem Bewusstsein zu durchdringen.

Die Gathas — Weisheit der Sufis
Lehren fiir seine Schiilerinnen und Schiiler

Urspriinglich waren die Gathas fiir die Innere
Schule der Sufi-Bewegung bestimmt. Sie enthal-
ten Anleitungen zu sieben verschiedenen Themen:
Aberglaube, Brauche und Volksglaube; Einsicht;
Symbolik; Atem; Kultivierung des Herzens; Alltags-
leben und Metaphysik.

Meisterschaft
Spirituelle Verwirklichung in dieser Welt

Viele Leserinnen und Leser halten das Buch ,Meis-
terschaft von Hazrat Inayat Khan fiir eines der
hilfreichsten Werke seiner Lehren. Erfolgreich zu
sein in weltlichen Angelegenheiten wird in diesem
Band nicht als ein Hindernis auf dem spirituellen
Pfad betrachtet.



Hazrat Inayat Khan

Aus Musik wurde das Universum erschaffen, ...

Harmonie

365 TAGE
SEEI
WEISHEIT

GAYAN - VADAN - NIRTAN

Musik
Aus mystischer Sicht

Mit verstandlichen und klaren Bildern fiihrt Hazrat
Inayat Khan in die Geheimnisse der Musik und der
Mystik ein. Er versteht es bestens, uns Europdern
das tiefe, alte indische Wissen des Vedanta nahe
zu bringen.

Musik und kosmische Harmonie
Aus mystischer Sicht

Sie lieben Musik? Dann haben Sie das wahr-
scheinlich schon erlebt: Wer Musik liebt, kann die
erhabensten geistigen Ebenen des Menschseins
erreichen. Durch Musik wird die Harmonie mit dem
Selbst und dem Unendlichen wieder hergestellt.
Musik nahrt die Seele und den Geist.

365 Tage Sufi-Weisheit

Ein spiritueller Begleiter fiir jeden Tag

Die Schale des Saki von Hazrat Inayat Khan
Mit Kommentaren von Samuel L. Lewis

Dieses Buch hat eine besondere Bedeutung fiir
unsere Zeit. Die Worte sind Quellen der Kraft und
der Besinnung, geben Impulse, nahren die innere
Erkenntnis und 6ffnen das Herz fiir die Welt.

Gayan - Vadan — Nirtan
Die Essenz der Lehre Hazrat Inayat Khans

Die Aphorismen in ,Gayan — Vadan — Nirtan*
stellen die Essenz der Sufi-Botschaft von Hazrat
Inayat Khan dar.

‘Gayan’ bedeutet die ‘Musik des Schweigens’,
‘Vadan'’ heifit die ‘géttliche Symphonie’, und
‘Nirtan’ ist der ‘Tanz der Seele’.



Universaler Sufismus

Biicher fiir Menschen auf dem inneren Weg

i Medizin des Herzens
VIERIFAIR 99 Heilungswege der Sufis
deS von Wali Ali Meyer, Bilal Hyde,
Faisal Muquaddam, Shabda Kahn
Herzens ‘

SUFIBUCH
€ ¢ DES

LEBENS

NOOR INAYAT KHAN '

Das Buch fiihrt in das Herz des Mysteriums der
99 Namen Gottes. Es ist ein Weg, um das Wesen
der Grenzenlosigkeit Gottes zu verstehen und das
géttliche Potenzial in jeder Seele zu entdecken.

Sufibuch des Lebens
99 Meditationen der Liebe

Neue Zugénge zum wichtigsten Schatz islamischer
Mystik eroffnet Neil Douglas-Klotz in diesem Buch:
Die 99 schénsten Namen Gottes. Sie stehen fiir 99
Wege zu innerer Klérung, Harmonie und Verbun-
denheit mit dem Universum.

Konig Akbar und seine Tochter
Geschichten aus einer Welt von Noor Inayat Khan

Nacherzahlungen groRer européischer Epen wechseln
sich ab mit Parabeln, Fabeln und Anekdoten aus
allen Himmelsrichtungen. Die Schriftstellerin und
Widerstandskampferin Noor Inayat Khan fiigt dieser
poetischen Welterzahlung auch ihre eigene Stimme,

mit eigenen Geschichten und Gedichten hinzu.
% Dierdewchung |  Die Erleuchtung des Schattens
. desiSchattens Leben, Lieben und Lachen eines Sufi
'f, e im 20. Jahrhundert von Moineddin Jablonski
,

SNTEUTEY,

,Ein Buch mit einer feinen Botschaft, die ernst-
haft Suchende herausfordern und anregen wird,
unabhéngig von ethnischem oder religibsem
Hintergrund.” Muneera Haeri



Universaler Sufismus

Ein interreligidser Weg zu spirituellem Wachstum

MUSIK UND MEDITATION

Ritterliche Tugenden im Alten Orient
Edelmut, Tapferkeit und mystische Suche
von Pir Zia Inayat-Khan

LRitterliche Tugenden im Alten Orient ist eine genia-
le Darstellung der Sufi-Lehren, in kunstvoller Weise
zum Ausdruck gebracht durch eine Gestalt aus dem
tiefsinnigsten der mittelalterlichen  Ritterromane
rund um den Gral.“ Carl W. Ernst

Musik und Meditation

von Pir Vilayat Inayat Khan

und Aeoliah Christa Muckenheim

Die Begegnung mit Pir Vilayat Inayat Khan verwan-
delt das Leben der professionellen Musikerin Aeoliah
Christa Muckenheim. Ein Praxisbeispiel Uber die
heilende und transformierende Kraft von Musik und
Meditation.

Firos Holterman ten Hove

Die Seele der Blumen
Heilende Bliten-Essenzen

Die Seele der Steine

Heilende Mineral-Elixiere

Das Heilige Buch der Natur
Spirituelle Okologie

EDITION KALIM
Spirituelle Wegbegleiter | Geschenkbiicher

Meditation — Ein Thema fiir jeden Tag

von Hazrat Inayat Khan und Pir Vilayat Inayat Khan

Bird Language Der Sinn des Lebens
von Pir Zia Inayat-Khan von Hazrat Inayat Khan

Gebet-Atem der Seele Dem Einen entgegen
von Hazrat Inayat Khan von Wim van der Zwan



Weitere Informationen erhalten Sie tiber folgende Links

Der Inayati-Orden Deutschland e. V.
www.inayatiorden.de

Inayatiorden Osterreich
www.sufiorden.at

Der Inayati Orden Schweiz
www.sufismus.ch

International Sufi Movement
www.sufimovement.org

Sufi-Bewegung Deutschland
www.sufl-bewegung.de

Sufi Ruhaniat International
www.ruhaniat.org

Sufi Ruhaniat Deutschland
www.ruhaniat.de

Tinze des Universellen Friedens
www.friedenstaenze.de

Abrahamic Reunion e.V.
www.abrahamicreunion.org

Musik fiir Frieden und Volkerverstindigung e. V.
www.music-for-peace.net

Forderverein Sufi-Saint-School
www.sufi-saint-school-ev.de

Hope Project
www.hope-project.de

Buch und Mystike. V.
www.buchundmystik.de

HEILBRONN

Verlag Heilbronn
www.verlag-heilbronn.de « info@verlag-heilbronn.de






Wege nach Innen

Das innere Leben bezieht sich auf die innere
Entwicklung und Reise der menschlichen Seele.
»Die genaue Bedeutung des inneren Lebens besteht
darin, dass wir nicht nur in unserem Kérper leben,
sondern auch in unserem Herzen und unserer Seele.”
— Hazrat Inayat Khan (1882-1927)

Mit innerem Leben ist ein Leben gemeint, das auf
Vollkommenbheit ausgerichtet ist, auch die ,Vollkommenheit
von Liebe, Harmonie und Schénheit“ genannt.

Wie kénnen wir uns auf die Reise ins eigene Innere vorbereiten?
Wohin geht die Reise?
Welche Wege fithren zum tiefen Geheimnis unseres Wesens?

Untrennbar damit verbunden ist das Thema des zweiten Teils:
Die immerwiahrende Frage nach dem Sinn des Lebens.
Dieser erfiillt sich, wenn wir uns auf die héchsten Héhen erheben
und in die tiefsten Tiefen des Lebens hinabtauchen, wenn wir
das Leben in all seinen Bereichen durchdringen, wenn wir uns
verlieren und am Ende finden. Jede Seele hat ihren eigenen Sinn
und ihr eigenes Ziel, aber am Ende [6sen sich alle Ziele in einem
einzigen auf, in dem Ziel, wonach die Mystiker suchen.

ISBN 978-3-936246-43-8

VERLAG

9 ‘7‘83936 !46438 HEILBRONN



