




Joachim Bauer

PRINZIP
MENSCHLICHKEIT

Warum wir von Natur aus kooperieren

WILHELM HEYNE VERLAG
MÜNCHEN



Verlagsgruppe Random House FSC-DEU-0100

Das für dieses Buch verwendete FSC-zertifizierte Papier
München Super liefert Mochenwangen.

Aktualisierte Taschenbucherstausgabe 09/2008

Copyright © 2006 by Hoffmann und Campe Verlag, Hamburg
Der Wilhelm Heyne Verlag, München, ist ein Verlag

der Verlagsgruppe Random House GmbH

Printed in Germany 2008

Umschlaggestaltung: Hauptmann und Kompanie Werbeagentur,
München – Zürich

Umschlagfotos: Flying Colours Ltd (oben links),
Stockbyte (unten links), Peter Cade (oben rechts /unten rechts)

Satz: Dörlemann Satz, Lemförde
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

ISBN 978-3-453-63003-1



Inhaltsverzeichnis

Vorwort zur Taschenbuchausgabe 7

1. Leitmotive des Lebens:
Kampf oder Kooperation? 9

2. Der Mensch:
Für gelingende Beziehungen konstruiert 23

3. Die Bedeutung der Aggression 75

4. Darwins »war of nature« und das Prinzip
der Unmenschlichkeit 97

5. Soziobiologische Science-Fiction oder:
Warum Gene nicht egoistisch sind 135

6. Die Erforschung der Kooperation:
Spieltheorie und Beziehungsanalyse 177

7. Kooperation als gesellschaftliches
Projekt 201

8. Nachtrag:
Kooperation, ganz unwissenschaftlich 227

9. Danksagungen 229

Literatur 233

Register 249





7

Vorwort zur Taschenbuchausgabe

Die naive Frage, ob der Mensch oder die Natur »gut«
seien, wird in diesem Buch weder gestellt noch beantwor-
tet. Prinzip Menschlichkeit ist ein Sachbuch, das der Frage
nachgeht, wie sich der Mensch und seine inneren Antriebe
aus moderner neurobiologischer Sicht beschreiben lassen.
Was das Potential menschlicher Aggression betrifft, so ge-
höre ich zu jenen eher skeptischen Zeitgenossen, die es
für möglich halten, dass wir uns als menschliche Spezies
auslöschen werden. Die Chancen dafür stehen jedenfalls
nicht schlecht und sie werden täglich besser. Die zynischen
Anhänger des altgriechischen Philosophen Heraklit, der
den Krieg für den Vater (!) aller Dinge hielt, werden wohl
leider auch in Zukunft auf ihre Kosten kommen. Aller-
dings vermag es mein Buch, jenen, die sich einer solch
zerstörerischen Entwicklung trotz allem entgegenstellen
wollen, einige gute Argumente an die Hand zu geben.

Eine der Fragen, denen sich mein Buch zuwendet, gilt
einer Feststellung Charles Darwins aus dem Jahre 1871,
der zufolge der Mensch einem fortwährenden Konkur-
renzkampf ausgesetzt bleiben müsse. Vielen ist bis heute
nicht bewusst, welche weit reichenden Folgen – auch im
Sinne einer »Self-fullfilling Prophecy« – dieses Statement
Darwins hatte: Ernst Haeckel und zahlreiche weitere pro-
minente Vertreter der deutschen Intelligenz, vor allem



aus dem Bereich der Medizin und der Psychiatrie, hatten
das Denken in den Kategorien der biologischen Auslese
in Deutschland auf breiter Front populär gemacht, lange
bevor das verbrecherische Regime der Nazis die Ernte
dieser Denkweise einfuhr, sie mit weiteren Komponen-
ten anreicherte und unser schönes Land in den Abgrund
stürzte. Doch zu glauben, die Angelegenheit hätte hiermit
ihr Ende gefunden, wäre ein Irrtum. In Gestalt der So-
ziobiologie und ihres Science-Fiction-Konstrukts vom
»egoistischen Gen« feiert das alte Denken eine glanzvolle
Wiederauferstehung. Seine Bedeutung erhält es u.a. als
implizite, pseudowissenschaftliche Begründung des der-
zeit weltweit herrschenden ökonomischen Systems. Für
das Weltwirtschaftssystem mag es zutreffen, doch sind
Gene wirklich egoistisch?

Als Mediziner, der selbst jahrelang an Genen des Im-
munsystems und später im Bereich der Neurobiologie
erfolgreich geforscht hat, möchte ich in diesem Buch auf
zweierlei hinweisen. Zum einen: Gene sind nicht egois-
tisch, sondern funktionieren als biologische Koopera-
toren und Kommunikatoren. Zum anderen möchte ich
unter Bezugnahme auf die moderne Hirnforschung dar-
stellen, welche biologische (!) Bedeutung der sozialen Ak-
zeptanz beim Menschen zukommt. Unser Gehirn macht
aus Psychologie Biologie. Ein Umstand, der bei Neu-
roforschern in den USA zum Begriff des »social brain«
führte. So wird es meine geschätzten Leser nicht über-
raschen: »Die Entdeckung des Social Brain« war einer
der Titel, die ich einst für dieses Buch angedacht hatte.

Freiburg, im Sommer 2008 Joachim Bauer



9

1.
Leitmotive des Lebens:
Kampf oder Kooperation?

Zum Besten, was man in New York gelegentlich über
einen anderen hören kann, gehört der mit Hochachtung
gesprochene Satz: »He (she) is a mensch.« Die Bezeich-
nung entspricht einer Art Nobelpreis der persönlichen
Wertschätzung.1 Einzelne Personen mögen die Vorausset-
zungen für dieses Prädikat erfüllen. Was wir jedoch von
Natur aus sind, war immer umstritten. Die Frage, ob
Menschen von Natur aus auf Kampf oder Menschlich-
keit ausgerichtete Wesen seien, wird auch in unserer Zeit
kontrovers gesehen.2 In jüngster Zeit hat eine Serie neu-
robiologischer Beobachtungen ein neues Bild entstehen
lassen. Es beschreibt den Menschen als ein Wesen, dessen
zentrale Motivationen auf Zuwendung und gelingende
mitmenschliche Beziehungen gerichtet sind. Die neuen
Erkenntnisse und sich daraus ergebenden Schlussfolge-
rungen sind das Thema dieses Buches.

1 »He/she is a mensch«: In seiner in den USA geläufigen Verwendung
stammt der Satz aus dem Jiddischen (American Heritage Dictionary of the
English Language, Fourth Edition, 2000).

2 »Mord steckt in uns« titelte der »Der Spiegel« (Ausgabe 35/2005)
mit einem Zitat des US-Psychologen und Buchautors David Buss. Der
»Focus« (Ausgabe 40/2005) plädierte dagegen für »Siegen auf die nette
Tour«.



10

Neue Erkenntnisse werfen immer auch Fragen auf:
Wie steht es um den Menschen im »Kampf ums Dasein«,
was bedeuten die jüngsten Beobachtungen für jenes Men-
schenbild, das sich im Gefolge Charles Darwins entwi-
ckelt hat? Was ist aus unseren »egoistischen Genen« ge-
worden, von denen uns die Soziobiologen um Richard
Dawkins erzählt haben? Welchen Stellenwert hat, wenn
der Mensch ein im Innersten auf Zuwendung und Koope-
ration gepoltes Wesen ist, die Aggression, dieses mar-
kante und so bedrohliche Faktum unseres Dasein? Ihr
Stellenwert wird auf der Basis von wissenschaftlichen
Untersuchungen, die seit kurzem auch zu dieser Frage
vorliegen, neu zu bestimmen sein. Schließlich bleibt zu
klären, welche Schlussfolgerungen sich aus dem »Prin-
zip Menschlichkeit« für die gesellschaftlichen Lebens-
bereiche ergeben, für die Wirtschaft, für das Leben am
Arbeitsplatz, aber auch für die Pädagogik, den Bildungs-
bereich und die Medizin. Bis zu diesen Fragen hin wird
das Buch den Bogen spannen.

Die Macht, die von Menschenbildern ausgeht

Anthropologische Vorstellungen3 bzw. Menschenbilder
sind mehr als nur Glaubenssache. Sie bestimmen nicht
nur, wie wir uns selbst und andere sehen, sondern auch,
wie wir miteinander umgehen. Und damit haben sie weit
reichende Auswirkungen darauf, wie wir leben. Bei nä-

3 A������« (Anthropos), aus dem Altgriechischen, bedeutet »Mensch«.
»Anthropologie« meint die »Wissenschaft vom Menschsein«.



11

herer Betrachtung wird deutlich, dass Menschenbilder
zu einem nicht geringen Teil mit den Erfahrungen zu-
sammenhängen, die wir mit anderen – vielleicht auch
mit uns selbst – gemacht haben. Auch die Art und Weise,
wie andere uns gesehen haben oder sehen, kann unser
Denken über den Menschen prägen. Und nicht zuletzt
beeinflussen Wünsche, wie wir uns und andere gern
sehen wollen, unser Menschenbild. Den meisten am
nächsten sein dürfte aber das, was sie unmittelbar in sich
fühlen. Nicht jeder empfindet grundsätzlich Sympathie
für andere Menschen und findet immer zumindest halb-
wegs gute Lösungen, falls ihm jemand Schwierigkeiten
bereitet. Viele verbinden mit anderen Menschen Erfah-
rungen von Leid oder erleben Angst. Noch quälender
kann es sein, mit immer wieder auftauchenden eigenen
Gefühlen von Neid, Zorn und gar Hass konfrontiert zu
sein, wenn es um andere Menschen geht. Schlechte Ge-
fühle können verstörend und irritierend sein: Ist das
»normal«? Gehören solche Gefühle zu mir selbst, bin
ich das, was ich fühle? Oder sind sie von außen be-
stimmt, hervorgerufen durch das, was mir widerfahren
ist? Falls ja, so würde sich die Frage stellen, ob die Ent-
wicklung eines negativen Menschenbildes die einzig
mögliche Reaktion ist oder ob es andere, positivere Ar-
ten der Verarbeitung negativer Erfahrungen gibt. Dies
alles sind schwierige, für manche Menschen auch quä-
lende Fragen.

Menschenbilder mögen die Folge von Erfahrungen sein,
noch wichtiger aber ist, was sie ihrerseits bewirken. Sie
bestimmen, ob wir anderen vertrauen oder nicht, was wir
von anderen erwarten und wie wir auf andere reagie-



12

ren. Eine tief verwurzelte Grundüberzeugung, dass Men-
schen von Natur aus zur Bosheit neigen, wird – sagen
wir – einen Lehrer nicht nur im Einzelfall auf eine be-
stimmte Weise auf ein Kind reagieren lassen, das zum Bei-
spiel einen Fehler gemacht hat, sie wird vielmehr seinen
gesamten Erziehungsstil prägen. Die Annahme, Men-
schen seien grundsätzlich auf ihren eigenen Vorteil be-
dacht und bereit, sich dazu jedes erlaubten (und vielleicht
auch nicht erlaubten) Mittels zu bedienen, wird einen
Vorgesetzten nicht nur in einer konkreten Situation auf
Mitarbeiter reagieren lassen, die ihm zum Beispiel Pro-
bleme bereitet haben, sondern sie wird den gesamten
Verhaltens- oder Führungsstil an diesem Arbeitsplatz be-
stimmen. Bei näherer Betrachtung kann sich dabei zei-
gen, dass der Stil des Umgangs mit Menschen manchmal
die Kraft einer sich selbst erfüllenden Prophezeiung hat.
Andere mit Vertrauen zu behandeln, kann vertrauens-
volle Verhaltensweisen begünstigen. Misstrauen und ne-
gative Vorannahmen können andererseits dazu führen,
dass sie genau das auslösen, was sie unterstellen. Aber
auch darauf ist nicht immer Verlass. Jedermann hat die
Erfahrung gemacht, dass Vertrauen nicht immer mit Ver-
trauen beantwortet wird. Sollten uns negative Erfahrun-
gen veranlassen, ein generell negatives Menschenbild zu
entwickeln? Was aber würde dann passieren, wenn wir
mit dieser Haltung nun wieder Menschen begegnen, die
bereit wären, auf Vertrauen mit Vertrauen zu reagieren?
Wir sehen, die Argumentation dreht sich im Kreis. Wir
brauchen Rat »von außen«. Doch wer hat die »Oberho-
heit« über die anthropologischen Modelle, die wir uns
machen und nach denen wir leben können? Dieses Buch



13

wird keine solche Oberhohheit beanspruchen. Es wird je-
doch eine Reihe wichtiger neuer Erkenntnisse darlegen,
die dafür sprechen, dass wir – und warum wir – von Na-
tur aus »menschliche« Wesen sind, und es wird zeigen,
welche Chancen sich daraus ergeben.

Der Paukenschlag des Jahres 1859

In der Frage, wie wir von Natur aus sind und wie wir le-
ben sollten, hatten Theologie und Kirchen über Jahrhun-
derte das Monopol. Vor etwa zweihundert Jahren, in der
Zeit der Aufklärung, begann sich in dieser Hinsicht etwas
zu ändern: Der traditionelle Anspruch der Kirche, die
Entstehung der Erde, die Naturgeschichte, vor allem aber
das Menschenbild und die Regeln des Zusammenlebens
erklären und bestimmen zu können, ging in andere
Hände über. Angestoßen durch die kritischen Denker der
Aufklärung, kam es in Fragen des Menschenbildes zur
Übergabe der Oberhoheit der Kirchen an die Eigenver-
antwortung des Menschen, an seine Vernunft. Die ethi-
sche Grundregel der Aufklärung lautete: Handle nach
Regeln, nach denen auch alle anderen handeln könnten.
Dieser Grundsatz wurde als der »kategorische Impera-
tiv« Immanuel Kants4, im angloamerikanischen Sprach-
raum auch als »Golden Rule« (Goldene Regel) bezeich-
net. Allerdings blieb der neue ethische Standard der

4 »Handle nur nach der Maxime, von der du zugleich wollen kannst,
dass sie ein allgemeines Gesetz werde« (Immanuel Kant, 1724–1804, in:
Kritik der praktischen Vernunft, 1788).



14

Aufklärung, obwohl er sich gegen die Vormundschaft der
Kirchen richtete und die Verantwortung in die Hände des
Menschen selbst legte, letztlich doch auf dem Boden der
jüdisch-christlichen Tradition. Denn von dort kam her,
was auch in der Aufklärung weiterhin Geltung hatte: das
Recht eines jeden auf Leben und die Pflicht zur Unterstüt-
zung der Schwachen. Doch dabei sollte es nicht bleiben.
Ein Paukenschlag im Jahre 1859 veränderte die Situation:
Charles Darwin publizierte seinen Bestseller »Über die
Entstehung der Arten«. Die Erstauflage des Buches war
innerhalb kurzer Zeit vergriffen. Zwölf Jahre später legte
Darwin, der ursprünglich Theologe war und erst in spä-
teren Jahren zum Naturforscher wurde, mit einem zwei-
ten Werk nach: 1871 erschien sein zweiter Bestseller, »Die
Abstammung des Menschen«.

Wie Charles Darwin das Menschenbild
revolutionierte

Darwins Evolutionstheorie war die Ablösung der rühren-
den biblischen Schöpfungsgeschichte durch eine überzeu-
gende, gut begründete Theorie über die Entstehung der
Arten in Pflanzenwelt und Tierreich. Die Erkenntnis, der
Mensch entstamme der Familie der Primaten, schockierte
viele Zeitgenossen Darwins. Doch obwohl sie von reli-
giös-fundamentalistischer Seite immer wieder angezwei-
felt und attackiert wird, hat sie sich bis heute als wissen-
schaftlich bestens abgesichert erwiesen. Darwins Werk
beschränkte sich jedoch nicht nur auf die Abstammungs-
lehre. Er machte vielmehr eine Reihe von Aussagen, die in



15

ihren historischen Folgen tiefgreifender und weit brisan-
ter waren als seine Erkenntnis, dass der Mensch mit allen
anderen Lebewesen durch einen gemeinsamen Stamm-
baum verbunden ist. Der wirkliche Sprengstoff seiner
Theorie lag, wie die Geschichte Europas zwischen 1870

und 1930 zeigen sollte5, in seinen martialischen Ansich-
ten über die inneren Grundregeln der Biologie.

Darwin erkannte, dass sich Lebewesen im Verlauf vie-
ler Generationen in unterschiedliche Richtungen weiter-
entwickeln und so nicht nur neue individuelle Eigenschaf-
ten, sondern auch neue Arten hervorbringen.6 Lebewesen
mit neu ausgebildeten biologischen Eigenschaften, so ar-
gumentierte er weiter, könnten nur dann überleben, wenn
ihnen die Anpassung an die äußere Welt gelinge, sie seien
daher einem Selektionsdruck ausgesetzt, der nur gut an-
gepassten Individuen das Überleben ermögliche. Bis zu
diesem Punkt besteht bis heute innerhalb der Wissen-
schaft Einigkeit. Darwin ging nun aber einen entschei-

5 Siehe Kapitel 4.
6 Darwin sprach von »Variationen« (nichterbliche Abweichungen) und

»Varietäten« (erblich gewordene Abweichungen). Er war davon überzeugt,
dass beides Zufallsereignisse seien, zugleich aber auch – so wie der franzö-
sische Biologe Jean-Baptiste de Lamarck (1744–1829) – der Meinung, dass
Veränderungen von biologischen Merkmalen, die durch Umwelteinflüsse
zustande gekommen sind, zu einer erblichen Verankerung führen können
(Darwin, 1859, S. 111; und 1871, S. 36 und 67). Der immer wieder behaup-
tete Gegensatz zwischen Darwin und de Lamarck ist historisch nicht zutref-
fend. Erst der an der Universität Freiburg i. Br. lehrende Zoologe August
Weismann (1834–1914) stellte die Regel auf, dass Erfahrungen, die Indivi-
duen in der Umwelt machen, nicht in den Erbgang eingehen könnten
(»Weismann-Barriere«). In den letzten Jahren wurden allerdings genetische
Mechanismen entdeckt (die so genannte RNA-Interferenz), die es doch als
möglich erscheinen lassen, dass Umwelteinflüsse die Keimbahn gezielt ver-
ändern (siehe Hiller, 2004).



16

denden Schritt weiter und entwickelte zwei umstrittene
Grundannahmen. Die erste war, dass sowohl die Varia-
tionen innerhalb einer Art als auch Arten als Ganzes auf-
grund des Selektiondrucks der Natur fortlaufend gegen-
einander ums Überleben kämpfen müssten.7 Es hätten
sich daher – so seine Schlussfolgerung – im Verlauf der
Evolution nur solche neuen Eigenschaften durchsetzen
können, die einen Vorteil im gegeneinander geführten
Kampf ums Überleben bedeutet hätten. Lebewesen seien
daher ihrer inneren Natur nach Kämpfer im Verdrän-
gungskampf. Die zweite, ebenso umstrittene Grundan-
nahme Darwins war ein Umkehrschluss: Der Prozess der
Auslese unter dem Druck des Überlebenskampfes – und
sonst nichts – sei die treibende Kraft für die Entwicklung
der Arten von »niederen« zu »höheren« Wesen.8 Die
wichtigsten biologischen Grundregeln waren für Darwin
daher der »war of nature« (Krieg der Natur), der »strug-
gle for life« (Kampf ums Überleben) sowie die Ausson-
derung der Schwächsten und Auslese der Tüchtigsten.
Die biologische Grundeigenschaft aller Lebewesen, der
Mensch eingeschlossen, war für Darwin der Wille, gegen-
einander ums Überleben zu kämpfen.9 Kooperation, Zu-
sammenhalt und gemeinschaftliches Handeln wurden
von ihm als untergeordnete Hilfssysteme eingeordnet, die
sich ausschließlich aus dem Kampf ums Überleben heraus
entwickelt hätten und die nur im Dienste dieses Kampfes

7 Darwin betonte ausdrücklich, dass der Kampf der Individuen und der
Arten primär gegeneinander geführt werde (Darwin, 1859, Kapitel 11,
S. 422; Kapitel 15, S. 563; siehe auch Kapitel 11, S. 402ff.).

8 Darwin (1859), Kapitel 15, S. 565.
9 Siehe das Zitat von Charles Darwin zu Beginn des vierten Kapitels.



17

stünden. Damit hatte Darwin den Grundstein für ein
neues Menschenbild gelegt.10

Eine Ersatzreligion war geboren, die weit reichende
Folgen hatte. Neben Karl Marx wurde Charles Darwin
der Zweite, von dem eine Art Realexperiment für die
Menschheit ausgehen sollte. Darwin hatte den Start-
schuss für das bis heute nachwirkende Zeitalter des Dar-
winismus gegeben. Der Naturforscher Adam Sedgwick,
einer der Professoren, bei denen Darwin an der Univer-
sität von Cambridge Vorlesungen gehört hatte, und die-
sem im Prinzip durchaus gewogen, äußerte sich in einem
Brief an Darwin bereits 1859 über die Folgen von dessen
Lehre: »Die Menschlichkeit könnte einen Schaden erlei-
den, der zu einer Brutalisierung der Menschheit führen
könnte.« In wenigen Ländern war die Resonanz auf
Darwin derart gewaltig wie in Deutschland.11 Bereits ein
Jahr nach Erscheinen von Darwins erstem Hauptwerk
berichtete Ernst Haeckel – er sollte innerhalb weniger
Jahre einer der meistgelesenen populären Wissenschafts-
autoren werden – auf einer Tagung vor deutschen Ärz-
ten und Naturforschern über die neue Lehre. Darwins
Werk ließ zahlreiche Gebildete, Wissenschaftler und
Politiker zur Feder greifen und löste in Deutschland
über Jahrzehnte eine ganze Serie von Bestsellern aus. Die
Faszination des Darwinismus lag nicht nur in seinem
revolutionären Verständnis der Naturgeschichte, son-

10 Siehe Kapitel 4.
11 Darwin schrieb 1868 an Wilhelm Preyer: »Die Unterstützung, die ich

von Deutschland aus erhalte, ist der Hauptgrund für meine Hoffnung,
daß meine Sicht der Dinge am Ende die Oberhand behält« (The Life and
Letters of Charles Darwin. Francis Darwin, Ed., New York 1919).



18

dern vor allem in dem Versuch, das Zusammenleben
von Menschen, Ethik und Moral auf ein neues, schein-
bar wissenschaftlich begründetes Fundament zu stellen.
Das, was Darwin und seine Anhänger für die Regeln der
biologischen Evolution hielten, sollte zugleich die Basis
jener Regeln sein, nach denen Menschen ihr Zusammen-
leben einrichten. Was sich daraus zwischen 1870 und
1930 entwickeln sollte, soll an späterer Stelle geschildert
werden.12

Das Menschenbild der Soziobiologie

Mit Darwin hatte sich die modern Biologie in die Frage
nach dem Menschenbild eingemischt.13 Diese Einmi-
schung war, wie es scheint, unvermeidlich, obwohl sie
von nicht wenigen, zum Beispiel Rudolf Virchow14, ab-
gelehnt wurde. Die Biologie wird sich aus der Diskussion
um das Menschenbild jedenfalls nicht mehr zurück-
ziehen können. Ob Darwins Antworten die richtigen
waren, ist fraglich. Dieses Buch wird mit Blick auf das
Menschenbild – gestützt auf neurobiologische Befunde –
eine andere Position als die Darwins beschreiben. Ob-

12 Siehe Kapitel 4.
13 Der Erste, der innerhalb des Abendlandes die Biologie in die Diskus-

sion um das Menschenbild eingeführt hatte, war vermutlich Aristoteles mit
seiner Naturrechtslehre (sie wurde, obwohl nichtchristlichen Ursprungs,
später von Thomas von Aquin in die katholische Lehre übernommen und
ist – siehe die Enzyklika »Humanae Vitae« – bis heute die Grundlage für
das katholische Verbot der Geburtenkontrolle).

14 Rudolf Virchow (1821–1902) war ab 1856 Professor für Medizin an
der Berliner Charité und Begründer der Zellularpathologie.



19

wohl viele, darunter auch zahlreiche prominente Wis-
senschaftler, weder Darwins »Kampf ums Überleben«
im Sinne eines biologischen Grundgesetzes noch seine
anthropologischen Auffassungen teilen, beherrscht der
Darwinismus in diesen Fragen bis heute den orthodoxen
biologischen Kanon. Was in den Naturwissenschaften
der westlichen Länder hinsichtlich der Natur des Men-
schen derzeit »offiziell« vertreten wird, findet sich in
zwei Büchern, die zur Grundlage der Denkschule der so
genannten Soziobiologie wurden. Im Jahre 1975 veröf-
fentlichte der amerikanische Zoologe Edward O.Wilson
sein Buch »Sociobiology«. Kurz darauf trat 1976 der
englische Biologe Richard Dawkins mit seinem Buch
»The Selfish Gene« auf den Plan, das 1978 unter dem Ti-
tel »Das egoistische Gen« in deutscher Fassung erschien.
Wilson und Dawkins postulierten, dass nicht Lebewe-
sen, sondern Gene die Akteure der Evolution seien.15 An-
triebsfeder allen Lebens auf dieser Erde sei das Ziel der
Gene, sich selbst maximal zu vermehren und gegen die
Konkurrenz anderer Gene durchzusetzen. Der neodar-
winistischen, soziobiologischen Denkschule von Wilson
und Dawkins gelang es, Darwins »war of nature« auf
eine neue Stufe zu heben: Organismen und Individuen
spielten jetzt im Grunde keine entscheidende Rolle
mehr – außer jener, ihren Genen im Kampf um deren
Überleben dienlich zu sein. Das anthropologische Mo-
dell eines primär selbstsüchtigen, nur zum Zwecke des

15 Weder Wilson noch Dawkins hatten jemals selbst direkt an Genen ge-
forscht. Dem Erfolg ihrer Theorien tat dies überraschenderweise keinen
Abbruch.



20

Eigennutzes kooperativen, letztlich aber nur auf den
Kampf ums Überleben programmierten Menschen war
damit auf eine scheinbar unangreifbare Weise weiter ze-
mentiert worden.

Die moderne Neurobiologie

Nicht nur aus der Sicht der Neurobiologie, auch aus dem
Blickwinkel der Genetik ergibt sich eine Perspektive, die
sich sowohl vom Denken Darwins als auch der Soziobio-
logen in zentralen Punkten unterscheidet. Darum soll es
in diesem Buch gehen. Ob Konkurrenz und Kampf die
primären inneren Triebkräfte sind, die das Verhalten le-
bender Systeme steuern, ist fraglich. Auf den Menschen
bezogen sind diese Annahmen falsch.16 Definitiv falsch
ist auch, dass Gene gegeneinander konkurrierende Ak-
teure sind und – jedes Gen sozusagen gegen den Rest
der Welt – um die Vorherrschaft kämpfen.17 Tatsäch-
lich weiß niemand, was die inneren Triebkräfte und die
Ziele der Evolution sind. Herausragende Wissenschaftler
im Bereich der Biologie und der Medizin, unter ihnen
die amerikanische Biologin Lynn Margulis18, sind der
Meinung, Begriffe wie »Konkurrenz« und »Überlebens-

16 Siehe Kapitel 2.
17 Siehe Kapitel 5.
18 Lynn Margulis (geboren 1938) zählt zu den bedeutenden Biologinnen

unserer Zeit. Sie entdeckte, wie es zur Bildung der so genannten euka-
ryontischen Zellen kam, aus denen alle höheren Lebewesen bestehen. Im
Jahre 2000 wurde ihr von Bill Clinton die »National Medal of Science« ver-
liehen.



21

kampf« seien menschliche Konstruktionen, die aus dem
Wirtschaftsleben kämen und von außen an die Biologie
herangetragen worden seien. Die Biologie kenne kein Er-
folgsdenken, wie es die Wirtschaft beherrsche. Für die
Natur seien derartige Kriterien irrelevant. Einer wach-
senden Zahl von Wissenschaftlern scheint es an der Zeit
zu sein, einige der impliziten Annahmen des Darwinis-
mus und der Soziobiologie, an die wir uns gewöhnt ha-
ben, in Frage zu stellen. Ziel dieses Buches ist es, dem
Konzept einer ausschließlich oder primär im Kampf be-
findlichen Natur eine Reihe von neueren biologischen Be-
funden entgegenzustellen, die dafür sprechen, dass das
darwinistische Modell des »war of nature« einseitig und
unvollständig ist und durch eine differenzierte Betrach-
tung ersetzt werden muss.

Keine Sympathien für Kreationismus und
»intelligent design«

Wer Fragen an Darwin stellt, begibt sich – jedenfalls im
Bereich von Forschung und Lehre – auf vermintes Ge-
lände. Wissenschaftler, die auch nur leise Zweifel zu äu-
ßern wagten, machten Erfahrungen, wie sie Häretiker bei
religiösen Glaubenswächtern oder Dissidenten in autori-
tären Regimen machen können. Es scheint zu einem
gewissen Reflex mancher wissenschaftlicher Meinungs-
führer geworden zu sein, jedes kritische Nachdenken
über Darwin mit hysterischer Aufgeregtheit zu beant-
worten. Eine gegenüber kritischen Stimmen routinemä-
ßig vorgebrachte Unterstellung lautet, man gehöre zu den



22

so genannten Kreationisten, also zu jenen religiösen Fun-
damentalisten, die nach wie vor der Meinung sind, die
Erde sei – samt aller auf ihr lebenden Arten – vor einigen
tausend Jahren von Gottes Hand in einem siebentägigen
Schöpfungsprozess erschaffen worden. Dieses Buch argu-
mentiert weder für den Kreationismus noch für die Theo-
rie des »intelligent design«, der zufolge die Evolution
einem göttlichen Plan folgt.19 Darwins Abstammungs-
lehre steht aufgrund einer überwältigenden Ansammlung
von entsprechenden Funden und Beobachtungen außer
Frage. Die Kritik betrifft einen ganz anderen Punkt, näm-
lich ob die Evolution tatsächlich nach dem Prinzip des
Kampfes ums Dasein voranschreitet, ob Gene »egois-
tisch« sind und ob der Mensch, wie Darwin es formu-
lierte, ein Wesen ist, welches dem Kampf ausgesetzt
bleiben muss. Manchen scheint es schwer zu fallen, sich
vorzustellen, dass man über Darwin kritisch nachdenken
kann, ohne an seiner Abstammungslehre zu zweifeln. Ein
Nachdenken ist aber unausweichlich, nachdem in den
vergangenen Jahren gewonnene Erkenntnisse der Neuro-
biologie die Ziele menschlichen Verhaltens in einem völ-
lig neuen Licht erscheinen lassen. Doch wie sehen diese
Erkenntnisse aus?

19 Den Kreationismus und die »Intelligent-design«-Idee abzulehnen, be-
deutet nicht zwingend, auch Gott in Frage zu stellen. Ob Gott ist und wie er
ist, sind keine Fragen, die mit den Methoden der Naturwissenschaft beant-
wortet werden können. Moderne theologische Vorstellungen sehen Gott
schon lange nicht mehr als einen außerhalb der Welt tätigen Schöpfer. Auf
den großen, von der Kirche zu seinen Lebzeiten drangsalierten katholischen
Theologen und Naturforscher Teilhard de Chardin geht die Vorstellung
zurück, dass Gott in der Welt, in den sie belebenden Wesen und daher auch
in uns sei.



23

2.
Der Mensch:
Für gelingende Beziehungen konstruiert

Wir sind – aus neurobiologischer Sicht – auf soziale Re-
sonanz und Kooperation angelegte Wesen. Kern aller
menschlichen Motivation ist es, zwischenmenschliche
Anerkennung, Wertschätzung, Zuwendung oder Zunei-
gung zu finden und zu geben. Doch kann die Neurobio-
logie dazu überhaupt Stellung beziehen? Kann der biolo-
gische Bauplan, nach dem wir als Lebewesen konstruiert
sind, überhaupt etwas darüber aussagen, welche Verhal-
tensweisen unserer Natur gemäß sind, welche uns gut tun
und welche geeignet sind, uns krank zu machen? Wenn
es um Ernährungsgewohnheiten oder angemessene For-
men körperlicher Belastung geht, würden wir diese Frage
ohne Zweifel bejahen. Doch wie ist die Situation, wenn
es darum geht, welche psychischen Bedürfnisse Men-
schen haben, wie sie den Umgang miteinander optimal
gestalten können und wie ein gesellschaftlicher Rahmen
aussehen sollte, in dem ein solcher Umgang optimal zum
Tragen kommen kann? Zweifellos besitzt die Biologie in
dieser Hinsicht keine Deutungshoheit. Dennoch können
Erkenntnisse aus ihrem Bereich für die Frage, wie men-
schengemäßes Leben aussieht, von erheblichem Belang
sein. Das Bild, das sich aus einer Reihe von neueren Be-
obachtungen ergibt, lässt den Menschen als ein in seinen


