GUTERSLOHER
VERLAGSHAUS

G



Lehrbuch Praktische Theologie

Herausgegeben von
Albrecht Grézinger, Christoph Morgenthaler
und Friedrich Schweitzer

Band 4
Kirche



Eberhard Hauschildt und Uta Pohl-Patalong

Kirche

Lehrbuch Praktische Theologie
Band 4

Gutersloher Verlagshaus



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet {iber https://portal.dnb.de abrufbar.

Weitere Informationen
QR-Code scannen

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Eﬁg FSC® C005833

Verlagsgruppe Random House FSC-DEU-0100
Das fiir dieses Buch verwendete FSC-zertifizierte Papier Munken Premium
liefert Arctic Paper Munkedals AB, Schweden.

1. Auflage
Copyright © 2013 by Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH, Miinchen

Dieses Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlages unzulidssig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir
Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Satz: Satz!zeichen, Landesbergen

Druck und Einband: Tésinsk4 tiskdrna, a.s., Cesky Tésin
Printed in Czech Republic

ISBN 978-3-579-05990-7

www.gtvh.de



Inhalt

Kapitel 1:
Die Frage nach der Kirche als Thema der Praktischen Theologie -
Blick in die Forschung und Anliegen des Buches ...............cccceoceucn.

1.1. Praxiserfahrungen und wissenschaftliche Theorie .....c..cccceovvveeuennne
1.2. Kirche in historischer Perspektive .........cocvvvvrereeeeenenennerseseenens
1.3. Kirche in dogmatischer Perspektive .........ccovvrreeecccncnenencnenenennnn
1.4. Kirche in ethischer Perspektive ........cccecvvvnreeieiereeeieereeereseeeenee

1.5. Kirche in praktisch-theologischer Perspektive .........ccccccvrnnnerenennee.
1.5.1. Elementare Kirchentheorie (Friedrich Schleiermacher) .....
1.5.2. Kirchliches Lebens als Basis Praktischer Theologie

(Carl Immanuel NitZSch) .....ccooevveieveeieeeceeeeceeeeeees
1.5.3. Kirchentheorie als Norm fiir die Praxis

(vom Historismus zur Dialektischen Theologie) .................
1.5 4. Von der Kirchentheorie zur Christentumstheorie

(Dietrich Rossler und Wolfgang Steck) .......cccocvevvevcrnerreecnnes
1.5.5. Von der Kirchentheorie zur Religionstheorie (Gert Otto) ...

1.6. Ertrag: Zum Ansatz dieses BUChES ......c.covveverererervnninccecerrenccienenes
1.6.1. Kirchentheorie zwischen Globalisierung

und Regionalisierung ........cccocveeeeeenerneerernereeeenersesersenneeenens

1.6.2. Kirchentheorie als Erweiterung von Handlungsspielraumen

1.6.3. Ansatz und Aufbau des Buches ..o,

Kapitel 2:
Die gegenwairtige Situation der Kirche -
der Kontext der Kirchentheorie ...

2.1. Kirche in der SPAtMOdErne .......ccceueurrrereeieueinrireceeeisseseeieieieesees
2.1.1. Die Zeit nach der klassischen Moderne .........cccocoeevvvvevuennnnns

Inhalt



2.2.

2.3.

2.4.

2.1.2. Individualisierung und Ausdifferenzierung als

Charakteristika der klassischen Moderne ..........cccccecuviuuuccee 57
2.1.3. Durchsetzung der Individualisierung in der Spatmoderne 61
2.1.4. Pluralisierung als Charakteristikum

der spatmodernen Gesellschaft .........cocccvveeviennicnicnnennes 64
2.1.5. Globalisierung und Multikulturalitat

im Zusammentreffen der Kulturen ..........ccoccveveeevcncnecnnce. 66
2.1.6. Gestiegene Bedeutung des Subjekts ........cccovveueurecirencecinecnne. 68
2.1.7. Leben in widerspriichlichen Bereichen .........ccocccvevcueunennnee. 69
2.1.8. Flexible und vielfaltig Identitaten ..........ccoceverneueevcencrreencnnes 70
2.1.9. Relativierung von Fortschrittsoptimismus und Machbarkeit 72
Kirche als Ort von Religion ........ccceeevinninivninneeeeeeeeeseeee e 73
2.2.1. Was ist ReligIOnT? ......ccccviurieuemreeeerernerreerneineienennessesenensesensennes 73

2.2.1.1. Religion in ihren Ausdrucksformen .........cocoeuueenee. 75

2.2.1.2. Religion in ihren » Typen« ......c.cccccevecurencecenecrnenenees 77
2.2.2. Sikularisierung oder neue Religionsproduktivitdt? ............. 80
2.2.3. Distanz zur Kirche: De-institutionalisierte Religion ........... 84
2.2.4. Vielfalt und Heterogenitit: Pluralisierte Religion ................ 85
2.2.5. Souverdne Auswahl: Synkretistische Religion ........c.ccoccevucene. 87
2.2.6. Chance und Zwang zur Wahl: Individualisierte Religion ... 88
2.2.7. Pragungen und Vertrauen:

Von Traditionen geleitete Religion ..........ccccecvivicincinininnn. 89
2.2.8. Entscheidungen des Individuums: Subjektivierte Religion.. 90
2.2.9. Erfahrung und Event: Religion als spirituelles Erlebnis ...... 92
Kirche zwischen Krisenbewusstsein
und ReformanstrenNgUNE .......c.ceeveveveueueueieininineceieieesseeeieeieeseseeseaenes 94
2.3.1. Modernitatskrise im 19. Jh. ....ccocoeevviiviiiicceeeeeeeeeeeenen 95
2.3.2. Theologische Krise in der ersten Hélfte des 20. Jh. ............. 98
2.3.3. Akzeptanzkrise in den 1950er und frithen 1960er Jahren .. 101
2.3.4. Krise der kirchlichen Sozialformen

in den spiten 1960er und 1970er Jahren .......cccococeevecurencene. 102
2.3.5. Mitgliedschaftskrise seit Ende der 1960er Jahre .................. 104
2.3.6. Krise durch Bedrangung und Bedrohung in der DDR ....... 106
2.3.7. Finanzkrise seit Mitte der 1990er Jahre .......cccoveevvevvvevennee. 108

»Relevanz« als Herausforderung fur die Kirche(ntheorie) —
zusammenfassende und weiterfihrende Deutungsperspektiven .... 110

24.1.
2.4.2.

Die Relevanz der christlichen Religion fiir die Individuen 112
Die Relevanz der christlichen Religion fiir die Gesellschaft .. 113

Inhalt



2.4.3. Die Relevanz der Kirche fiir die Individuen .........c.ceu........
2.4.4. Die offentliche Relevanz der Kirche fiir die Gesellschatft .......

Kapitel 3:
Was ist Kirche? Kirchenbilder im Widerspruch .................ccccccoo.c..

3.1. Kirche als Vision und als WirklichKeit ........ccooovvevveveieivieicicieiicene

3.2, Kirche als SYMbol ..ottt e
3.2.1. Kirche als heiliger Ort ...
3.2.2. Kirche als heilige Person ........ceoeveureeecrrirrecrnernernenernenneennes
3.2.3. Kirche als heiliges WiSSEN ....c.oceeeueurerrecrrerreeernernerneerneineiennes

3.3. Kirche als soziales SYStEM .....cccceeierireriririrrreeee et
3.3.1. Kirche und Religion in der Systemtheorie
von Niklas LUNMAND ...
3.3.2. Leistung und Grenzen des Luhmannschen Ansatzes
fir die Kirchentheorie ........cccvveneniencneeneceneineeieneiennes

3.4. Kirche als Bewegung und die aktive Gruppe ......c.cccoeeeeererenececrernunenee
3.4.1. Kirche als Gruppe, Gemeinschaft und Bewegung ...............
3.4.1.1. GIUPPE oot

3.4.1.2. Gemeinschaft ...,

3.4.1.3. BEWEGUNE ...covrmmiiiiiiciiiccc s

3.4.2. Idealbild aktive Gruppe ......ccccoverneeunencenineeirieeereeiseeeenene
3.4.2.1. Typisierungen kirchlicher Gruppen .......c.ccccovuuucce.

3.4.2.2. Gruppenprofil und Profil der Kirche .....................

3.4.3. Leistungen relativer Vergemeinschaftung ........cc.ccoecveuveuennce

3.5. Kirche als Institution und die Volkskirche .......cccoeveeveeevnieecenecennn,

3.5.1. Religiose Institution Kirche ........cccoccvevnvcinnccnncrnenccnn.

3.5.1.1. Zur Theorie der Institution ..........cceeeevvervrerverenene.

3.5.1.2. Funktionen der Institution Kirche ...........ccccceevunee.

3.5.2. Idealbild VOIKSKIrche ........ccccoerivievereierereeeeeeeeeeeeveeeeverenne
3.5.2.1. Volkskirche als Reformbegriff und

qualitative Bezeichnung ........ccccoocveceverreeevcrnernecnnes

3.5.2.2. Volkskirche in Spannungsgefiigen .........cccceeurevence

3.5.3. Die Zukunft der Kirche als Institution ..........ccceceevevverevvevenene

3.5.3.1. Von der Volkskirche
zur intermedidren Grof3Kirche ..........coooveveveeevennee
3.5.3.2. Reformbedarf und Reformpotentiale .....................

Inhalt



3.6. Kirche als Organisation und das »Unternehmen Kirche« ................... 181

3.6.1. Organisation als spezifisch moderne Erscheinung .............. 181

3.6.2. Idealbild »Unternehmen Kirche« .......ccococevvvivvvvecvcennirennne. 185
3.6.2.1. Die Debatte tiber

betriebswirtschaftliche Erkenntnisse ..................... 185

3.6.2.2. Kirche als Organisation im intermedidren Sektor 187
3.6.2.3. Kirche in der Perspektive der

okonomischen Giitertheorie .........ccccocveueirinininnes 189
3.6.2.4. Kirche in betriebswirtschaftlicher Perspektive ..... 194
3.6.2.5. Die Rolle der Betriebswirtschaft

in der passiven Organisation Kirche ......cc.ccocceucene. 211
3.6.3. Kirche als zentralisierte, lokale oder
regionale Organisation ...........cccoecerecurencieenecrnencreenecrneneaens 213

3.7. »Hybrid Kirche« -
zusammenfassende und weiterfiihrende Deutungsperspektiven .... 216

Kapitel 4:

Wie ist die Kirche organisiert? Strukturen der Kirche ....................... 221
4.1. Kirche als Konfessionsgebilde ..........ccovvvveecerrrnnccerenneccnenenne 221
4.1.1. Die orthodoxen Kirchen .......cccocoveieveeeeeeieeeeeeeeeeeeenene 224
4.1.2. Die katholische Kirche ........ccccoeivveieeviiesceeeeeeeeeeeeenene 226
4.1.3. Die Kirchen der Reformation .........ccceveeveeeeevrceeeeeeeenennes 230
4.1.4. Die Pfingstkirchen und andere Heiligkeitskirchen .............. 234
4.1.5. Das Viererfeld der Kirchenfamilien ..........cccooveveveeeverereennene. 240
4.1.6. Starken und Schwichen der Kirchenfamilien ...................... 242
4.2. Kirche als Rechtsgebilde (Kirchenkunde) ........ccccecevevvnnnnennniennnen. 245
4.2.1. Die Ortsgemeinde ........c.oceeeureurecemrerrereererneineensennesenensesseenens 248
4.2.2. Nichtparochiale Einrichtungen .........cccooeoeeccnereeencrncneennees 249
4.2.3. Der Kirchenkreis .......ooovveeieeecieeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeessenes 250
4.2.4. Die LandesKirche ........coccoiveeveieieiiiciceeieeeeeeeeeeeeveeveneenens 251
4.2.5. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) ................. 252

4.2.6. Die Vereinigte Evangelisch-Lutherische

Kirche Deutschlands (VELKD) und die

Union Evangelischer Kirchen (UEK) ......ccocccovereemvcrncrneennee 253
4.2.7. Weitere organisatorische Zusammenschliisse ..........ccocecne.. 254

8 Inhalt



4.3.

4.4.

4.5.

4.6.

Kirche in parochialen und nichtparochialen Formen ..........ccc.cco....... 256

4.3.1. Das parochiale PrinZzip ......cc.cocoeveervcerneenencenineeenenereeneennene 256
4.3.2. Konkurrenz zwischen parochialen und
nichtparochialen Formen .........cococoevvernennncenccnenceneennes 258
4.3.3. Das funktionale Prinzip ........ccccecveoeurenrerreeirensiencereeieeneeens 260
4.3.4. Das personale Prinzip ......ccccoceceveerrencreneernenceeenccnnecreeneeennene 262
4.3.5. Das BekenntniSprinzip ......c.ceceeveeevrercererceerrencrreneeensecreeneeennene 263
4.3.6. Stirken und Schwichen der Konstitutionsprinzipien ......... 263
4.3.6.1. Starken und Schwichen im Blick
auf die gegenwirtige Gesellschaft ........ccccccvevennee 264
4.3.6.2. Stirken und Schwichen im Blick
auf die theologische Angemessenheit ..........c......... 267

4.3.6.3. Anliegen und Annahmen hinter den Positionen .. 269

Kirche als Gemeinde ... 271
4.4.1. Die theologische Bedeutung der Gemeinde ..........cccoeuvcueenee. 271
4.4.2. Kriterien fir »Gemeinde« .......ccocevevcerneeerrencenineeenencrneneeennene 275
Kirche der ZUKUNTL ... 284
4.5.1. Starkung der klassischen Ortsgemeinde ........cccocoveerverriunnce 285
4.5.2. Missionarische Gemeinden .........ccoccoeneneeeccenerreernerneennens 290
4.5.3. Gemeinde als Herberge .......ccccoucveeeunenierncineeerceneeneennennennnns 293
4.5.4. RegionaliSierung ... 297
4.5.5. »Kirchliche Orte« ..o 300

Kirche als Netz von Gemeinden an kirchlichen Orten —
zusammenfassende und weiterfihrende Deutungsperspektiven .... 305

Kapitel 5:
Die Perspektive der Kirchenmitglieder?

Mitgliedschaft und Kirchenbindung ... 311
5.1. Was ist Kirchenmitgliedschaft? ........ccocoveioeeenrneeeeereeeeeiens 311
5.2. Die Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen der EKD .........c.ccecuce.. 316
5.2.1. »Wie stabil ist die Kirche?« (1972) ..cooveeeveveeeeeeeeeseeerereens 316
5.2.2. »Was wird aus der Kirche?« (1982) .....ocecvvveeveeeieeeeeeerenne 318
5.2.3. »Fremde Heimat Kirche« (1992) ....ccoovvvvveiieeiiiiennas 319
5.2.4. »Kirche in der Vielfalt der Lebensbeziige« (2002) ............... 321
Inhalt



5.3. Erkenntnisse der empirischen Erhebungen ..........ccccccccevvvnniccnennnne.
5.3.1. »Typen« von Kirchenbindung ........c.cccceveverniurecencrnenncnnes
5.3.1.1. Die »Kirchentreuen« ...........cooeveueveveveeeeerererererernnnns

5.3.1.2. Die »Kirchenfremden« .......ccococoeuveveurneeercncinncennenee

Exkurs: Der Kirchenaustritt ......c.c.coeueeeerrenieeenieireneieseeeeseieseeneene
Exkurs: Der Kircheneintritt .........cococoeceeevinineeeiennineceeesseneeeenes
5.3.1.3. Die Christen »in Halbdistanz« ........cccccveecereneueunence

5.3.2. Kirchenmitgliedschaft in Ost- und Westdeutschland .........
5.3.3. Deutungen der Befunde .........ccoceveuveureverneincrnernecencneenennes

5.4, MIlIBUS .ottt s
5.4.1. Milieutheoretische Hintergriinde fiir die

Bildung von Milieutypologien .........cccevereceneureecnncrnceneennes

5.4.2. Die Milieus in der Kirche und ihr Verhaltnis zur Kirche ...

5.4.3. Nutzen und Grenzen der Milieuperspektive ........c.ccoeuuune.

5.5. Verianderungsfahige Kirchenbindung — zusammenfassende
und weiterfihrende Deutungsperspektiven .........c.cceceeeeevreneennes

Kapitel 6:
Partizipation und Leitung in der Kirche ...........ccocoevnniiiinnnnes

6.1. Akteurinnen und Akteure der Kirche .......cooveveveieeeciceeeeeeenne
6.1.1. Gemeindeglieder ...
6.1.2. Ehrenamtliche .........cccoooeveviieiireiieieieereeeceeeeeee e
6.1.3. Hauptamtliche Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter ..............
6.1.4. Pfarrerinnen und Pfarrer ........ccocooeeveeeeeeeveeeeeeeeeeeeeevenns

6.2. Presbyterien/Kirchenvorstinde und Synoden
als Struktur fuir Partizipation und LEItUNG ....ccvceeeevevrirneccereirirencneanes
6.2.1. Die Gremien im Kontext des gesellschaftlichen Wandels ...
6.2.2. Gegenwirtige Herausforderungen .........cc.cccocveeveecenerncencnnes
6.2.3. Aufgaben und Grenzen presbyterial-synodaler Gremien ...

6.3. Geistliche LeltuUNg ......cccceuviviiiiiciiiiicciccccccceecenes

6.4. Lernende Kirche — zusammenfassende und
weiterfiihrende Deutungsperspektiven ........cocvveeeenerenecceennenes

10

Inhalt



Kapitel 7:
Wozu ist die Kirche da?
Auftrag und Aufgaben der Kirche in der Welt ..............ccccoveinnnnee. 409

7.1. »Kommunikation des Evangeliums«: der Auftrag der Kirche ............ 411

7.2. Thema, Subjekt und Welt: Orientierungen fur die

Aufgaben der KirChe ... 415
7.3. Die Aufgaben der Kirche ... 420
7.3.1. Die christliche Botschaft bewahren, vermitteln und deuten 421
7.3.2. Raume fiir Religion eroffnen ...........ccooveevnevcnncenencinenccnnn. 424
7.3.3. Individuelle Lebensbegleitung anbieten .........c.coocveeeuverreunnes 427
7.3.4. Gemeinschaft eroffnen ........cooevvveeieeeeeririereeeesesseenns 429
7.3.5. Menschen in ihren Lebensverhiltnissen helfen ................... 431
7.3.6. Die christliche Stimme in der Gesellschaft erheben ............ 433
7.3.7. Die Aufgaben der Kirche im Uberblick ..........coecccvevenererenen. 436
7.4. Konsequenzen flr die Zukunft der Kirche ......ccoovveeeennnininccnnnns 437
LIEEIATUL o 439
NAMENIEGISTEN ...ttt ettt st sae b s 465
SACAIEGISLET ettt e 470

Inhalt 11






Vorwort

Kirchenbilder wirken, wenn Menschen Kirche erleben, iiber sie reden, ge-
geniiber und in ihr handeln sowie Vorstellungen von der Zukunft der Kirche
entwickeln. Solche Bilder sind eingebettet in historische Zusammenhénge,
mehr oder minder theologisch reflektiert und haben jeweils eine nur be-
grenzte Zahl von Daten im Blick.

Das vorliegende praktisch-theologische Lehrbuch der Kirche liefert dazu
weitere Daten und Theoriegeschichte, Kenntnisse und Theorien. Sie dienen
dazu, diese Kirchenbilder zu erkennen und zu verstehen. Das wiederum soll
helfen, eine erweiterte Sicht auf Handlungsmoglichkeiten in der Kirche aus-
zubilden. Wir mochten dabei einerseits Phdnomene beschreiben und deuten,
andererseits aber auch anleiten zu kritischen Perspektiven fiir das kiinftige
Handeln der Kirche und ihre kiinftige Gestalt. Denn gerade in der gegenwir-
tigen Situation ist die Frage nach der Kirche und ihren Bildern immer mit
der Frage nach ihrer Zukunft und kiinftigen Bildern verbunden. Um diese
verantwortungsvoll zu gestalten, ist Kirchentheorie nicht nur im Theologie-
studium, sondern auch in der kirchlichen Praxis unverzichtbar.

Auch Kirche gibt es nur im Plural. Dieses Buch konzentriert sich auf die
evangelische Grof3kirche im deutschen Sprachraum, jedoch im Bewusstsein
der Pluralitdt konfessioneller Kirchenfamilien und der deutschen Sondersi-
tuation des Protestantismus.

Das Buch ist in einer Kooperation seiner Autorin und seines Autors ent-
standen. Ausgehend von jeweils durch eine Person verfassten Kapiteln oder
Teilkapiteln, wurde es gegenseitig in vielen Diskussionsgingen ausfithrlich
gegengelesen und diskutiert und ist so zu einem Text geworden, den wir beide
gemeinsam verantworten.

Wir danken Studierenden der Theologie in Bonn und Kiel und Hérerinnen
und Hoérern von Vortréagen, die durch ihre kritische Riickfragen zu manchen
der hier vorgetragenen Einsichten Wichtiges beigetragen haben. Personen
aus den exegetischen Wissenschaften, kirchenleitenden Amtern und anderen
Konfessionen, die einzelne Passagen kontrolliert haben, kdnnen hier ebenfalls
nur summarisch aufgefithrt werden. Den Text in seiner Génze studiert und
kommentiert haben Pfarrerin und Diplomsupervisorin Ilsabe Stolt, Dr. theol.
Eike Kohler, Pfarrer i.R. Dr. theol. Klaus Kohl sowie — mit einem Schwerpunkt
auf redaktionellen Korrekturen - stud. theol. Antonia Liidtke. Sie haben uns
wertvolle Hinweise gegeben, fiir die wir herzlich danken. Unser Dank gilt
schlieSlich Diedrich Steen, Programmleiter im Giitersloher Verlagshaus, und

Vorwort 13



den Herausgebern der Reihe Lehrbuch Praktische Theologie, Albrecht Gro-
zinger, Christoph Morgenthaler und Friedrich Schweitzer fiir die Initiative
zur Entstehung des Buches. Wir danken ebenso dem Verlag fiir die kompe-
tente Abwicklung der Produktion.

Moge das Buch Studierenden zur Information und zur Vertiefung ihrer
Kenntnisse und ihrer kirchentheoretischen eigenen Verortung hilfreich sein.
Moge es den Praktikerinnen und Praktikern die Lust auf ihr Wirken fiir die
Kirche vergrofiern sowie die gegenwirtige Debatte um die Kirche konstruk-
tiv befordern.

Kiel/Bonn im September 2012 Uta Pohl-Patalong
und Eberhard Hauschildt

14 Vorwort



Kapitel 1:

Die Frage nach der Kirche als Thema

der Praktischen Theologie —

Blick in die Forschung und Anliegen des Buches

Praktische Theologie bezieht sich auf Praxis, besonders auf die Praxis, die
sich in der Kirche ereignet. Daher ist Kirche ein zentrales Thema der Prak-
tischen Theologie. Gegenwirtig wird wieder einmal besonders heftig in der
Kirche dariiber diskutiert, wie es um die Zukunft der Kirche steht, welche
Reformen nétig oder gerade schédlich sind. In dieser Situation sind Uberbli-
cke zum Thema und Einsichten in die Hintergriinde der Debatten besonders
wichtig - fiir Studierende wie fiir diejenigen, die in der Praxis an der Kirche
mitgestalten oder sich tiberhaupt fiir die Fragen der evangelischen Kirche
interessieren.

Das erste Kapitel dieses Buches soll dabei den Blick dafiir schirfen, was es
bedeutet, sich das Thema Kirche praktisch-theologisch zu erschlieffen. Wie kann
sich theologische Theorie iiberhaupt angemessen auf Praxis beziehen? - so
fragen wir eingangs (1.1.). Welche Gesichtspunkte sind dabei aus den anderen
theologischen Fichern zu lernen (1.2. bis 1.4.)? Worin besteht dann der spe-
zifisch praktisch-theologische Zugang (1.5.)? Das Kapitel schlief3t mit einer
Vorschau darauf, wie das vorliegende Buch aufgebaut ist und was von den
folgenden Kapiteln zu erwarten ist (1.6.).

1.1. Praxiserfahrungen und wissenschaftliche Theorie

Eine Praktische Theologie der Kirche bezieht sich in bestimmter Weise auf
eine Praxis — allgemein wissenschaftlich und spezifisch theologisch. Inwieweit
hat dabei die »Realitit« der Kirche Bedeutung fiir die Theoriebildung und
Bedeutung fiir die Theologie? Und wodurch wird eigentlich eine solche Kir-
chentheorie wissenschaftlich und theologisch?

Ausgangspunkt: Die erfahrene Kirche in der Praxis

Die Kirche erscheint in der Praxis einerseits als empirisch wahrnehmbarer
Gegenstand und soziales Faktum. Andererseits begegnet sie den Glaubigen

15



als ein Gegenstand des Glaubens: »Ich glaube (...) an die Kirche« formuliert
der dritte Artikel des Apostolischen Glaubensbekenntnisses. Die Kirche und
ebenso der Glaube an sie lassen sich erleben.

Von anderen oder von einem selbst kann dieses Erleben beobachtet, be-
schrieben und beurteilt werden. Die Beobachtungen und Urteile werden mit-
geteilt in Aulerungen wie: »Da steht eine Kirche«, »In diesem Gottesdienst
fiithle ich mich zuhause (oder: nicht zuhause)«, »Die Kirche sollte anders sein«
usw. Dass die Kirche existiert, dass Menschen mit der Kirche umgehen, dass
sie als Kirche etwas tun - das alles findet sich als Praxis in Gesellschaft und
Kirche vor.

Zur erlebten Praxis gehoren immer schon Deutungen des Erlebten. Kirche
wird immer nur zusammen mit impliziten und expliziten Reflektionen dar-
iiber erfahren, was Kirche ist - angefangen bei den spontanen Auflerungen
fiir den Moment bis hin zu den grof3en Traditionen in theologischen Texten
der Kirche. Und nicht nur in der kirchlichen Praxis, auch in Literatur, Recht,
Politik usw. finden Reflektionen tiber Kirche statt. Diese sind wiederum in
bestimmte Perspektivierungen eingebunden, wenn Kirche etwa als literari-
scher Stoff, als Rechtsgestalt oder als politische Akteurin in den Blick genom-
men wird.

Wir halten es fiir sinnvoll, diese Erfahrungen von Kirche in der Praxis zum
Ausgangspunkt unserer Darstellung der kontriren Konzeptionen von Kirche
zu machen (Kap. 3). Dies entspricht der Weise, in der Menschen der Kirche
begegnen: Zunichst machen sie Erfahrungen mit der Kirche, und erst in
einem zweiten Schritt werden diese theologisch verstanden und auf eine Vor-
stellung von Gottes Wirken in den Erfahrungen bezogen.

Damit wird nicht die Richtigkeit der theologischen Einsicht ignoriert, dass Gott
Anfang und Ziel aller Wirklichkeit ist, wohl aber wird bestritten, dass deshalb
theologische Darstellungen nicht bei den menschlichen Erfahrungen einsetzen
diirften (anders Karl Barth 1935 in seiner Kritik an jeder Art von »natiirlicher
Theologie« beim theologischen Verstindnis von Gemeinde, vgl. K. Barth 1971,
168-171).

Wissenschaftliche Kirchentheorie

Dariiber hinaus konnen Reflexionen iiber die Kirche als wissenschaftliche
Theorie ausgebildet werden. Wissenschaft unterscheidet sich von Erfahrungs-
sitzen dadurch, dass sie Ergebnisse fiir einen allgemeinen Diskurs produziert,
an dem alle, die die Gedankenarbeit auf sich nehmen, teilhaben konnen, auch
wenn sie unterschiedliche Hintergriinde an Erfahrungen mitbringen. Das
Verhiltnis von »Realitit« und »Theorie«, empirischer Abbildung und theo-
retischer Modellbildung ist innerhalb der Wissenschaften und zwischen ihnen

16 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



durchaus umstritten. Dennoch besteht weitgehender Konsens {iber bestimmte
Anforderungen. Dazu zahlt zum einen begriffliche und logische Kohérenz der
Darstellung. Darum ist uns wichtig offenzulegen, in welchem Sinne vom
Gegenstand »Kirche« die Rede sein soll, welche Pramissen gesetzt, welche
Begriffs-Differenzierungen aus welchen Griinden vorgenommen werden und
welche Konsequenzen sich daraus ergeben. Erst so kann innerhalb des ge-
wihlten Rahmens die weitere Argumentation logisch sein. Zum anderen ist
die Auseinandersetzung mit anderer wissenschaftlicher Literatur unverzicht-
bar. Dabei werden wir zeigen, wo wir Ergebnisse der Forschung aufnehmen
und wo wir sie zu korrigieren oder zu erweitern beanspruchen. Das impliziert
auch die Auseinandersetzung mit der Geschichte der Kirchentheorie.

Theologische Theorie der Kirche

Eine Theorie zu einem religiésen Gegenstand wie dem der Kirche kann in
zweierlei Weise ausgestaltet sein. Sie kann einerseits dem wissenschaftlichen
Ideal der Beobachtungsdistanz folgen. Dann ist eine sich ganz auf Beschrei-
bung beschriankende Theorie der Kirche auszubilden. Die Kirche ist hier ein
Gegenstand der Religionswissenschaft und besonders auch der Religionsso-
ziologie. Das Ideal der Beobachtungsdistanz soll das Eingebundensein von
Forschenden in verschiedenartige und sie trennende Erfahrungen, wie sie
z.B. in verschiedenen Konfessionen, Religionen und weltanschaulichen Er-
fahrungen bestehen, neutralisieren und eine hohe Anschlussfihigkeit an den
allgemeinen wissenschaftlichen Diskurs sichern. Allerdings: Ein solcher The-
orieumgang mit dem Gegenstand Kirche iibersieht leicht, dass de facto keine
Forscherin und kein Forscher neutral ist. Aulerdem — wie jeder interdiszi-
plindre Diskurs offenlegt — arbeitet jede wissenschaftliche Disziplin (zum
Beispiel die Religionspsychologie und die Religionssoziologie) von nicht iden-
tischen Prdmissen und Perspektiven aus.

So findet sich andererseits eine alternative Weise der Ausgestaltung einer
Theorie der Kirche. Der Zugang zum Gegenstand Kirche erfolgt hier auf dem
Wege der theologischen Wissenschaft. Er legt offen: Immer schon haben auch
Forscherinnen und Forscher ein Verhdltnis zur Kirche, ein bestimmtes Mafy
an Niahe oder Ferne, bestimmte Erfahrungen oder Nicht-Erfahrungen mit
ihr gemacht. Das - offengelegte — Verhiltnis zum Gegenstand wirkt dabei auf
die Wissenschaft ein:

o darin, auf welchen Gegenstidnden und welchen Fragestellungen das Inter-
esse liegt;

e darin, in welchem Mafle die Deutungen der Gldubigen und/oder die Deu-
tungen in der Kirche selbst zum Gegenstand der Untersuchung gemacht
werden;

1.1. Praxiserfahrungen und wissenschaftliche Theorie 17



e darin, wie sehr die Kategorien und Begriffe der Glaubigen und der in einer
Religion ausgebildeten Theologie in die Begriffsreflektion und die Theo-
riebildung kritisch einbezogen werden.

Gerade mit dieser anderen Perspektive kann sich die wissenschaftliche Theo-
logie von der Kirche in den sonstigen wissenschaftlichen Diskurs tiber reli-
giose Organisationen, {iber die Kirche als Gegenstand der Soziologie, der
Geschichtswissenschaft usw. einbringen.

Dass dabei die Theologie mit ihr eigenen Pramissen und Theorien arbei-
tet und die Ubersetzung in die Begrifflichkeit und die Fragestellungen ande-
rer Wissenschaften besonderer Anstrengungen bedarf, ist gar nichts Unge-
wohnliches. Auch die religionspsychologischen und die religionssoziologischen
Zugange unterscheiden sich beispielsweise erheblich voneinander. Dass dabei
die Theologie allgemein und die Praktische Theologie besonders eine engere
Ankoppelung an Fragen des verbesserten Handelns hat und damit den Cha-
rakter einer angewandten Wissenschaft bekommt, ist ihr ebenfalls mit be-
stimmten anderen Wissenschaften (z. B. der Medizin) gemeinsam.

Das Verhiltnis der Theologie zum Gegenstand kann demnach nicht ab-
strakt ein Verhaltnis zu Religion an sich sein, sondern begegnet immer als
ein Verhdltnis zu einer bestimmten kulturellen Praxis einer bestimmten Reli-
gion. Hinzu kommt - wie bei vielen universitiren Wissenschaften der Fall -
die Funktion, Ausbildung fiir die T4tigkeit in einem Beruf zu bieten. So be-
zieht sich zweckmafligerweise diejenige Kirchentheorie, fiir die wir hier ein
Lehrbuch vorlegen, auf die protestantische Fassung des Christentums, und
zwar in derjenigen kulturellen Form, wie sie sich im deutschsprachigen Be-
reich und insbesondere in der Bundesrepublik Deutschland findet.

Aber es gilt auch umgekehrt: Soll die wissenschaftliche Theologie an-
schlussfihig bleiben fiir den Diskurs mit den anderen Wissenschaften, etwa
mit der Religionssoziologie, dann hat sie sich mit den Fragen der allgemeinen
Begriffsbildung zu beschaftigen, diese auf die Relevanz fiir ihre eigene Theo-
riebildung eingehend zu priifen und die Gemeinsamkeiten wie die Unter-
schiede zu der fiir sie selbst charakteristischen Perspektive herauszuarbeiten.
Eine theologische Theorie der Kirche muss deshalb auch Rechenschaft dar-
tiber geben konnen, wie sie es etwa mit dem Grundbegriff der Religion halt,
mit welcher Art Religionstheorie sie arbeitet (vgl. Kap. 2). Sie muss deutlich
machen konnen, wie sie Kirche als Sozialform theoretisch konzeptionalisiert,
also etwa, auf welche allgemeinen Sozialformen die Rede von »Volkskirche«
und »Gemeinschaft« in der Kirche aufmerksam macht (vgl. Kap. 3).

18 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



Theorietypen einer evangelischen Theologie der Kirche
Wenn das vorgelegte Buch eine evangelische Theologie der Kirche darstellt,
dann sollte gleichwohl das, was evangelische Kirche genau meint, also wie
der Gegenstand einzugrenzen und zu definieren sei, noch nicht vorab fest-
gelegt werden. Das konnte dazu fithren, den Blick zu frith zu verengen.
Stattdessen ist es vorteilhafter, in einem ersten Schritt die praktisch-theo-
logische Perspektive gegeniiber denen anderer (evangelisch-)theologischer
Zugénge, ndmlich dem historischen und dem systematischen, zu profilieren.
Fiir die Theologie als Ganze ist die Kombination historischer, systematischer
und empirischer Wissenschaft charakteristisch und erbringt einen Mehrwert.
Dementsprechend setzen die drei Theologietypen die beiden anderen auch
jeweils voraus. Darum wird hier zunichst der Blick auf das Thema Kirche als
ein Thema historischer Theologie und als ein Thema systematischer Theo-
logie (der Dogmatik wie der Ethik) gelenkt. Das kann dazu dienen, erste
wichtige Erkenntnisse zu liefern, auf die dann auch die praktisch-theologische
Beschiftigung mit dem Gegenstand Kirche aufbauen wird. Zudem lésst sich
auf diese Weise die praktisch-theologische Perspektive in ihren Eigenheiten
klarer profilieren.

1.2. Kirche in der Perspektive historischer Theologie

Was wir heute als »die Kirche« kennen, ist in einem historischen Prozess
entstanden. Wer die Kirche, wie sie heute ist, genauer verstehen will, muss
das historische Werden und den historischen Wandel der Kirche kennen,
denn Stationen dieses Wandlungsprozesses sind - und das gilt besonders fiir
die in den biblischen Texten autbewahrten Ursprungssituationen — bis heute
in der kirchlichen Praxis und Reflexion lebendig. Im Folgenden gehen wir
einigen Begriffen nach, mit denen in der Geschichte die christliche Sozialform
»Kirche« samt ihrer jiidischen Wurzeln bezeichnet werden konnte und er-
schlieflen diese in ihrem jeweiligen Kontext (vgl. Berger 1989).

Ekklesia/Synagoge

In den deutschen Bibelausgaben wird »Ekklesia« in der Regel mit »Kirche«
oder mit »Gemeinde« iibersetzt. Im hellenistischen Sprachgebrauch bezeich-
net der Begriff die politische Biirgerversammlung. Thr gehorten nur die freien
Minner an. Monarchen teilten ihren Willen oder erlassene Gesetze der »ek-
klesia« brieflich mit, hier wurden die Angelegenheiten der politischen Ge-

1.2. Kirche in der Perspektive historischer Theologie 19



meinde besprochen und Beschliisse gefasst. Religion steht dabei im Assozi-
ationsfeld des Begriffes nicht im Vordergrund.

Die Septuaginta in ihrer Ubersetzung der hebriischen Schriften ins Griechische
verwendet den Begriff jedoch fiir die starker religios-kultisch betonte Zusammen-
kunft der Juden. Meist ist das Wort eine Ubersetzung des hebraischen Begriffs
»qahal«. Dieser meinte zunéchst die Gesamtheit der ménnlichen Vollbiirger Isra-
els. Im Deuteronomium wird daraus die Versammlung am Sinai. Spéter wird der
Begriff auch fiir Versammlungen mit Gelegenheit zu Ansprachen politisch-religi-
6sen Inhalts verwendet. »Ekklesia« bekommt so durch den Bezug auf qahal stér-
ker die Konnotation von Reden und Zuhoren. Die griechisch sprechenden Juden
verstanden darunter wohl eine Art »Gemeindetagx.

Der griechische Begriff »synagogé« wird bisweilen ebenfalls als Ubersetzung von
»qahal« verwendet, meistens aber fiir den hebréischen Begriff »'edah«. Der be-
zeichnet in der Priesterschrift die um das Zeltheiligtum Versammelten. Mit ihm
verbindet sich die Vorstellung der kultisch reinen Gottesgemeinde. So wird der
Begriff der »synagogé« in der Septuaginta nur fiir Israel verwendet.

Ekklesia ist also im Griechischen ein allgemeiner soziopolitischer Begriff mit
einem weiten Bedeutungsspektrum, darin dhnlich dem deutschen Begriff
»Gemeinde(versammlung)«; Synagoge steht fiir die Gemeinde einer bestimmten
Religion (der jiidischen) und fungiert insoweit genauso wie ein ebenfalls im
Deutschen vertrauter Gebrauch von Gemeinde als spezifischem Begriff fiir die
christliche kirchliche Sozialform vor Ort. Der Begriff der Ekklesia wird dabei
im Neuen Testament in vielfiltiger Weise verwendet. In den Evangelien begeg-
net er mit Ausnahme von Mt 16,18 und 18,17 nicht (der historische Jesus rede-
tet nicht von der »Kirche«), im 3. Johannesbrief meint er die konkrete ortliche
Gemeinde (V. 5), im Hebrderbrief auch die eschatologische Gemeinschaft (2,12
u. 12,23). Paulus verwendet ihn, sowohl um von den lokalen einzelnen Gemein-
den zu reden (1 Kor 1,2; 2 Kor 1,1) als auch von der Kirche als ganzer (1 Kor
10,32; 12,28). Schon hier tut sich also die Spannbreite von geglaubter und gegen-
stdndlicher Kirche und von globaler Kirche und Kirche vor Ort auf. In der dog-
matischen Sprache ldsst sich das zu drei Aspekten von Kirche systematisieren:
Kirche als weltweite Communio (Gemeinschaft), Kirche als aktuale congrega-
tio (Gruppe), Kirche als ecclesia particularis (Teilorganisation) (vgl. Scherle
2004, 31).

Daneben finden sich nicht wenige andere, vor allem metaphorische Begriffe.
Diese nehmen eine Ubertragung von Bedeutungen aus anderen Bereichen
auf die religiése Sozialform vor, um so besonders deutlich bestimmte Cha-
rakteristika der religiosen Gemeinschaft zum Ausdruck zu bringen. Ihre Ver-
wendung lasst Riickschliisse auf ein bestimmtes Verstandnis der religiosen
Gemeinschaft zu - und Metaphern befordern ihrerseits in der religiosen Ge-
meinschaft bestimmte Entwicklungen. Neue Metaphern und eine veranderte

20 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



soziale Wirklichkeit der religiosen Gemeinschaft beeinflussen sich wechsel-
seitig. Darum sei die Skizze der Metaphern nach ihrer ungeféhren histori-
schen Abfolge angeordnet.

Volk Gottes

Besonders grofle Wirkung hat die Rede vom Volk Gottes, z. B. Dtn 7,6: »Denn
du bist ein heiliges Volk, dem Herrn, deinem Gott. Dich hat der Herr, dein
Gott, erwdhlt zum Volk des Eigentums aus allen Volkern, die auf Erden
sind.«

Das Wort »'am« bezeichnete urspriinglich die (patrilineare) Grofifamilie. Dabei
wird das Sippenmodell auf die umfangreichere und religiose Grof3e iibertragen.
Das Volk ist heilig, weil es diesem Gott zugehorig ist. Auch andere antike Volker
kannten entsprechende sakrale Ableitungen aus der Herrschaft eines jeweiligen
Gottes. Diese wird in Israel historisiert und zugleich in einen universalen Rahmen
eingespannt: Er, der Schopfer der Welt, erwihlte dieses Volk und schloss mit ihm
einen Bund. Dies sind dann die entscheidenden theologischen Pradikate fiir das
Volk Gottes.

In der alttestamentlichen Wissenschaft wird unterschiedlich eingeschatzt, in
welchem Ausmaf die Vorstellung vom Volk Gottes eine Riickprojektion aus
exilisch/nachexilischer Zeit darstellt oder auf realen historischen Vorgangen
basiert. Die hebraische Bibel erzahlt (wie weit real geschehen oder historisie-
rend imaginiert, kann hier unentschieden bleiben) den Wandel in der religi-
osen Sozialform von der religis legitimierten Sippe (»Gott der Viiter«) zum
religios legitimierten Staat bzw. Konigtum.

Die Gruppe der Erwdihlten innerhalb der Gesellschaft

Die beiden religits legitimierten Staaten Israel und Juda - so erzéhlt die Bibel
weiter — hatten nicht Bestand. Ihr Ende - so die Deutung — war in Reaktion
auf die Stinde von Gott gewollt (z. B. Jer 23,1-9; 2 Kon 17). An die Stelle trat
das Leben im Exil. Hier findet eine im damaligen historischen Umfeld ganz
auflergewohnliche Entwicklung einer Religion statt, die diese Deutung tra-
diert und Textbeziehung und Verinnerlichung vorantreibt. Die zur Gottessippe
Zugehorigen bestehen aus denjenigen Menschen im Exil, die nicht zu den
»Siindern« gehoren (welche einem fremden Volk angehdren oder dem Glau-
ben und seiner Praxis nicht folgen), sondern die sich als erwéhlt und gerettet
verstehen und den von Gott mit seinem Volk geschlossenen Bund fortfiihren.
Schon hier wird die Zugehorigkeit zur religiosen Gruppe etwas, das sich in
einem weltanschaulich nicht jidisch ausgerichteten Staat vollzieht und das
Sache eines Verhaltens ist, wobei dieses Verhalten - bei aller Wirkung von

1.2. Kirche in der Perspektive historischer Theologie 21



gemeinsamer Praxis in kohdrenten Gruppen - auch aus innerer Einstellung
und Erkenntnis begriindet wird.

Reich Gottes bei den Marginalisierten

In den Evangelien des Neuen Testaments gilt die Verheiffung - dabei durch-
aus in der Tradition der Propheten und Psalmen - den Armen, Kranken,
Leidenden, Besessenen, den Frauen, Kindern, Kleinen. Vorbilder des Glau-
bens kénnen auch moralisch (z. B. Zollner), religios (z. B. Samariter), ethnisch
und politisch (z.B. romischer Hauptmann) schlecht angesehene Personen
werden. Mit der Rede vom Himmelreich und Reich Gottes verbindet sich der
Zukunftsaspekt. So findet eine eschatologische Umkehrung der sozialreligi-
6sen Zuordnung statt: Es sind auch gerade diese Menschen am Rande der
Gesellschaft, die genauso ins Zentrum des Reiches Gottes riicken, und die
Zukunft beginnt sich schon jetzt genauso bei ihnen zu verwirklichen.

Von dem so portritierten Jesus werden also klassische Heilspradikate da-
durch konkretisiert, dass sie auf andere Personen iibertragen werden. Jesus
und die Jiinger erscheinen als Ort der Weitergabe von Heil. Das, woraus
»Kirche« werden wird, ist der Vorgang, dass sich das Reich Gottes bei anderen
Leuten und an anderen Orten und zu anderen Zeiten zeigt. Die Grenzen eta-
blierter religidser Sozialitdt werden aufgesprengt.

Neu sind Metaphoriken des Bauwerks mit dem Apostel Petrus/den Apo-
steln und Propheten als dessen Fundament (Mt 16,18: Eph 2,20) bzw. Chris-
tus als Eckstein (Eph 2,20; 1 Petr 2,4-6); vielleicht soll auch der Jingerkreis
die symbolische Autoritét der 12 Haupter (in Analogie zu den 12 Patriarchen/
Sohnen Jakobs) darstellen (Mk 3,13-19; 6,7-13).

Christologische Metaphern fiir die Kirche

Begriftliche Abgrenzungen einer christlichen »Kirche« von der jiidischen
»Synagoge« werden erst da notig, wo die urchristliche Gemeinde aus dem
Synagogalverband heraustritt. Paulus und seine Nachfolger tibertragen die
theologischen Pradikate Israels auf die sich bildende Gruppe: Ihr seid die
Kinder Gottes (R6m 8,14.19; 9,26 u. d.), das Volk Gottes (z.B. 1 Petr 2,9), das
konigliche Priestertum (1 Petr 2,5.9).

Zur organisatorischen Orientierung hat man die Praxis der Synagoge vor
Augen, wobei den Heidenchristen aber viel stirker die Praxis der (hellenis-
tischen) Vereine vertraut ist, in die man kooptiert werden kann und die zu
geselligen, bildenden und kultischen Aktivititen zusammenkommen. An
den Auseinandersetzungen in den paulinischen Gemeinden ldsst sich able-
sen, wie erst geklart werden musste: Uber die Beteiligung an diesen Zusam-
menkiinften manifestiert sich eine Zugehorigkeit zu Christus, die von ihrer

22 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



monotheistischen Verankerung her Beteiligungen an anderen Kulten aus-
und bestimmte ethische Konsequenzen im Alltag einschliefit. So wird aus
der Kirche als Versammlung Kirche als Dauerzugehorigkeit. Die ersten
kirchlichen Institutionen der Altesten (Presbyter) und des Aufsehers (griech:
episkopos) entwickeln sich als funktionelle Amter neben den propheti-
schen.

Christologische Metaphern werden fiir das Selbstverstindnis der sich
bildenden Kirchen zentral: Die Gemeinde lebt »in Christus« (z.B. Gal 3,28;
5,6; Rom 6,10f.; 12,5), ist »Leib Christi« (u.a. 1 Kor 12,12-26; 10,17; Eph
4,12). Wie auch immer diese Metaphern im Einzelnen zu deuten sind (pau-
linisch als Sozialgestalt der Wechselseitigkeit der Verschiedenen, die Chris-
tus miteinander verbindet, deuteropaulinisch als Unterordnung unter das
Haupt Christus), in jedem Fall zeigen sie an: Kirche griindet sich auf Chris-
tologie. Von Christus her wird dargestellt, begriindet und profiliert, was Kir-
che ist.

Kodifizierung und Universalisierung der Kirche
Zuerst konnten neben Ménnern auch Frauen als Individuen maf3gebliche
Positionen in den Gemeinden einnehmen (R6m 16,1.3.7; 1 Kor 11,5; Phil
4,2f.; Apg 18,26). Doch mit der Verfestigung der Sozialform setzen sich in
der Kirche patriarchale und hierarchische Krafte durch. Zunehmend wird
auch den zwischengemeindlichen Beziehungen eine feste Gestalt gegeben:
Die Bischofe riicken in die Leitungsposition oberhalb der Presbyter/Priester
und der Diakone ein. Patriarchate und Synoden und zuletzt die Sukzessions-
vorstellung als Form der Beziehung unter den Bischofen bilden sich aus.
Auch die Praktiken in den Gemeinden werden zunehmend iiberregional
kodifiziert durch eine Ausbildung bischéflicher und synodaler Bestimmungs-
gewalt (und dann, als es christliche politische Herrscher gibt, durch diese
noch viel einliniger und flichendeckender durchgesetzt). Zudem wird die
Vorstellung von Kirche als Leib Christi universalisiert, was schon in den deu-
teropaulinischen Schriften einsetzt (vgl. Eph 4; Kol 1). Man zeichnet die reale
Kirche in die priexistente, kosmische, einheitliche Kirche ein. Das alles ge-
schieht im Zusammenhang der Ausbildung von — zunehmend durch Macht-
mittel statt im Diskurs entschiedenen - Lehrbildungen und des langsamen
Einriickens der Kirche in staatstragende Funktionen im rémischen Reich und
in anderen Staaten. Aus der Kirche, die als Bewegung von unten begann, wird
nach und nach eine »Institution« (vgl. 3.5.) Aber: Die biblischen Schriften
stellen der Kirche bleibend die Szenen der Kirche als Bewegung (vgl. 3.4.) vor
Augen.

1.2. Kirche in der Perspektive historischer Theologie 23



Regionale und konfessionelle Varianten

Im Zuge der Ausbreitung des Christentums entwickeln sich Varianten regi-
onaler und konfessioneller Art. Ohne hier auf Einzelheiten einzugehen (zu
einer Ubersicht von Hauptkirchenfamilien und ihren jeweiligen Kirchenver-
standnissen vgl. 4.1.), seien nur zwei wichtige historische Sachverhalte ge-
nannt.

Die Differenzierung in eine Kirche des Osten und des Westens geschieht im
Zuge der unterschiedlichen Referenzsprachen (Griechisch und Latein) und der
politischen Entwicklungen. Als sich das rémische Reich politisch in einen Os-
ten und einen Westen teilt, kann sich im Osten, im Byzantischen Reich, das
Kaisertum noch um Jahrhunderte ldnger halten. Hier riicken irdisches Reich
und das christliche kirchliche Gottesvolk ganz nahe aneinander. Kirche ver-
wirklicht sich zentral in der (liturgischen) Erhohung des Irdischen zum Abbild
des Himmlischen. Im lateinischen Westen tritt die Kirche viel starker in die
Differenz zum politischen System: Das romische Reich zerfillt hier friither. Die
Kirche tritt teils (voriibergehend) an seine Stelle und gerit dann in Konkurrenz
zur politischen Herrschaft. Es entstehen zunehmend Nationalkirchen. Im
Selbstverstidndnis der Kirche sieht die Entwicklung noch einmal anders aus,
und zeitweise (vgl. den Buigang von Heinrich IV. im Jahr 1076 nach Canossa,
um die Exkommunikation durch die Kirche riickgéngig zu machen!) oder sym-
bolisch (etwa Kronung der deutsch-romischen Kaiser vom 9. bis zum 18. Jh.
durch den Papst) ldsst sich dies auch politisch durchsetzen: An der Spitze der
Kirche steht ein papstlicher Monarch, der die Herrscher von Gottes Gnaden
einsetzt. Es bildet sich ein eigenes Kirchenrecht heraus, das zunéchst das Erbe
des romischen Rechts antritt und spéter als spezielles kirchliches Recht die
Unabhingigkeit von der politischen Herrschaft zu befestigen hilft. In der Tra-
dition des lateinischen Westens erscheint Kirche in der Form einer (rechtsfor-
migen) Gegenwelt zum Irdischen als Einlassbedingung fiir das Himmlische.

Mit der Reformation im Bereich der Kirche des lateinischen Westens ent-
steht eine neue Situation: Es etablieren sich - im deutschen Sprachraum be-
sonders ausgeprégt eng nebeneinander - zwei konkurrierende religidse Ge-
samtorganisationen: die katholische und die evangelische Kirche. Diese
unterscheiden sich voneinander dadurch, dass sie jeweils im Blick auf den
anderen einen gegensdtzlichen Kirchenbegriff entwickeln. In der konfessionel-
len Bipolaritit des Westens und insbesondere Deutschlands wird »Kirche«
zu einem deskriptiven Oberbegriff fiir die christliche Sozialform, mit dem
noch nicht entschieden ist, wo falsche und wo wahre Kirche ist, und der je-
weils konfessionell unterschiedlich mit einem eigenen als theologisch richtig
verstandenen Kirchenbegriff gefiillt wird. Das schlief3t nicht zuletzt ein an-
deres Umgehen mit einer Nicht-Einférmigkeit von Kirche ein.

24 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



So belegt der historische Durchgang unsere These, dass die Wahrnehmung
von Kirche es immer schon mit zeitlich und értlich begrenzten Blickwinkeln
zu tun hat. Und die historische Theologie fithrt vor Augen: Welcher Blick auf
Kirche eingenommen wird, ist in der Praxis kaum Gegenstand einer freien
Wahl, sondern Ergebnis von Pragungen, mit denen umzugehen ist. Eine Auf-
klarung tiber die Kontexte ist wichtig, damit sie sichtbar, kommunizierbar
werden, und erst so kann gegebenenfalls in einem zweiten Schritt die Wahl
getroffen werden, eine bislang eingenommene Position zu tiberschreiten.

1.3. Kirche in dogmatischer Perspektive

Historische Erforschung und Relativierung der Tradition der Kirche hat sich
im Westen als Teil der dortigen wissenschaftlichen Theologie und histori-
schen Wissenschaften ausgebildet. Voraussetzung dafiir war, dass spétestens
mit der Scholastik im Hochmittelalter die Theologie eine eigene rationale
Dynamik gewonnen hatte, wihrend im Osten ein engerer Zusammenhang
mit der liturgischen Doxologie erhalten blieb.

Die dogmatische Perspektive stellt die Frage nach der wahren Kirche im
Gegensatz zu moglichen falschen. Daraus ergibt sich die Aufgabe, einen Be-
griff der wahren Kirche zu bestimmen, so dass er zustimmungsfihig wird.
Definitionen nehmen Entscheidungen angesichts von Alternativen vor. Sie
legitimieren in der Alten Kirche zugleich kirchenpolitisch die Grenzen der
Kirche. Dabei klaren die Definitionen eine Fragestellung und werfen in aller
Regel ihrerseits neue Fragen auf. Einige ausgewahlte klassische und wirkungs-
geschichtlich wichtige Fragestellungen zur Lehre von der Kirche sollen im
Folgenden vorgestellt werden. Sie sind auch fiir die praktisch-theologische
Kirchentheorie von Bedeutung, weil sich auch diese in einem christlichen
und zugleich konfessionellen Blick auf die Kirche, in unserem Fall einen pro-
testantischen, entfaltet und theologisch begriindete Modelle von Kirche ent-
wirft.

Der Glaube an die heilige Kirche (Apostolicum)

Im Apostolicum (erste Fassungen im 2. Jh.) heif3t es: »Credo in spiritum
sanctum, sanctam ecclesiam catholicam, sanctorum communionem ...«. Auf
deutsch: »Ich glaube an die heilige (d. h. Gott zugehoérige) katholische (d. h.
weltumspannende) Kirche, Gemeinschaft der Heiligen.« Kirche ist etwas Ge-
glaubtes, aber sie ist nun doch nicht ein vierter Artikel, der das trinitarische

1.3. Kirche in dogmatischer Perspektive 25



Bekenntnis zu Gott als Vater, Sohn und Heiliger Geist ergdnzt. Vielmehr stellt
der Glaube an die Kirche eine Auslegung des Glaubens an die dritte Person
Gottes dar: Zur Prasenz des Heiligen Geistes in der Welt gehort zentral die
Kirche.

Die Rede von der communio sanctorum ist sprachlich nicht ganz eindeutig (vgl.
Preul 1997, 52): Die Ubersetzung »Gemeinschaft der Heiligen« diirfte wohl die
urspriingliche Intention besser treffen; jedenfalls spricht fiir sie die Ubereinstim-
mung mit dem biblischen Sprachgebrauch. Denkbar wire aber auch: »Gemein-
schaft mit den heiligen Dingen«, also Anteilhabe am Heiligen. Das wiirde ein
klassisches katholisches Kirchenverstindnis stiitzen, nach dem die Heiligkeit der
Kirche stirker der Masse der Gldubigen gegeniibertritt, indem die Kirche ihnen
Anteil am Heiligen gibt und »Heilige« eine ganz besondere Gruppe von Menschen
der Kirche sind.

So gibt der Begriff der Kirche als »communio sanctorum« Anlass dazu, noch
genauer zu kldren, was die Heiligkeit der Kirche bedeutet. (Unter 3.2. werden
wir die Rede von der Heiligkeit der Kirche aus praktisch-theologischer Per-
spektive wieder aufnehmen und weiterfithren.) Inwiefern stellt die Kirche
einen besonderen und einzigartigen Lebensraum dar?

Das Glaubensbekenntnis von Nicda und Konstantinopel (Textbestand ab
451 tberliefert) spricht vom Glauben an die »eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche«. Ausgehend davon gelten Einheit, Heiligkeit, Katholizi-
tat/Universalitidt und Apostolizitit als die vier altkirchlichen, klassischen We-
sensmerkmale der Kirche (notae ecclesiae).

Kirche als Heilsanstalt - extra ecclesiam nulla salus est

Die Kirche stellt insofern einen besonderen Raum dar, als in und bei ihr das
Heil (salus = das gute Leben, die Rettung, die Seligkeit) gefunden werden
kann. Bischof Cyprian von Karthago sah sich in seiner Kampfschrift gegen
Schismatiker »De unitate ecclesiae« (251 n. Chr.) veranlasst, zu bestimmen:
Auflerhalb der Kirche gibt es kein Heil. Damit wurde der Heilige Geist, wurde
die Zueignung von Heil exklusiv an die Zugehorigkeit zur Kirche gekoppelt. Da
Cyprian dies aber gerade angesichts eines Schismas in zwei Kirchen betonte,
stellte sich sofort die Frage, auf welche empirische vorhandene Kirche denn
dieser Anspruch zu beziehen ist. Diese kritische Frage stellt sich je scharfer,
je mehr empirische Kirchen es gibt. Was ist das Auflerhalb und das Innerhalb
der einen heiligen weltumspannenden Kirche, die Gegenstand des Glaubens
ist? Auch heute begegnet bei christlichen Gruppen und Kirchen die Praxis,
dass samtliche Menschen, die nicht der eigenen Gruppe/Kirche (oder dem
eigenen Frommigkeitstyp) angehoren, als Verlorene und als faktische Heiden

26 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



angesehen werden. Damit ist dann die eigene Gruppe mit dem Heil identifi-
ziert, und ein 6kumenischer (d. h. weltumspannender) Begriff von Kirche
fallt de facto aus.

Gute und Bdose auch in der Kirche - corpus permixtum

Im Zusammenhang einer Kirchenspaltung wiederholten die sogenannten
Donatisten bei solchen Menschen, die sich — aus ihrer Sicht — der Ketzerei
schuldig gemacht hatten und sich so als nicht zur wahren Kirche zugehérig
erwiesen hatten, die Taufe. Zudem verweigerten sie die Anerkennung von
solchen Sakramenten, die von Geistlichen gespendet wurden, die spater in
der Verfolgung von der Kirche abgefallen waren. Damit wurde das Heil in
der Kirche an die Heiligkeit der Individuen gebunden, die in ihr amtierten.
Dagegen setzte Augustin (354-430 n. Chr.): Die irdische Kirche der Jetztzeit
ist von der himmlischen Kirche der Endzeit zu unterscheiden. Derzeit enthalt
sie sowohl solche, die zum Heil bestimmt sind, als auch Siinder. Folgt man
Augustin, dann wird klar: Die reine Kirche ist nicht moéglich. Als corpus
permixtum aus Guten und Bdsen hat die Kirche damit umzugehen, dass sie
nicht mit Sicherheit »echte« und »falsche« Kirchenmitglieder auseinander-
halten kann - und soll. Die Kirche steht nicht auflerhalb der Stinde.

Kirche des Wortes - »creatura verbi«

Der lateinische Ausdruck »creatura verbi« geht auf Martin Luther zuriick
(WA 6, 560; WA 2, 430, 6f.: »creatura Euangelii«). Damit ist gemeint: Die
Kirche wird durch Gott als den, der sich in Worte fasst, konstituiert — und
darum ist ihre Basis die Bibel. Hochste Autoritdt haben weder Tradition noch
Papst und auch nicht einmal ein Konzil, sondern sie kommt allein der Hei-
ligen Schrift zu.

Wie aber ldsst sich dann konkret dieser Vorrang der Schrift sichern? Die
altprotestantische Orthodoxie entwickelte dazu eine immer ausgefeiltere
Lehre von der Inspiration der Heiligen Schrift durch den Heiligen Geist.
Damit aber lief3 sich die Anerkennung der Heilsbedeutung der Schriftinhalte
auf Dauer nicht festschreiben. Im Gegenteil: Mit der zunehmenden Einsicht
in die historische Zeitbedingtheit der Entstehung biblischer Textschichten ab
dem 18. Jahrhundert schien jetzt umgekehrt die Autoritit der Schrift samt
all ihrer Wahrheiten unterminiert.

Dass die Kirche sich aufs Wort griindet, so musste dann erst allméhlich
wieder deutlich gemacht werden, hat eigentlich einen anderen Sinn: Es besagt,
dass es in der Kirche einen Konsens darin gibt, auf das biblische Wort zu
héren als gemeinsame Basis, die den Ursprung des Evangeliums wiedergibt.
Dieses Horen kann aber nicht anders geschehen, als in je selbst verantworte-

1.3. Kirche in dogmatischer Perspektive 27



ter Interpretation des in der Schrift Gelesenen. Darum erfolgte ja Luthers
Ubersetzung der Bibel ins Deutsche. Selbstverantworte Interpretation schlief3t
auch die Moglichkeit von Dissens ein; und dieser regt an zu weiterer Inter-
pretation. Die Wahrheit wirkt nur {iber freie Einsicht — »sine vi humana, sed
verbo« (Art. XXVIII der Confessio Augustana). Im Protestantismus wurde
die Hochschitzung des Wortes auch gerne verbunden mit der Reduktion
religioser Kommunikation auf den verbalen Kanal; die evangelische Kirche
ist dann eine Kirche des Worter-Machens. Doch liegt unseres Erachtens die
Pointe vielmehr darin, dass »Wort« das Prinzip dialogischer selbstverantwor-
teter Kommunikation (vgl. 7.1.) im Austausch mit dem Wortlaut der Bibel
bezeichnet. Das orientiert alle verbalen und nonverbalen Kommunikations-
formen der Kirche am Modell des Gespriichs.

Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und das Priestertum der Getauften -
congregatio sanctorum und notae ecclesiae

In der Confessio Augustana Art. VII trugen 1530 die protestantischen Stdnde
eine bemerkenswert knappe Definition von Kirche vor: »Est autem ecclesia
congregatio sanctorum, in qua evangelium pure docetur et recte administ-
rantur sacramenta.« In der deutschen Fassung: »Es wird auch gelehrt, dass
allezeit eine heilige, christliche Kirche sein und bleiben muss, die die Ver-
sammlung aller Glaubigen ist, bei denen das Evangelium rein gepredigt und
die heiligen Sakramente laut dem Evangelium gereicht werden.«

Dartiber, dass die Heilszueignung durch Wort und Sakrament geschieht,
braucht es nach diesem Verstidndnis von Kirche einen Konsens. Damit ist
aber alles Notige gesagt (»satis est«). Fragen der Hierarchie, des kirchlichen
Rechts und der Tradition sind dann gerade nicht konstitutiv fiir Kirche. Sie
gehoren zu den »menschlichen Ordnungen« (vgl. Art. XV). Dieser Grundsatz,
so werden wir spater ausfithren (vgl. 4.2.), gilt dann auch fiir die sich wan-
delnden Sozialformen der Kirche. Heilige sind nicht bestimmte Personen der
Kirche aufgrund ihnen innewohnender Qualititen, sondern die, die als Kir-
che zusammenkommen, sind heilig darum, weil Gott sie heilig macht. Dem
entspricht Luthers These vom »allgemeinen Priestertum« der Glaubigen bzw.
der Getauften (siehe 6.1.1.).

Daneben kannte die Reformationszeit aber auch eine weitere Beschreibung
von Kirche. In dieser wurden eine ganze Reihe von »Kennzeichen« (notae)
aufgefiithrt: neben Wortverkiindigung auch Taufe, Abendmahl, Amter, Gebet,
Kreuz, Ehrung der Obrigkeit, Fasten (WA 50,632,32ff.; 51,482,17ft.). Dabei
konnten die Kataloge auch unterschiedlich sein. Manches in ihnen, wie z.B.
die Ehrung der Obrigkeit und das Fasten, hat sich durch die Zeiten stark
gewandelt. Diese Kennzeichen zeigen, was in der Regel und auf Dauer von

28 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



Kirche zu erwarten ist, und erweisen sich im Gegensatz zur Minimaldefini-
tion als deutlich zeitbedingter.

Sichtbare und unsichtbare Kirche - ecclesia visibilis et invisibilis

Die Unterscheidung zwischen sichtbarer und unsichtbarer Kirche hat unter
den Reformatoren in Aufnahme der Tradition besonders H. Zwingli hervor-
gehoben (in: Christianae fidei expositio, 1531). Sie setzt den greifbaren, iiber-
priifbaren und den nicht greifbaren (geglaubten) Anteil von Kirche einander
gegeniiber und bestimmt, dass sie sich wie das Sichtbare und das Unsichtbare
zueinander verhalten. Man konnte daraus schlieflen, dass die unsichtbare
Kirche die eigentliche Kirche ist, wihrend die sichtbare nur eine unwichtige
Vorstufe darstellt. Ein solches »spiritualistisches« Kirchenbild wird auch von
Gruppen in der Reformationszeit vertreten. Aus der Perspektive der romisch-
katholischen Dogmatik wurde daher vermutet, dass die Protestanten letztlich
doch die Heiligkeit der sichtbaren Kirche abwerten und zu einer spiritualis-
tischen Position tendieren. Die Unterscheidung hat ihren Sinn sowohl darin,
vor der Identifizierung des Sichtbaren mit dem Unsichtbaren von Kirche zu
bewahren, als auch deutlich zu machen, dass die sichtbare Kirche ohne die
unsichtbare nichts ist. Aber es braucht auch die unsichtbare Kirche eine Sicht-
barkeit von Kirche(n), um erfahrbar zu werden. Luther hat dementsprechend
die Rede von der verborgenen Kirche bevorzugt (vgl. Wendebourg 2005, 405f.)
Die sichtbare Kirche »kann und soll [...] auf die geistlich-verborgene Seite
verweisen« (Hermelink 2011, 36).

Keine neutralen Ordnungen

Die lutherische Theologie entwickelte aus dem minimalistischen Kirchenbe-
griff die Vorstellung von den »Adiaphora«, von solchen Gestaltungen in der
Kirche, die gewissermafien fiir Glaubenssachen unerheblich sind, so oder so
geregelt sein konnten. Die grofle Leistung lag darin, dass damit eine Fiille von
kirchlichen Gestaltungsfragen freigegeben wurde zu rationaler, pragmatischer
und historischer Betrachtung, anstatt sie als heilige Tradition ein fiir allemal
festzuschreiben und zum Gegenstand des Glaubens zu erklaren.

Damit ergab sich fiir das Verstdndnis von Kirche aber auch eine Gefahr,
die dann in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus besonders
deutlich hervortreten sollte. Man kénnte aus der Vorstellung der Adiaphora
schlieflen, dass ein grofler Teil der Praktiken gewissermaflen gar nicht das
Zeugnis der Kirche fiir den Glauben betrife, als ob eine weltliche Seite der
Kirche vollkommen geschieden sei vom geistlichen Auftrag (das wire dann
eine Eigengesetzlichkeit im absoluten Sinne eines Sachzwangs — und etwas
anderes als relative Eigengesetzlichkeit im Sinne von Sachanforderungen, die

1.3. Kirche in dogmatischer Perspektive 29



Ethik und Theologie mit zu beriicksichtigen haben; vgl. Honecker 1990,
325t.). Eine solche scheinbar weltliche Regelung schien dann die Bestimmung
zu sein, der von den Nationalsozialisten eingefiihrte » Arierparagraph« (der
Menschen ethnisch-jiidischer Herkunft vom Staatsbeamtentum ausschloss)
sei — wie sonst bei den Beamtengesetzen iiblich - auf die kirchenbeamteten
Pfarrer zu tibertragen.

In der Barmer Theologischen Erkldrung von 1934, These 3, wird demge-
geniiber klargestellt, dass die Kirche »mit ihrer Botschaft wie mit ihrer Ord-
nung« bezeugt, dass Christus allein der Herr sei. Hierbei ist »wie« nicht als
Ausdruck der Gleichrangigkeit von Botschaft und Ordnung zu lesen, so dass
die Einsichten der Confessio Augustana negiert wiirden, sondern als ein ab-
gestuftes »wie auch« (Abraham 2009, 89-100), das darauf hinweist: Bei struk-
turellen Regelungen in der Kirche ist immer zu priifen, in welchem Maf3e sie
dem geistlichen Auftrag der Kirche zur Bezeugung der Botschaft in einer
bestimmten Situation eher férderlich oder eher hinderlich sind.

Was Christinnen und Christen glauben, zeigt sich also zentral auch daran,

was sie von der Kirche glauben - etwa daran, welche Bedeutung und Grenzen

die faktische(n) Kirche(n) fiir sie haben und wie deren Bedeutung durch die
eine universale Kirche relativiert wird. Die oben zitierten Sétze mit ihren

Definitionen der Kirche sind nicht einfach ein dogmatischer Topos, losgeldst

von der gelebten Praxis, sondern sie beziehen sich auf die Praxis des Glaubens

an die Kirche. Und umgekehrt: Die Art, wie Menschen mit der faktischen

Kirche umgehen, enthilt eine ganze Dogmatik in sich, denn sie stellt eine

implizite und faktische Antwort auf die von der Dogmatik diskutierten Wei-

chenstellungen dar.
Die impliziten Entscheidungen zum Verstindnis von Kirche, die in den obi-
gen Bestimmungen enthalten sind, lassen sich so ausdriicken:

e Das Leben als Christ und Christin ist angewiesen auf Kirche mit dem Bezug
auf andere in threm Glauben.

e Insofern wird Heil durch die Kirche (aber in welchem Sinne und wie ex-
klusiv?) vermittelt.

e Kirche ist realistisch zu sehen statt enthusiastisch, sie ist noch nicht das
ideale Gottesreich auf Erden, aber sie ist schon Zeichen, das darauf hin-
weist.

e Kirche vermittelt sich in Freiheit iiber Einsicht, nicht durch Unfehlbarkeit
und Hierarchie.

¢ Gestaltungen von Kirche sind immer darauthin zu beurteilen, in welchem
Maf3e sie forderlich oder hinderlich sind fiir die Kommunikation des christ-
lichen Glaubens.

30 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



1.4. Kirche in ethischer Perspektive

Was leistet Kirche fiir das Handeln? Religionen entwickeln Vorstellungen
dariiber, welches moralische Handeln richtig sei, welches Handeln als gut in
einer Gesellschaft gelten soll. Das ldsst sich zu allen Zeiten und bei allen Re-
ligionen beobachten. Aber erst in neuzeitlicher Perspektive wird ausdriicklich
der Wert der Kirche nach ihrer Leistung fiir die Moral taxiert. Man unter-
scheidet dabei zwischen den Sektoren Religion und Moral und (teil)legitimiert
dann Kirche durch ihre moralischen Effekte. Entsprechend treten Ethik und
Dogmatik auseinander. Die Gewichtsverlagerung bei der Bewertung der Kir-
che von der Dogmatik zur Ethik und von ihrem Glauben zu ihrem Handeln
findet sich sowohl in der Selbstbetrachtung innerhalb der Kirche wie auch
der Betrachtung von auf8en auf die Kirche.

Von der Orthodoxie zur Orthopraxie - die Innenperspektive

Mit Aufklarung und Pietismus verlagerte sich in der Protestantischen Kirche
das Interesse von der Orthodoxie auf die Orthopraxie. Nicht eine moglichst
reine Lehre der Kirche, sondern eine maglichst tiberzeugende Praxis geriet in
den Fokus, das moralische Leben der Glaubigen, gleich ob — wie beim Pietis-
mus — die Moral dann im Gegensatz zur sonstigen Gesellschaft oder - wie
bei der christlichen Aufklarung - als ihre hochste Form gedacht ist.

Im 20. Jahrhundert kam eine spezifische Debatte tiber den status confessi-
onis auf (vgl. Honecker 1995, 662-678). Dabei ging es darum, ob nicht nur
bei bestimmten dogmatischen Irrlehren, sondern auch bestimmten ethischen
Irrpraktiken der status confessionis auszurufen und damit die Gemeinschaft
mit der solche Praxis unterstiitzenden Kirche aufzukiindigen sei. In dem Be-
wusstsein, dass man gegeniiber einer Kirche, die dem Antisemitismus nach-
gab, hitte so reagieren sollen, wurde seit den 1970er Jahren diskutiert, ob eine
Gemeinschaft mit denjenigen Kirchen Stidafrikas bestehen bleiben konne,
die die Apartheid vertraten und damit eine rassistische Praxis gegeniiber den
Schwarzen in der siidafrikanischen Gesellschaft und Politik legitimierten.
Die Frage lasst sich auch auf andere Praktiken im Bereich von Menschen-
rechten, Okologie und globaler Okonomie beziehen. Dabei wird inzwischen
héufiger von einem »processus confessionis« gesprochen, wihrend dessen
eine Entscheidung tiber Kirchengemeinschaft noch offen gelassen werden
soll.

Entsprechend wird auch eine starker ethische Profilierung der Dogmatik
vorgeschlagen. Ein Beispiel dafiir aus der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts
ist die Theologie Jiirgen Moltmanns (vgl. Moltmann [1975] 2010).

1.4. Kirche in ethischer Perspektive 31



Moltmann sah gerade in der Ekklesiologie einen Veranderungsbedarf und pla-
dierte fiir eine Ergdnzung der notae ecclesiae. Die Rede des Apostolicums von der
heiligen katholischen Kirche sei entsprechend auszulegen auf das dem Glauben
entsprechende ethische Handeln (vgl. a.a.0., 363ft.): Moltmanns Stichworte dafiir
lauten: »Katholizitdt und Parteinahme« (a.a.0., 373), »Heiligkeit in Armut« (a.a.0.,
378) und »Apostolat im Leiden« (a.a.0., 383). Interessant ist auch, wie sich das
Missionsverstindnis in diesem Zeitraum entsprechend erweiterte: Mission gilt
nicht mehr einfach als missio ecclesiae, als Mission durch die Kirche, die die Men-
schen zu Taufe und Glauben bewegen soll und so inkludiert. Vielmehr wird Mis-
sion nun als missio Dei (vgl. Margull 1965), verstanden, als Gottes Gang in die
Welt, an dessen Durchsetzung von Frieden, Gerechtigkeit und Verantwortung fiir
die Schopfung die Kirche teilhat.

Politische und moralische Effekte - die AufSenperspektive

Wird die Kirche von auflen her betrachtet, besteht kein Interesse an ihrem
internen Selbstverstdndnis, sondern man fragt nach ihren gesellschaftlichen
Effekten, d.h. ihren Wirkungen auf Politik und Moral. So erscheint die Kirche
in der Geschichtsschreibung vornehmlich als politische Akteurin, und in der
Soziologie gilt sie als die Institution mit gesellschaftlichem Normierungs- bzw.
Sinnfindungs- und Legitimierungspotential. Besonders deutlich tritt der
Sachverhalt auch im massenmedialen Echo zutage. Von bischéflichen Pre-
digten und vom Kirchentag etwa wird primér daraufhin berichtet, welche
politischen Optionen oder welche moralischen Positionen gerade von der
Kirche unterstiitzt werden. Dabei wird die Kirche dann nach typischen Al-
ternativen bewertet: Sie kann als konservative Traditionskirche oder als pro-
gressive Avantgarde (Modell »Befreiungskirche«) erscheinen. Sie kann als
Positionen verscharfend (vgl. die »prophetische Kirche«) oder als gesellschaft-
liche Antagonismen ausgleichend (vgl. die Serviceleistungen einer »diakoni-
schen Kirche«) gesehen werden. Sie kann als undemokratische Kirche (mit
Hierarchie und Biirokratie) oder als besonders demokratische Kirche (mit
lebendiger Basis) erscheinen. De facto wirkt die Kirche auch vor Ort stark in
die Gesellschaft als kulturelle Akteurin (Musik, Bildungsveranstaltungen etc.)
ein und wird auch in den lokalen Pressemeldungen vorwiegend als solche
abgebildet, als Veranstalterin des ortlichen Bildungs- und Kulturangebots.

Gerade in Bezug auf Ethik und Moral treten in der 6ffentlichen Wahrnehmung
die Unterschiede innerhalb der Kirche zwischen auffallenden Einzelnen oder klei-
nen Gruppen und der Kirche als verfasster Institution hervor. In der Wahrneh-
mung der Offentlichkeit erscheint die Institution typischerweise als Ausdruck von
biirokratischem Konservativismus (oder ethisch-moralischer Unbestimmtheit):
Z.B. gilt die Kirche als Gegnerin sexueller Freiziigigkeit und Fiirsprecherin fiir die
Familie oder sie bezieht nicht deutlich genug Stellung gegen jeden Krieg. Einzelne

32 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



Gruppen der Kirche werden als solche gesehen, die in innerkirchlichen Konflikten
iiber ethische Themen eine bestimmte Position vertreten, mit der man iiberein-
stimmt oder nicht: etwa in Sachen Feminismus, Homosexualitit, Umwelt, Frieden.
Individuen konnen zu einer moralischen Autoritit werden, gerade auch in ihrer
Kritik an etablierten Grofien der Gesellschaft und ihrer Differenz zur Institution
Kirche.

So stehen in der modernen Gesellschaft die Kirche und diejenigen, die sich
als ihr zugehorig ansehen, unter Legitimationsdruck. Dass die evangelische
Kirche als relevant fiir die Gesellschaft erscheint, muss sie an ihren ethischen
Eftekten erweisen. Ihr helfendes Handeln in Diakonie und in der Notfall- und
Telefonseelsorge ist das, was allgemein in der Gesellschaft anerkannt wird.
In einer religionspluralen Gesellschaft sind an kirchlichen Fragen nicht die
dogmatischen Interna, sondern nur die ethischen Fragen von so allgemeinem
Interesse, dass die Massenmedien dariiber berichten.

Neuere Kirchentheorien reagieren auf diese Situation. Wolfgang Huber beschreibt
die Kirche in jhren Leistungen als intermediére Institution der Zivilgesellschaft
(vgl. Huber 1998). Der weltanschaulich neutrale Staat ist darauf angewiesen, dass
in der Gesellschaft dennoch ein Wertediskurs gefiihrt wird, und fiir diesen ist
neben Parteien und anderen Organisationen der Beitrag der Kirchen unverzicht-
bar (mehr dazu in 3.5.3.1).

1.5. Kirche in praktisch-theologischer Perspektive

Der Uberblick in den Abschnitten 1.2. bis 1.4. hat deutlich gemacht: Die Ge-
schichte der Kirche wirkt in die Gegenwart hinein; das tatsichlich gelebte
Verhalten in und mit der Kirche enthalt eine implizite Dogmatik; die Auflen-
wirkung von Kirche ist ethisch zugespitzt. Darum haben Exegese, Kirchen-
geschichte, Dogmatik und Ethik auch fiir die praktisch-theologische Pers-
pektive Bedeutung. Der Schwerpunkt der praktisch-theologischen Perspektive
liegt aber in der Frage: Wie ist die faktische jetzige Kirche? - die jetzige und
nicht die Gewesene der Exegese und Kirchengeschichte, die faktische und
nicht die ideale oder kategoriale der Dogmatik, die Kirche, wie sie ist und
nicht so sehr, welche moralischen und ethischen Prinzipien ihr Handeln re-
gieren und welche Effekte es hat, wie es eine ethische Perspektive nahelegt.
Freilich, eine solche empirisch-deskriptive Zuspitzung der praktisch-theo-
logischen Perspektive ist ihrerseits nicht selbstverstindlich. Die Frage der Be-
deutung christlicher Normen bleibt im Raum. Wie beides aufeinander zu

1.5. Kirche in praktisch-theologischer Perspektive 33



beziehen ist, bleibt zu diskutieren und verfolgt als Fragestellung die Praktische
Theologie seit ihrem Beginn als wissenschaftliche Disziplin. Darum soll jetzt
im Blick auf die Debatte in der Praktischen Theologie verdeutlicht werden,
welche méglichen Optionen und typischen Modelle bereits ausgearbeitet
wurden, um von da aus offenzulegen, mit welchen Griinden und in welcher
Weise die hier vorgelegte Darstellung einer praktisch-theologischen Kirchen-
theorie arbeitet.

Die Praktische Theologie als wissenschaftliche Disziplin hat sich heraus-
gebildet im Zusammenhang mit einem grundsitzlichen Wandel in der christ-
lichen Reflexion iiber die Kirche. Sie steht fiir diesen Wandel, betreibt ihn
mit. Im 18. Jahrhundert verliert namlich das Verstindnis von Kirche seine
Selbstverstandlichkeit und Eindeutigkeit.

Die Aufkldrung fragte nach der gesellschaftlichen Funktion von Kirche. Welchen
Beitrag leistet Kirche zur Sittlichkeit? Kirche wird zu einer Moglichkeit, die reli-
giose Fundierung von Sittlichkeit zu befordern. Der wirklich aufgeklarte Mensch
kann das mit seiner natiirlichen Religion aber auch selber. Kirche wird also zu
einer Moglichkeit neben anderen, legitimiert durch ihre ethische Bedeutung. Da-
neben bekam die Kirche Konkurrenz durch die kleinen personlichen Gemein-
schaften der Pietisten. Ein Gegenmodell von Kirche trat auf: Kirche als Gruppe
der wahrhaft Glaubigen, in kritischem Abstand zu den lauen Grof3kirchen, als
»ecclesiola in ecclesia« (Philipp Spener).

Eine Reaktion auf die veranderte Lage ist das Entstehen von Praktischer Theo-
logie. In ihr wird jetzt neu und in anderer Weise das Thema Kirche verhan-
delt — vor dem Hintergrund der Nicht-Selbstverstindlichkeit von Kirche und der
Pluralisierung von Frommigkeiten. Dabei werden — im Zusammenhang unter-
schiedlicher historischer Situationen, aber immer auch iiber sie hinauswei-
send — unterschiedliche Modelle einer praktisch-theologischen Kirchentheorie
entwickelt (ausfithrlicher und weiter ausdifferenziert dazu Hermelink 2007).

1.5.1. Elementare Kirchentheorie
(Friedrich Schleiermacher)

In ihrer Bedeutung fiir die weitere praktisch-theologische Literatur tiber Kir-
che kaum tiberschitzt werden konnen die Vorstellungen von Friedrich Schlei-
ermacher (1768-1834) iiber Theologie insgesamt und darin Praktischer Theo-
logie und Kirchentheorie (vgl. bes. seine Vorlesung »Praktische Theologie«,
[1850] 2010, und seine »Kurze Darstellung des theologischen Studiums«
[21830] 1910). Darum wird auf sie etwas ausfiihrlicher eingegangen.

34 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



Enzyklopddische Verortung der Theologie und die Aufgabe

Praktischer Theologie

Erste Entscheidungen, die fiir Schleiermachers Theorie der Kirche grundle-
gend sind, fallen schon in seinem Verstandnis von Theologie. Umgekehrt ist
fitr Schleiermachers Verortung der Theologie im Bereich der Wissenschaften
die Beziehung der Theologie zur Kirche von vornherein mit in den Blick zu
nehmen.

Theologie zahlt er zu den positiven Wissenschaften (vgl. Schleiermacher
1910, §1), d. h. sie ist auf eine bestimmte kulturelle Aufgabe in der Gesellschaft
bezogen, in diesem Fall der Gestaltung von Religion durch eine Kirche, was
sie von reinen Wissenschaften (z. B. Mathematik oder Chemie) unterscheidet
und mit anderen wie der Medizin und der Rechtskunde verbindet. Dieses
praktische Interesse erst verkniipft dann auch exegetisches, historisches und
philosophisch-theologisches Wissen (z. B. betreffend den Gegenstand Kirche)
zu einem zusammengehorigen Ganzen. Dabei ist es Aufgabe der Praktischen
Theologie, nach den Mdglichkeiten religioser Kommunikation zu fragen (vgl.
2010, 17). Schleiermacher spricht von »Circulation«, dem »Umlauf, zu dem
die Praktische Theologie die Theorie aufstellen soll«. Das Prinzip dafiir ist:
»[A]lle wirken und lassen auf sich wirken« (a.a.0., 50). Diese Zirkulation
bediirfte eigentlich keiner Theorie; Theorie wire iiberfliissig, wenn alles schon
von allein gegenseitig aufeinander wirkt. Aber sie bildet sich im Interesse an
einem gezielten Handeln. Dass dies nétig sei, begriindet Schleiermacher mit
den durch die Konfessionen gegebenen Alternativen (vgl. a.a.0., 51f.). Den
Gedanken weiter fortgefiihrt, ldsst sich sagen: Praktisch-theologische Theo-
rie kirchlicher Kommunikation wird nétig, wenn nicht mehr nur eine ur-
wiichsige Vielfalt tradiert werden kann, weil plurales und kontrar begriinde-
tes kirchliches Handeln sich entwickelt (z. B. wie ein Gottesdienst zu gestalten
sei, was die Aufgaben des Pfarramt und seine Grenzen seien). Zudem bediir-
fen Abbriiche religioser Kommunikation einer gezielten Aufarbeitung, je
mehr sie — wie in der Neuzeit der Fall - strukturell bedingt sind. Darum ent-
wickelt die Praktische Theologie »Kunstregeln« (a.a.O., 17) der Theologie,
auch »Verfahrungsweisen« (1910, §260) oder » Technik« (2010, 25) religiser
und theologischer Kommunikation genannt. Die Kunstregeln beziehen sich
zu einem guten Teil auf das pastorale Handeln, aber nicht darauf allein: » Wir
brauchen [...] nicht den Umfang der praktischen Theologie zu beschrianken
auf das was in der eigentlichen Amtsfithrung des Geistlichen liegt; es wird
alles hineingehoren was ein Handeln in der Kirche und fiir die Kirche ist, ein
solches wofiir sich Regeln darstellen lassen« (a.a.O., 27).

1.5. Kirche in praktisch-theologischer Perspektive 35



Der Begriff der Kirche

» [...], der Begriff der Kirche, [...]. Das duflere dabei ist sehr leicht abgemacht; die
christliche Kirche hat ihr ganz allgemeines Unterscheidungszeichen, es ist die
Taufe, wodurch etwas als ein Element der christlichen Kirche bestimmt wird, und
darin liegt die Beziehung auf Christentum. [...] Ein Urbild ist in Christo gegeben,
dem er [der menschliche Geist] angendhert werden soll, [...] so wére die christliche
Kirche die Gesammtheit derer welche in ihrem gemeinsamen Leben diesem sich
anndhern wollen; und also die Regel, wie das in der christlichen Kirche auf eine
richtige Weise geschehe, die folgende: Das richtige ist das was eine solche Anni-
herung in sich schlief3t, und das falsche das wodurch sie verhindert wird« (a.a.O.,
57).

In dem formalen Mitgliedschaftszeichen der Taufe liegt ein qualitatives Kri-
terium dessen, was Kirche ausmacht: Christus — und damit die Anndherung
an das in ihm gegebene »Urbild«. Wie kann durch Kirche diese Annaherung
erreicht werden? Schleiermacher grenzt sich von Extrempositionen (vgl.
a.a.0., 60) ab: Kirche ist nicht blofle »Lehranstalt«, wie man im Gegensatz
zum Katholizismus betont hat (so die These der Aufklarung), denn »Erbau-
ung« ist umfassender, enthélt Gefiihl, religiose Unmittelbarkeit (a.a.O., 59).
Aber Kirche ist auch nicht ein eigenes Gemeinwesen (vgl. den Pietismus),
denn das setzt sich, konsequent, gedacht in »eine Opposition zum Staate«
(a.a.0., 60). Wie lasst sich dann, wenn Kirche weder »blofle Sittenschule«
noch umfassender »Kirchenstaat« sein soll, positiv sagen, was gemeint ist?
»Wir sagen nun, Die evangelische Kirche ist eine Gemeinschaft des christli-
chen Lebens zur selbstindigen Ausiibung des Christenthums« (a.a.O., 62).
In Wechselwirkung aufeinander (»Circulation«) entstehen miindige Chris-
tinnen und Christen. Einzelne bestimmen ihre Beziehung zu dem Sachverhalt,
der abgekiirzt Christus heif3t, dabei werden sie von ihrer Gemeinschaft, ge-
nannt Kirche, durch die bei ihr gepflegte Reflexion (mittels der dafiir wissen-
schaftlich ausgebildeten Theologie) unterstiitzt. Die Kirchentheorie widmet
sich der Frage, wie durch kirchliches Handeln bezogen auf Individuen und
auf »Formen der Gemeinschaft« »die selbstthitige Ausiibung des Christen-
thums erhalten und gestérkt« wird (a.a.O., 63).

Schleiermacher geht es darum, Kirche in den Blick zu nehmen als einen
Kommunikationsvorgang zwischen zur Miindigkeit berufenen Individuen und
dem (historisch vermittelten) Kriterium der Beziehung auf Christus.

Das Handeln in der und fiir die Kirche (Schleiermacher nennt es »Kirchenleitung«)
ist hinsichtlich seiner Kommunikationsstruktur zu differenzieren in Handeln im
Zusammenhang mit Individuen (»Kirchendienst«) und Handeln im Zusammen-
hang mit Gesamtheiten von Kirche (»Kirchenregiment«). Schleiermacher beginnt
dann in seiner Vorlesung Praktische Theologie beim »[L]ocalen«, dem »Kirchen-

36 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



dienst: Auf knapp 450 Seiten werden das iiberwiegend »darstellende Handeln«
(im Gottesdienst), das seinen Zweck in sich selbst trigt, und das tiberwiegend
»wirksame Handeln« (in Religionsunterricht, Seelsorge und Gemeindeorganisa-
tion), das auf Verdnderung bei anderen zielt, behandelt. Dann folgt auf knapp 200
Seiten der Teil iiber das »Kirchenregiment. Er diskutiert Modelle der Kirchenver-
fassung (Konsistiorial-, Presbyterial- und Episkopalsystem), den Einfluss der Ge-
samtkirche auf die Einzelgemeinde und die Frage, welche Rolle Dogmen spielen;
sehr kurz wird das Verhaltnis zu Staat, Wissenschaft und geselligem Leben bedacht.
Abschlieflend geht es kurz tiber »das ungebundene Element oder die freie Geistes-
macht, die der einzelne auf das Ganze der Kirche ausiibt«. Gedacht ist dabei an
die Bedeutung einzelner in wissenschaftlicher Theologie ebenso wie der sonstigen
Offentlichkeit (Schleiermacher denkt an den »Schriftsteller«). Auch diese sind als
Teil des »Kirchenregiments« zu begreifen, denn auch fiir dieses gilt das zirkulie-
rende System der Wechselwirkungen.

Schleiermacher gestaltet gerade in der Situation zuriickgehender Selbstver-
standlichkeiten seinen Kirchenbegriff knapp und funktional (wie sich im
Vergleich mit nachfolgenden Positionen zeigen wird; vgl. 1.5.2. und 1.5.3.).
Aber was von der Kirche ausgesagt wird, ist schlechthin konstitutiv und lasst
sich darin als eine kreative Interpretation der Bestimmung von Art. 7 der Con-
fessio Augustana interpretieren: Kirche ergibt sich notwendig nur aus der
Selbstbetdtigung der Einzelnen, die des Zusammenschlusses bedarf (congre-
gatio), und aus der Traditionsvermittlung der Gréfle Christus, die de facto
durch die Kirche geschehen ist und geschieht (Evangelium recte docetur).
Das reicht auch ihm fiir den Kirchenbegriff aus. Damit Kirche eine Selbst-
verstandlichkeit bleibt, muss die Kommunikation zwischen Individuen und
Tradition bewusst gemacht und beachtet werden.

Aber das Verhaltnis zwischen Individuum und Tradition wird im Laufe
des 19. Jahrhunderts und noch mehr im 20. Jahrhundert immer unselbstver-
standlicher und damit auch die Gestalt und Begriindung von Kirche. In Re-
aktion auf diese Verdnderungen fithrt dies zu anderen Mustern bei den spa-
teren Entwiirfen der Praktischen Theologie

1.5.2. Kirchliches Leben als Basis Praktischer Theologie
(Carl Immanuel Nitzsch)

In der Mitte des 19. Jahrhundert verfasst der Schleiermacherschuler Carl
Immanuel Nitzsch (1787-1868) seine Gesamtdarstellung Praktischer Theo-
logie. Zu dieser Zeit ist eine selbstverstindliche Giiltigkeit von Traditionen
nicht nur bei Intellektuellen, sondern besonders auch bei der neuen Klasse

1.5. Kirche in praktisch-theologischer Perspektive 37



der Arbeiter nicht mehr gegeben. Institutionen wie das Konigtum bestehen
noch, erweisen sich aber durchaus als zerbrechlich. In dieser Situation gibt
Nitzsch der Kirchentheorie eine verdnderte Aufgabe: Nun geht es darum, die
Existenz von Kirche umfassender zu legitimieren und dabei ein bestimmtes
Verstdandnis von Kirche verpflichtend zu machen. Mit der Vorstellung von
Kirche soll erst einmal iiberhaupt eine Basis fiir die Entfaltung einer Prakti-
schen Theologie geschaffen werden. Auch diese Fassung von Kirchentheorie
wirkte stilbildend.

Fundierende Allgemeine Theorie des kirchlichen Lebens

Mit dem ersten Band (1847) setzt die Darstellung anders ein als Schleierma-
chers Vorlesung und verlagert die Gewichte. Er enthalt eine » Allgemeine Theo-
rie des kirchlichen Lebens«. Nitzsch begriindet: »Es wurde mir nach und nach
zu einem unabweislichen Erforderniss, bevor ich die Kunstlehren entwickelte,
urbildliche und geschichtliche Begriffe vom kirchlichen Leben im Ganzen
aufzustellen« (Nitzsch 1847, Vorwort S. V). Aus Schleiermachers enzy-
klopédischen Praliminarien inklusive eines schlanken Kirchenbegriffs wird
bei Nitzsch eine ausgebaute fundierende Kirchentheorie der Praktischen Theo-
logie. Sie erst gibt der Praktischen Theologie ihre Einheit (vgl. a.a.O., 13).

Kirche als »actuoses Subject«

Die Kirche ist fiir Nitzsch die Form, »durch welche sich der christliche Glaube
als Gemeinschaft in und an der Welt bethitigt« (ebd.). Darin liegt eine ge-
geniiber Schleiermacher wie dem Katholizismus vorgenommene Abgren-
zung:

»Das Subject der kirchlichen Ausiibung des Christenthums ist der ersten Potenz
nach weder der einzelne Christ als solcher noch der Kleriker, sondern eben die
Kirche, oder die zuerst und im Allgemeinen nur von Christi Stiftung und Amt
abhingige Gemeine in der Selbigkeit und Allheit ihrer Mitglieder, es sei dass sie
in dem protensiven Existentwerden oder in extensiver Einheit gedacht werde, es
sei dass sie versammlungsweise und allseitig oder gegenseitig und durch Indivi-
duen handle« (a.a.0., 14).

Die Basis praktisch-theologischer Reflexion ist demnach Kirche im Horizont
ihrer Herkunft und als Gesamtbild, auf Zukunft hin, in allen Sozialformen
bis zu den Individuen hin. Das Gemeinsame, Zeiten und Individuen iiber-
greifende von Kirche ist der eigentliche Gegenstand. Kirche ist zu begreifen
als Akteur eigener Art, als »actuoses Subject« (a.a.0., 111).

38 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



Urbild Kirche und Christentum

Nitzsch erweitert gegeniiber Schleiermacher auch die praktisch-theologische
Methodik. Schleiermachers Kunstregeln gelten ihm als »technische Methode«
(a.a.0., 121), denen nun aber fiir die Kirchentheorie wie insgesamt in der
Praktischen Theologie die »empirische Methode« (sie schlieft die historische
Darstellung mit ein) und die »Methode des Begriffs, oder die logische Me-
thode« voranzustellen sind (a.a.O., 120f.). So muss man bei der Kirchenthe-
orie »vom allgemeinen zum historischen, vom historischen zum Kunstbe-
griffe fortschreiten. Demnach wird uns der urbildliche Begriff vom kirchlichen
Leben, der jetzige Zeitpunkt seiner protestantischen Entwickelung, und der
leitende Gedanke fiir alle zu erfiillenden Aufgaben besonders beschiftigen«
(a.a.0,, 122).

Das »Urbild« ist jetzt nicht Christus, sondern die Kirche (vgl. z.B. a.a.0.,
131). Freilich geht auch Nitzsch bei der Idee des kirchlichen Lebens dann
doch wie Schleiermacher von einem vorab zu klarenden Religionsbegrift aus
(vgl. a.a.0.,131) und er entwickelt den Kirchenbegriff im Gegeniiber zu einer
Vorstellung vom Christentum. Die Entfaltung der Christentumstheorie aber
wird der Ethik zugewiesen (vgl. a.a.O., 12f.).

So folgen bei Nitzsch in der Kirchentheorie seiner Praktischen Theologie auf diese
Feststellungen die »Grundbestandteile des kirchlichen Lebens« (a.a.O., 153ff.), die
notae ecclesiae, aber auch Geselligkeit, Amt, Einzelgemeinde, Gemeindegruppe,
kirchliche Union, Erneuerungs- und Bewahrungsstrukturen. Dann kommen die
»Thitigkeiten des kirchlichen Lebens« (Einheit, Unterschiede, Lehre, Feier, See-
lenpflege, Zucht, Haushaltung [=Diakonie], Regierung). Als drittes diskutiert
Nitzsch das Verhaltnis zu anderen Gemeinschaften (Staat, Religionen, Familie,
Wissenschaft, Kunst, Arbeit/Spiel). So weit der Urbildteil. Darauf folgt der empi-
rische: »Grundsitze des Ev.-kirchlichen Lebens«; er enthalt die protestantischen
und katholischen Grundsitze der ev. Kirche, innerevangelische Unterschiede, Ent-
wicklungstendenzen einschliefSlich der Union. Predigt, Gottesdienst, Seelsorge,
Unterricht usw. werden dann in den folgenden Banden behandelt.

Kirchliche Verengung oder empirische Kirchentheorie?

Nitzsch’ Kirchentheorie ist in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts sehr
unterschiedlich bewertet worden: Fiir Gert Otto vollzieht sich bei Nitzsch der
von da an die Praktische Theologie prigende Grundfehler der »ekklesiologi-
schen Verengung«; Nitzsch hat die Kirche dogmatisch zum Subjekt gemacht
(vgl. Otto 1986, 24). Volker Drehsen (1988, 136ff.) hingegen findet: Hier be-
ginnt die Ausbildung von Praktischer Theologie als einer empirisch-soziolo-
gisch denkenden Wissenschaft von Institutionen, und dies zeitgleich zur He-
rausbildung der modernen Soziologie. Das ist in der Tat das Neue bei Nitzsch.

1.5. Kirche in praktisch-theologischer Perspektive 39



Er kann so als Initiator einer empirischen Praktischen Theologie, einer be-
schreibenden Ekklesiologie angesehen werden.

An der Wende zum 20. Jahrhundert hat dann Paul Drews das Programm einer
empirischen Praktischen Theologie ausgearbeitet (zusammengefasst in Drews
1913, 1746-1757). In ihr spielt die »religiose Volkskunde« eine mafgebliche Rolle.
Sie erforscht, nicht zuletzt durch Mithilfe der Pfarrer, die jeweilige Religion und
Sittlichkeit des »landlich-bauerlichen Volkes«, der »Industriebevélkerung«, der
»mittleren Schichten« und der »sog. gebildeten Stinde«. An die Stelle der Dicho-
tomie von Aberglaube und Glaube tritt die Einsicht in faktische komplexe Kom-
binationen populdrer Religion. Fiir die Theologie ergeben sich kritische Riickfra-
gen und neue Aufgaben. Die genaue Wahrnehmung soll den Geistlichen dazu
verhelfen, verborgene Religion zu entdecken, kommunikative Fehlgriffe in der
Gemeindearbeit zu vermeiden und die Entwicklung zeitgemaf3er religios-sittlicher
Ausdrucksfomen zu unterstiitzen.

Gerade wenn Nitzsch als Vorldufer einer Verengung der Praktischen Theo-
logie auf Kirche als historisch-dogmatischer Norm und zugleich Vorldufer
einer empirischen Kirchentheorie in Anspruch genommen werden kann,
stellt sich umso genauer die Frage nach dem Verhaltnis von empirischer und
dogmatischer Kirchentheorie. Man konnte Nitzsch so lesen, dass beide in
strengem Wechselverhiltnis gedacht werden sollen. Doch im Blick auf die
weitere Entwicklung in den Entwiirfen der Praktischen Theologie ist festzu-
stellen, dass nun erst einmal eine andere Zuordnung beider Gréfien wirksam
wird.

1.5.3. Kirchentheorie als Norm fiir die Praxis
(vom Historismus zur Dialektischen Theologie)

Bestimmend fiir die Praktische Theologie im weiteren Verlauf des 19. Jahr-
hundert wird die Differenz von kirchlichem Ideal und kirchlicher Wirklich-
keit. Dabei geht die Tendenz dahin, das Ideal moglichst detailliert (empirisch)
darstellen, um umso genauer auf die Wirklichkeit einwirken zu konnen, sei
es durch Scheidung von ihr oder durch ihre Reformierung. »Kirche« wird
zum Synonym fiir diese Wirklichkeit, die mittels Praktischer Theologie er-
reicht werden soll.

Als Beispiel konnen Definitionen der Praktischen Theologie dienen. Der konser-
vative Lutheraner Gerhard von Zezschwitz (1825-1886) definiert: »Praktische
Theologie ist die Theorie von der fortgeschrittenen Selbstverwirklichung der Kirche
in der Welt« (Zezschwitz 1876, 5). Der stark die historische Dimension der Prak-

40 Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie



tischen Theologie erforschende Ernst Christian Achelis (1838-1912) redet von der
»Selbstbethitigung der Kirche« als Thema der Praktischen Theologie (°1911, 19).
Im Zeitalter der Dialektischen Theologie liest man bei Alfred Dedo Miiller (1890-
1971): Praktische Theologie ist die »theologische Lehre von der richtigen Verwirk-
lichung des Reiches Gottes in der Kirche und durch die Kirche in der Welt« (1950,
30). Bei dem spiten Vertreter der Dialektischen Theologie Rudolf Bohren (1920-
2010) heif3t es: Praktische Theologie ist »Wissenschaft von der aktuellen Sammlung
und Sendung der Kirche. Darum hat sie das Werden und Wirken von Geist und
Wort an der Kirche und durch die Kirche zu ihrem Gegenstand« (1964, 9).

Wir spitzen zu (und iibergehen damit die Differenziertheit in den einzelnen
Ansitzen, besonders die kritische Distanz der Dialektischen Theologie ge-
geniiber empirischer Kirchlichkeit): Die Kirche kommt bei diesem Modell in
den Blick als antimodernes Gegenbild; die alten dogmatischen Begriffe werden
empirisiert, vor allem mit der Vorstellung, es hatte frither wirklich diese alte
gute Kirche empirisch gegeben. Die Folge eines solchen Denkens ist: Was sich
nicht damit deckt, wird pauschal ausgegrenzt oder nicht weiter beachtet; ein
Vergemeinschaftungsdruck wird aufgebaut; die Kirche versteht sich als ethi-
sche Avantgarde mit innerer Dominanz tiber sakulare Kultur.

Damit verbindet sich ein Idealbild von Kirche, das sich etwa so zusammen-
tassen lasst: Kirche hat den Sonntagsgottesdienst als Zentrum ihres Lebens,
Gemeindeglieder entscheiden sich als Ausdruck ihrer Ubereinstimmung mit
dem Credo fiir die Taufe ihrer Kinder, welche das Bekenntnis dann fiir sich
bewusst in der Konfirmation tibernehmen, Frommigkeit wird im Alltag durch
Bibellese, Andacht und Gebet tagtiglich gelebt, das Gesangbuch ist das ge-
liebte Hausbuch der ganzen Familie, in Lebenskonflikten wird der Seelsorger
aufgesucht, der auch am Sterbebett zugegen ist.

Das Problem ist nur: Eine mit einem solchen Idealbild Praktischer Theo-
logie tibereinstimmende Kirche wurde in Deutschland mittlerweile zur
Randgruppe in der Gesellschaft wie zur Minderheit auch unter den Kirchen-
mitgliedern (vgl. 5.2.). Es ist zu vermuten, dass es diese Form von Kirchlich-
keit auch schon zu fritheren Zeiten nicht als Mehrheitsphdnomen gegeben
hat. Die Beziehung von kirchentheoretischem Ideal der Praktischen Theo-
logie und kirchlicher Praxis droht so in das vorwissenschaftliche Muster
zuriickzufallen, dass die Theorie der Praxis einfach sagt, was zu tun sei. Die
kirchentheoretischen Bilder fungieren wie einst die dogmatische Ekklesio-
logie, wiahrend empirische Befunde zur Kirche der Gegenwart tendenziell ig-
noriert, jedenfalls nicht als Herausforderung fiir die Theoriebildung genutzt
werden.

1.5. Kirche in praktisch-theologischer Perspektive 41



