
1

LehrbuchPrTh_20.12.indd   1 20.12.2012   10:12:32 Uhr



2

Lehrbuch Praktische Theologie

Herausgegeben von
Albrecht Grözinger, Christoph Morgenthaler
und Friedrich Schweitzer

Band 4
Kirche

LehrbuchPrTh_20.12.indd   2 20.12.2012   10:12:32 Uhr



3

Eberhard Hauschildt und Uta Pohl-Patalong

Kirche

Lehrbuch Praktische Theologie
Band 4

Gütersloher Verlagshaus

LehrbuchPrTh_20.12.indd   3 20.12.2012   10:12:32 Uhr



4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet über https://portal.dnb.de abrufbar.

1. Auflage
Copyright © 2013 by Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh, 
in der Verlagsgruppe Random House GmbH, München

Dieses Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für
Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Satz: Satz!zeichen, Landesbergen
Druck und Einband: Těšínská tiskárna, a.s., Český Těšín
Printed in Czech Republic
ISBN 978-3-579-05990-7

www.gtvh.de

Verlagsgruppe Random House FSC-DEU-0100
Das für dieses Buch verwendete FSC-zertifizierte Papier Munken Premium
liefert Arctic Paper Munkedals AB, Schweden.

LehrbuchPrTh_20.12.indd   4 20.12.2012   10:12:33 Uhr



5

Inhalt

Vorwort ............................................................................................................. 	 13

Kapitel 1:
Die Frage nach der Kirche als Thema der Praktischen Theologie –
Blick in die Forschung und Anliegen des Buches ................................. 	 15

1.1.	 Praxiserfahrungen und wissenschaftliche Theorie ............................... 	 15

1.2.	 Kirche in historischer Perspektive ......................................................... 	 19

1.3.	 Kirche in dogmatischer Perspektive ..................................................... 	 25

1.4.	 Kirche in ethischer Perspektive ............................................................. 	 31

1.5.	 Kirche in praktisch-theologischer Perspektive ..................................... 	 33
	 1.5.1.	 Elementare Kirchentheorie (Friedrich Schleiermacher) ...... 	 34
	 1.5.2.	 Kirchliches Lebens als Basis Praktischer Theologie
		  (Carl Immanuel Nitzsch) ......................................................... 	 37
	 1.5.3.	 Kirchentheorie als Norm für die Praxis
		  (vom Historismus zur Dialektischen Theologie) .................. 	 40
	 1.5 4. 	Von der Kirchentheorie zur Christentumstheorie
		  (Dietrich Rössler und Wolfgang Steck) .................................. 	 42
	 1.5.5.	 Von der Kirchentheorie zur Religionstheorie (Gert Otto) .... 	 44

1.6.	 Ertrag: Zum Ansatz dieses Buches ........................................................ 	 45
	 1.6.1.	 Kirchentheorie zwischen Globalisierung
		  und Regionalisierung ................................................................ 	 46
	 1.6.2.	 Kirchentheorie als Erweiterung von Handlungsspielräumen .	 47
	 1.6.3.	 Ansatz und Aufbau des Buches ............................................... 	 49

Kapitel 2:
Die gegenwärtige Situation der Kirche –
der Kontext der Kirchentheorie ............................................................... 	 55

2.1.	 Kirche in der Spätmoderne .................................................................... 	 55
	 2.1.1. 	Die Zeit nach der klassischen Moderne ................................. 	 55

Inhalt

LehrbuchPrTh_20.12.indd   5 20.12.2012   10:12:33 Uhr



6

	 2.1.2. 	 Individualisierung und Ausdifferenzierung als
		  Charakteristika der klassischen Moderne .............................. 	 57
	 2.1.3.	 Durchsetzung der Individualisierung in der Spätmoderne .	 61
	 2.1.4.	 Pluralisierung als Charakteristikum
		  der spätmodernen Gesellschaft ................................................ 	 64
	 2.1.5.	 Globalisierung und Multikulturalität
		  im Zusammentreffen der Kulturen ......................................... 	 66
	 2.1.6.	 Gestiegene Bedeutung des Subjekts ......................................... 	 68
	 2.1.7.	 Leben in widersprüchlichen Bereichen .................................. 	 69
	 2.1.8.	 Flexible und vielfältig Identitäten ........................................... 	 70
	 2.1.9.	 Relativierung von Fortschrittsoptimismus und Machbarkeit.	 72

2.2.	 Kirche als Ort von Religion .................................................................... 	 73
	 2.2.1.	 Was ist Religion? ........................................................................ 	 73
		  2.2.1.1.	 Religion in ihren Ausdrucksformen ........................ 	 75
		  2.2.1.2.	 Religion in ihren »Typen« ......................................... 	 77
	 2.2.2.	 Säkularisierung oder neue Religionsproduktivität? .............. 	 80
	 2.2.3.	 Distanz zur Kirche: De-institutionalisierte Religion ............ 	 84
	 2.2.4.	 Vielfalt und Heterogenität: Pluralisierte Religion ................. 	 85
	 2.2.5.	 Souveräne Auswahl: Synkretistische Religion ........................ 	 87
	 2.2.6.	 Chance und Zwang zur Wahl: Individualisierte Religion .... 	 88
	 2.2.7.	 Prägungen und Vertrauen:
		  Von Traditionen geleitete Religion ......................................... 	 89
	 2.2.8.	 Entscheidungen des Individuums: Subjektivierte Religion... 	 90
	 2.2.9.	 Erfahrung und Event: Religion als spirituelles Erlebnis ....... 	 92

2.3.	 Kirche zwischen Krisenbewusstsein
	 und Reformanstrengung ........................................................................ 	 94
	 2.3.1.	 Modernitätskrise im 19. Jh. ...................................................... 	 95
	 2.3.2.	 Theologische Krise in der ersten Hälfte des 20. Jh. .............. 	 98
	 2.3.3.	 Akzeptanzkrise in den 1950er und frühen 1960er Jahren ... 	101
	 2.3.4.	 Krise der kirchlichen Sozialformen
		  in den späten 1960er und 1970er Jahren ................................ 	102
	 2.3.5.	 Mitgliedschaftskrise seit Ende der 1960er Jahre ................... 	104
	 2.3.6.	 Krise durch Bedrängung und Bedrohung in der DDR ........ 	106
	 2.3.7.	 Finanzkrise seit Mitte der 1990er Jahre .................................. 	108

2.4.	 »Relevanz« als Herausforderung für die Kirche(ntheorie) –
	 zusammenfassende und weiterführende Deutungsperspektiven ..... 	110
	 2.4.1.	 Die Relevanz der christlichen Religion für die Individuen . 	112
	 2.4.2.	 Die Relevanz der christlichen Religion für die Gesellschaft ... 	113

Inhalt

LehrbuchPrTh_20.12.indd   6 20.12.2012   10:12:33 Uhr



7

	 2.4.3.	 Die Relevanz der Kirche für die Individuen .......................... 	113
	 2.4.4.	 Die öffentliche Relevanz der Kirche für die Gesellschaft ....... 	114

Kapitel 3:
Was ist Kirche? Kirchenbilder im Widerspruch .................................... 	117

3.1.	 Kirche als Vision und als Wirklichkeit ................................................... 	118

3.2.	 Kirche als Symbol ................................................................................... 	119
	 3.2.1.	 Kirche als heiliger Ort ............................................................... 	121
	 3.2.2.	 Kirche als heilige Person .......................................................... 	124
	 3.2.3.	 Kirche als heiliges Wissen ........................................................ 	126

3.3.	 Kirche als soziales System ..................................................................... 	129
	 3.3.1.	 Kirche und Religion in der Systemtheorie
		  von Niklas Luhmann ................................................................ 	130
	 3.3.2.	 Leistung und Grenzen des Luhmannschen Ansatzes
		  für die Kirchentheorie .............................................................. 	134

3.4.	 Kirche als Bewegung und die aktive Gruppe ....................................... 	138
	 3.4.1.	 Kirche als Gruppe, Gemeinschaft und Bewegung ................ 	138
		  3.4.1.1.	 Gruppe ......................................................................... 	139
		  3.4.1.2.	 Gemeinschaft .............................................................. 	141
		  3.4.1.3.	 Bewegung .................................................................... 	144
	 3.4.2.	 Idealbild aktive Gruppe ............................................................ 	145
		  3.4.2.1.	 Typisierungen kirchlicher Gruppen ........................ 	145
		  3.4.2.2.	 Gruppenprofil und Profil der Kirche ...................... 	148
	 3.4.3.	 Leistungen relativer Vergemeinschaftung .............................. 	150

3.5.	 Kirche als Institution und die Volkskirche ............................................. 	157
	 3.5.1.	 Religiöse Institution Kirche ..................................................... 	157
		  3.5.1.1.	 Zur Theorie der Institution ...................................... 	158
		  3.5.1.2.	 Funktionen der Institution Kirche ........................... 	160
	 3.5.2.	 Idealbild Volkskirche ................................................................ 	163
		  3.5.2.1.	 Volkskirche als Reformbegriff und
			   qualitative Bezeichnung ............................................ 	165
		  3.5.2.2.	 Volkskirche in Spannungsgefügen ........................... 	168
	 3.5.3.	 Die Zukunft der Kirche als Institution ................................... 	172
		  3.5.3.1.	 Von der Volkskirche
			   zur intermediären Großkirche ................................. 	172
		  3.5.3.2.	 Reformbedarf und Reformpotentiale ...................... 	174

Inhalt

LehrbuchPrTh_20.12.indd   7 20.12.2012   10:12:33 Uhr



8

3.6.	 Kirche als Organisation und das »Unternehmen Kirche« .................... 	181
	 3.6.1.	 Organisation als spezifisch moderne Erscheinung ............... 	181
	 3.6.2.	 Idealbild »Unternehmen Kirche« ............................................ 	185
		  3.6.2.1.	 Die Debatte über
			   betriebswirtschaftliche Erkenntnisse ...................... 	185
		  3.6.2.2.	 Kirche als Organisation im intermediären Sektor .	187
		  3.6.2.3.	 Kirche in der Perspektive der
			   ökonomischen Gütertheorie ..................................... 	189
		  3.6.2.4.	 Kirche in betriebswirtschaftlicher Perspektive ...... 	194
		  3.6.2.5.	 Die Rolle der Betriebswirtschaft
			   in der passiven Organisation Kirche ....................... 	211
	 3.6.3.	 Kirche als zentralisierte, lokale oder
		  regionale Organisation ............................................................. 	213

3.7.	 »Hybrid Kirche« –
	 zusammenfassende und weiterführende Deutungsperspektiven ..... 	216

Kapitel 4:
Wie ist die Kirche organisiert? Strukturen der Kirche ....................... 	221

4.1.	 Kirche als Konfessionsgebilde ............................................................... 	221
	 4.1.1.	 Die orthodoxen Kirchen .......................................................... 	224
	 4.1.2.	 Die katholische Kirche .............................................................. 	226
	 4.1.3.	 Die Kirchen der Reformation .................................................. 	230
	 4.1.4.	 Die Pfingstkirchen und andere Heiligkeitskirchen .............. 	234
	 4.1.5.	 Das Viererfeld der Kirchenfamilien ........................................ 	240
	 4.1.6.	 Stärken und Schwächen der Kirchenfamilien ....................... 	242

4.2.	 Kirche als Rechtsgebilde (Kirchenkunde) ............................................ 	245
	 4.2.1.	 Die Ortsgemeinde ..................................................................... 	248
	 4.2.2.	 Nichtparochiale Einrichtungen ............................................... 	249
	 4.2.3.	 Der Kirchenkreis ....................................................................... 	250
	 4.2.4.	 Die Landeskirche ....................................................................... 	251
	 4.2.5.	 Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) .................. 	252
	 4.2.6.	 Die Vereinigte Evangelisch-Lutherische
		  Kirche Deutschlands (VELKD) und die
		  Union Evangelischer Kirchen (UEK) ..................................... 	253
	 4.2.7.	 Weitere organisatorische Zusammenschlüsse ....................... 	254

Inhalt

LehrbuchPrTh_20.12.indd   8 20.12.2012   10:12:33 Uhr



9

4.3.	 Kirche in parochialen und nichtparochialen Formen ........................... 	256
	 4.3.1.	 Das parochiale Prinzip ............................................................. 	256
	 4.3.2.	 Konkurrenz zwischen parochialen und
		  nichtparochialen Formen .......................................................... 	258
	 4.3.3.	 Das funktionale Prinzip ........................................................... 	260
	 4.3.4.	 Das personale Prinzip ............................................................... 	262
	 4.3.5.	 Das Bekenntnisprinzip ............................................................. 	263
	 4.3.6.	 Stärken und Schwächen der Konstitutionsprinzipien .......... 	263
		  4.3.6.1.	 Stärken und Schwächen im Blick
			   auf die gegenwärtige Gesellschaft ............................ 	264
		  4.3.6.2.	 Stärken und Schwächen im Blick
			   auf die theologische Angemessenheit ..................... 	267
		  4.3.6.3.	 Anliegen und Annahmen hinter den Positionen .. 	269

4.4.	 Kirche als Gemeinde .............................................................................. 	271
	 4.4.1.	 Die theologische Bedeutung der Gemeinde .......................... 	271
	 4.4.2.	 Kriterien für »Gemeinde« ........................................................ 	275

4.5.	 Kirche der Zukunft ................................................................................. 	284
	 4.5.1.	 Stärkung der klassischen Ortsgemeinde ................................ 	285
	 4.5.2.	 Missionarische Gemeinden ..................................................... 	290
	 4.5.3.	 Gemeinde als Herberge ............................................................ 	293
	 4.5.4.	 Regionalisierung ......................................................................... 	297
	 4.5.5.	 »Kirchliche Orte« ....................................................................... 	300

4.6.	 Kirche als Netz von Gemeinden an kirchlichen Orten –
	 zusammenfassende und weiterführende Deutungsperspektiven ..... 	305

Kapitel 5:
Die Perspektive der Kirchenmitglieder?
Mitgliedschaft und Kirchenbindung ........................................................ 	311

5.1.	 Was ist Kirchenmitgliedschaft? ............................................................. 	311

5.2.	 Die Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen der EKD ........................ 	316
	 5.2.1.	 »Wie stabil ist die Kirche?« (1972) .......................................... 	316
	 5.2.2.	 »Was wird aus der Kirche?« (1982) ......................................... 	318
	 5.2.3.	 »Fremde Heimat Kirche« (1992) ............................................. 	319
	 5.2.4.	 »Kirche in der Vielfalt der Lebensbezüge« (2002) ................ 	321

Inhalt

LehrbuchPrTh_20.12.indd   9 20.12.2012   10:12:33 Uhr



10

5.3.	 Erkenntnisse der empirischen Erhebungen ......................................... 	322
	 5.3.1.	 »Typen« von Kirchenbindung ................................................. 	322
		  5.3.1.1.	 Die »Kirchentreuen« .................................................. 	324
		  5.3.1.2.	 Die »Kirchenfremden« .............................................. 	327
	 Exkurs: Der Kirchenaustritt ................................................................. 	328
	 Exkurs: Der Kircheneintritt ................................................................. 	331
		  5.3.1.3.	 Die Christen »in Halbdistanz« ................................. 	333
	 5.3.2.	 Kirchenmitgliedschaft in Ost- und Westdeutschland .......... 	337
	 5.3.3.	 Deutungen der Befunde ........................................................... 	339

5.4.	 Milieus ..................................................................................................... 	341
	 5.4.1.	 Milieutheoretische Hintergründe für die
		  Bildung von Milieutypologien ................................................. 	342
	 5.4.2.	 Die Milieus in der Kirche und ihr Verhältnis zur Kirche .... 	343
	 5.4.3.	 Nutzen und Grenzen der Milieuperspektive ......................... 	350

5.5.	 Veränderungsfähige Kirchenbindung – zusammenfassende
	 und weiterführende Deutungsperspektiven ....................................... 	354

Kapitel 6:
Partizipation und Leitung in der Kirche .................................................. 	357

6.1.	 Akteurinnen und Akteure der Kirche ................................................... 	358
	 6.1.1.	 Gemeindeglieder ....................................................................... 	360
	 6.1.2.	 Ehrenamtliche ............................................................................ 	362
	 6.1.3.	 Hauptamtliche Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter ............... 	368
	 6.1.4.	 Pfarrerinnen und Pfarrer ......................................................... 	371

6.2.	 Presbyterien/Kirchenvorstände und Synoden
	 als Struktur für Partizipation und Leitung ............................................. 	382
	 6.2.1.	 Die Gremien im Kontext des gesellschaftlichen Wandels ... 	382
	 6.2.2.	 Gegenwärtige Herausforderungen .......................................... 	384
	 6.2.3.	 Aufgaben und Grenzen presbyterial-synodaler Gremien .... 	388

6.3.	 Geistliche Leitung ................................................................................... 	396

6.4.	 Lernende Kirche – zusammenfassende und
	 weiterführende Deutungsperspektiven ............................................... 	400

Inhalt

LehrbuchPrTh_20.12.indd   10 20.12.2012   10:12:34 Uhr



11

Kapitel 7:
Wozu ist die Kirche da?
Auftrag und Aufgaben der Kirche in der Welt ..................................... 	409

7.1.	 »Kommunikation des Evangeliums«: der Auftrag der Kirche ............. 	411

7.2.	 Thema, Subjekt und Welt: Orientierungen für die
	 Aufgaben der Kirche .............................................................................. 	415

7.3.	 Die Aufgaben der Kirche ....................................................................... 	420
	 7.3.1.	 Die christliche Botschaft bewahren, vermitteln und deuten .	421
	 7.3.2.	 Räume für Religion eröffnen ................................................... 	424
	 7.3.3.	 Individuelle Lebensbegleitung anbieten ................................. 	427
	 7.3.4.	 Gemeinschaft eröffnen ............................................................. 	429
	 7.3.5.	 Menschen in ihren Lebensverhältnissen helfen .................... 	431
	 7.3.6.	 Die christliche Stimme in der Gesellschaft erheben ............. 	433
	 7.3.7.	 Die Aufgaben der Kirche im Überblick ................................. 	436

7.4.	 Konsequenzen für die Zukunft der Kirche ........................................... 	437

Literatur ............................................................................................................ 	439
Namenregister ................................................................................................. 	465
Sachregister ..................................................................................................... 	470

Inhalt

LehrbuchPrTh_20.12.indd   11 20.12.2012   10:12:34 Uhr



12

LehrbuchPrTh_20.12.indd   12 20.12.2012   10:12:34 Uhr



13

Vorwort

Kirchenbilder wirken, wenn Menschen Kirche erleben, über sie reden, ge-
genüber und in ihr handeln sowie Vorstellungen von der Zukunft der Kirche 
entwickeln. Solche Bilder sind eingebettet in historische Zusammenhänge, 
mehr oder minder theologisch reflektiert und haben jeweils eine nur be-
grenzte Zahl von Daten im Blick. 

Das vorliegende praktisch-theologische Lehrbuch der Kirche liefert dazu 
weitere Daten und Theoriegeschichte, Kenntnisse und Theorien. Sie dienen 
dazu, diese Kirchenbilder zu erkennen und zu verstehen. Das wiederum soll 
helfen, eine erweiterte Sicht auf Handlungsmöglichkeiten in der Kirche aus-
zubilden. Wir möchten dabei einerseits Phänomene beschreiben und deuten, 
andererseits aber auch anleiten zu kritischen Perspektiven für das künftige 
Handeln der Kirche und ihre künftige Gestalt. Denn gerade in der gegenwär-
tigen Situation ist die Frage nach der Kirche und ihren Bildern immer mit 
der Frage nach ihrer Zukunft und künftigen Bildern verbunden. Um diese 
verantwortungsvoll zu gestalten, ist Kirchentheorie nicht nur im Theologie-
studium, sondern auch in der kirchlichen Praxis unverzichtbar. 

Auch Kirche gibt es nur im Plural. Dieses Buch konzentriert sich auf die 
evangelische Großkirche im deutschen Sprachraum, jedoch im Bewusstsein 
der Pluralität konfessioneller Kirchenfamilien und der deutschen Sondersi-
tuation des Protestantismus. 

Das Buch ist in einer Kooperation seiner Autorin und seines Autors ent-
standen. Ausgehend von jeweils durch eine Person verfassten Kapiteln oder 
Teilkapiteln, wurde es gegenseitig in vielen Diskussionsgängen ausführlich 
gegengelesen und diskutiert und ist so zu einem Text geworden, den wir beide 
gemeinsam verantworten. 

Wir danken Studierenden der Theologie in Bonn und Kiel und Hörerinnen 
und Hörern von Vorträgen, die durch ihre kritische Rückfragen zu manchen 
der hier vorgetragenen Einsichten Wichtiges beigetragen haben. Personen 
aus den exegetischen Wissenschaften, kirchenleitenden Ämtern und anderen 
Konfessionen, die einzelne Passagen kontrolliert haben, können hier ebenfalls 
nur summarisch aufgeführt werden. Den Text in seiner Gänze studiert und 
kommentiert haben Pfarrerin und Diplomsupervisorin Ilsabe Stolt, Dr. theol. 
Eike Kohler, Pfarrer i.R. Dr. theol. Klaus Kohl sowie – mit einem Schwerpunkt 
auf redaktionellen Korrekturen – stud. theol. Antonia Lüdtke. Sie haben uns 
wertvolle Hinweise gegeben, für die wir herzlich danken. Unser Dank gilt 
schließlich Diedrich Steen, Programmleiter im Gütersloher Verlagshaus, und 

Vorwort

LehrbuchPrTh_20.12.indd   13 20.12.2012   10:12:34 Uhr



14

den Herausgebern der Reihe Lehrbuch Praktische Theologie, Albrecht Grö-
zinger, Christoph Morgenthaler und Friedrich Schweitzer für die Initiative 
zur Entstehung des Buches. Wir danken ebenso dem Verlag für die kompe-
tente Abwicklung der Produktion.

Möge das Buch Studierenden zur Information und zur Vertiefung ihrer 
Kenntnisse und ihrer kirchentheoretischen eigenen Verortung hilfreich sein. 
Möge es den Praktikerinnen und Praktikern die Lust auf ihr Wirken für die 
Kirche vergrößern sowie die gegenwärtige Debatte um die Kirche konstruk-
tiv befördern.

Kiel/Bonn im September 2012	 Uta Pohl-Patalong
	 und Eberhard Hauschildt

Vorwort

LehrbuchPrTh_20.12.indd   14 20.12.2012   10:12:34 Uhr



15

Kapitel 1:
Die Frage nach der Kirche als Thema
der Praktischen Theologie –
Blick in die Forschung und Anliegen des Buches

Praktische Theologie bezieht sich auf Praxis, besonders auf die Praxis, die 
sich in der Kirche ereignet. Daher ist Kirche ein zentrales Thema der Prak-
tischen Theologie. Gegenwärtig wird wieder einmal besonders heftig in der 
Kirche darüber diskutiert, wie es um die Zukunft der Kirche steht, welche 
Reformen nötig oder gerade schädlich sind. In dieser Situation sind Überbli-
cke zum Thema und Einsichten in die Hintergründe der Debatten besonders 
wichtig – für Studierende wie für diejenigen, die in der Praxis an der Kirche 
mitgestalten oder sich überhaupt für die Fragen der evangelischen Kirche 
interessieren. 

Das erste Kapitel dieses Buches soll dabei den Blick dafür schärfen, was es 
bedeutet, sich das Thema Kirche praktisch-theologisch zu erschließen. Wie kann 
sich theologische Theorie überhaupt angemessen auf Praxis beziehen? – so 
fragen wir eingangs (1.1.). Welche Gesichtspunkte sind dabei aus den anderen 
theologischen Fächern zu lernen (1.2. bis 1.4.)? Worin besteht dann der spe-
zifisch praktisch-theologische Zugang (1.5.)? Das Kapitel schließt mit einer 
Vorschau darauf, wie das vorliegende Buch aufgebaut ist und was von den 
folgenden Kapiteln zu erwarten ist (1.6.).

1.1.  Praxiserfahrungen und wissenschaftliche Theorie

Eine Praktische Theologie der Kirche bezieht sich in bestimmter Weise auf 
eine Praxis – allgemein wissenschaftlich und spezifisch theologisch. Inwieweit 
hat dabei die »Realität« der Kirche Bedeutung für die Theoriebildung und 
Bedeutung für die Theologie? Und wodurch wird eigentlich eine solche Kir-
chentheorie wissenschaftlich und theologisch?

Ausgangspunkt: Die erfahrene Kirche in der Praxis
Die Kirche erscheint in der Praxis einerseits als empirisch wahrnehmbarer 
Gegenstand und soziales Faktum. Andererseits begegnet sie den Gläubigen 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   15 20.12.2012   10:12:34 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie16

als ein Gegenstand des Glaubens: »Ich glaube (…) an die Kirche« formuliert 
der dritte Artikel des Apostolischen Glaubensbekenntnisses. Die Kirche und 
ebenso der Glaube an sie lassen sich erleben. 

Von anderen oder von einem selbst kann dieses Erleben beobachtet, be-
schrieben und beurteilt werden. Die Beobachtungen und Urteile werden mit-
geteilt in Äußerungen wie: »Da steht eine Kirche«, »In diesem Gottesdienst 
fühle ich mich zuhause (oder: nicht zuhause)«, »Die Kirche sollte anders sein« 
usw. Dass die Kirche existiert, dass Menschen mit der Kirche umgehen, dass 
sie als Kirche etwas tun – das alles findet sich als Praxis in Gesellschaft und 
Kirche vor. 

Zur erlebten Praxis gehören immer schon Deutungen des Erlebten. Kirche 
wird immer nur zusammen mit impliziten und expliziten Reflektionen dar-
über erfahren, was Kirche ist – angefangen bei den spontanen Äußerungen 
für den Moment bis hin zu den großen Traditionen in theologischen Texten 
der Kirche. Und nicht nur in der kirchlichen Praxis, auch in Literatur, Recht, 
Politik usw. finden Reflektionen über Kirche statt. Diese sind wiederum in 
bestimmte Perspektivierungen eingebunden, wenn Kirche etwa als literari-
scher Stoff, als Rechtsgestalt oder als politische Akteurin in den Blick genom-
men wird.

Wir halten es für sinnvoll, diese Erfahrungen von Kirche in der Praxis zum 
Ausgangspunkt unserer Darstellung der konträren Konzeptionen von Kirche 
zu machen (Kap. 3). Dies entspricht der Weise, in der Menschen der Kirche 
begegnen: Zunächst machen sie Erfahrungen mit der Kirche, und erst in 
einem zweiten Schritt werden diese theologisch verstanden und auf eine Vor-
stellung von Gottes Wirken in den Erfahrungen bezogen.

Damit wird nicht die Richtigkeit der theologischen Einsicht ignoriert, dass Gott 
Anfang und Ziel aller Wirklichkeit ist, wohl aber wird bestritten, dass deshalb 
theologische Darstellungen nicht bei den menschlichen Erfahrungen einsetzen 
dürften (anders Karl Barth 1935 in seiner Kritik an jeder Art von »natürlicher 
Theologie« beim theologischen Verständnis von Gemeinde, vgl. K. Barth 1971, 
168–171).

Wissenschaftliche Kirchentheorie 
Darüber hinaus können Reflexionen über die Kirche als wissenschaftliche 
Theorie ausgebildet werden. Wissenschaft unterscheidet sich von Erfahrungs-
sätzen dadurch, dass sie Ergebnisse für einen allgemeinen Diskurs produziert, 
an dem alle, die die Gedankenarbeit auf sich nehmen, teilhaben können, auch 
wenn sie unterschiedliche Hintergründe an Erfahrungen mitbringen. Das 
Verhältnis von »Realität« und »Theorie«, empirischer Abbildung und theo-
retischer Modellbildung ist innerhalb der Wissenschaften und zwischen ihnen 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   16 20.12.2012   10:12:34 Uhr



17

durchaus umstritten. Dennoch besteht weitgehender Konsens über bestimmte 
Anforderungen. Dazu zählt zum einen begriffliche und logische Kohärenz der 
Darstellung. Darum ist uns wichtig offenzulegen, in welchem Sinne vom 
Gegenstand »Kirche« die Rede sein soll, welche Prämissen gesetzt, welche 
Begriffs-Differenzierungen aus welchen Gründen vorgenommen werden und 
welche Konsequenzen sich daraus ergeben. Erst so kann innerhalb des ge-
wählten Rahmens die weitere Argumentation logisch sein. Zum anderen ist 
die Auseinandersetzung mit anderer wissenschaftlicher Literatur unverzicht-
bar. Dabei werden wir zeigen, wo wir Ergebnisse der Forschung aufnehmen 
und wo wir sie zu korrigieren oder zu erweitern beanspruchen. Das impliziert 
auch die Auseinandersetzung mit der Geschichte der Kirchentheorie.

Theologische Theorie der Kirche
Eine Theorie zu einem religiösen Gegenstand wie dem der Kirche kann in 
zweierlei Weise ausgestaltet sein. Sie kann einerseits dem wissenschaftlichen 
Ideal der Beobachtungsdistanz folgen. Dann ist eine sich ganz auf Beschrei-
bung beschränkende Theorie der Kirche auszubilden. Die Kirche ist hier ein 
Gegenstand der Religionswissenschaft und besonders auch der Religionsso-
ziologie. Das Ideal der Beobachtungsdistanz soll das Eingebundensein von 
Forschenden in verschiedenartige und sie trennende Erfahrungen, wie sie 
z. B. in verschiedenen Konfessionen, Religionen und weltanschaulichen Er-
fahrungen bestehen, neutralisieren und eine hohe Anschlussfähigkeit an den 
allgemeinen wissenschaftlichen Diskurs sichern. Allerdings: Ein solcher The-
orieumgang mit dem Gegenstand Kirche übersieht leicht, dass de facto keine 
Forscherin und kein Forscher neutral ist. Außerdem – wie jeder interdiszi
plinäre Diskurs offenlegt – arbeitet jede wissenschaftliche Disziplin (zum 
Beispiel die Religionspsychologie und die Religionssoziologie) von nicht iden-
tischen Prämissen und Perspektiven aus.

So findet sich andererseits eine alternative Weise der Ausgestaltung einer 
Theorie der Kirche. Der Zugang zum Gegenstand Kirche erfolgt hier auf dem 
Wege der theologischen Wissenschaft. Er legt offen: Immer schon haben auch 
Forscherinnen und Forscher ein Verhältnis zur Kirche, ein bestimmtes Maß 
an Nähe oder Ferne, bestimmte Erfahrungen oder Nicht-Erfahrungen mit 
ihr gemacht. Das – offengelegte – Verhältnis zum Gegenstand wirkt dabei auf 
die Wissenschaft ein:
•	 darin, auf welchen Gegenständen und welchen Fragestellungen das Inter

esse liegt;
•	 darin, in welchem Maße die Deutungen der Gläubigen und/oder die Deu-

tungen in der Kirche selbst zum Gegenstand der Untersuchung gemacht 
werden;

1.1.  Praxiserfahrungen und wissenschaftliche Theorie

LehrbuchPrTh_20.12.indd   17 20.12.2012   10:12:34 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie18

•	 darin, wie sehr die Kategorien und Begriffe der Gläubigen und der in einer 
Religion ausgebildeten Theologie in die Begriffsreflektion und die Theo-
riebildung kritisch einbezogen werden. 

Gerade mit dieser anderen Perspektive kann sich die wissenschaftliche Theo-
logie von der Kirche in den sonstigen wissenschaftlichen Diskurs über reli-
giöse Organisationen, über die Kirche als Gegenstand der Soziologie, der 
Geschichtswissenschaft usw. einbringen.

Dass dabei die Theologie mit ihr eigenen Prämissen und Theorien arbei-
tet und die Übersetzung in die Begrifflichkeit und die Fragestellungen ande-
rer Wissenschaften besonderer Anstrengungen bedarf, ist gar nichts Unge-
wöhnliches. Auch die religionspsychologischen und die religionssoziologischen 
Zugänge unterscheiden sich beispielsweise erheblich voneinander. Dass dabei 
die Theologie allgemein und die Praktische Theologie besonders eine engere 
Ankoppelung an Fragen des verbesserten Handelns hat und damit den Cha-
rakter einer angewandten Wissenschaft bekommt, ist ihr ebenfalls mit be-
stimmten anderen Wissenschaften (z. B. der Medizin) gemeinsam.

Das Verhältnis der Theologie zum Gegenstand kann demnach nicht ab
strakt ein Verhältnis zu Religion an sich sein, sondern begegnet immer als 
ein Verhältnis zu einer bestimmten kulturellen Praxis einer bestimmten Reli-
gion. Hinzu kommt – wie bei vielen universitären Wissenschaften der Fall – 
die Funktion, Ausbildung für die Tätigkeit in einem Beruf zu bieten. So be-
zieht sich zweckmäßigerweise diejenige Kirchentheorie, für die wir hier ein 
Lehrbuch vorlegen, auf die protestantische Fassung des Christentums, und 
zwar in derjenigen kulturellen Form, wie sie sich im deutschsprachigen Be-
reich und insbesondere in der Bundesrepublik Deutschland findet. 

Aber es gilt auch umgekehrt: Soll die wissenschaftliche Theologie an-
schlussfähig bleiben für den Diskurs mit den anderen Wissenschaften, etwa 
mit der Religionssoziologie, dann hat sie sich mit den Fragen der allgemeinen 
Begriffsbildung zu beschäftigen, diese auf die Relevanz für ihre eigene Theo-
riebildung eingehend zu prüfen und die Gemeinsamkeiten wie die Unter-
schiede zu der für sie selbst charakteristischen Perspektive herauszuarbeiten. 
Eine theologische Theorie der Kirche muss deshalb auch Rechenschaft dar-
über geben können, wie sie es etwa mit dem Grundbegriff der Religion hält, 
mit welcher Art Religionstheorie sie arbeitet (vgl. Kap. 2). Sie muss deutlich 
machen können, wie sie Kirche als Sozialform theoretisch konzeptionalisiert, 
also etwa, auf welche allgemeinen Sozialformen die Rede von »Volkskirche« 
und »Gemeinschaft« in der Kirche aufmerksam macht (vgl. Kap. 3).

LehrbuchPrTh_20.12.indd   18 20.12.2012   10:12:34 Uhr



19

Theorietypen einer evangelischen Theologie der Kirche
Wenn das vorgelegte Buch eine evangelische Theologie der Kirche darstellt, 
dann sollte gleichwohl das, was evangelische Kirche genau meint, also wie 
der Gegenstand einzugrenzen und zu definieren sei, noch nicht vorab fest-
gelegt werden. Das könnte dazu führen, den Blick zu früh zu verengen. 

Stattdessen ist es vorteilhafter, in einem ersten Schritt die praktisch-theo-
logische Perspektive gegenüber denen anderer (evangelisch-)theologischer 
Zugänge, nämlich dem historischen und dem systematischen, zu profilieren. 
Für die Theologie als Ganze ist die Kombination historischer, systematischer 
und empirischer Wissenschaft charakteristisch und erbringt einen Mehrwert. 
Dementsprechend setzen die drei Theologietypen die beiden anderen auch 
jeweils voraus. Darum wird hier zunächst der Blick auf das Thema Kirche als 
ein Thema historischer Theologie und als ein Thema systematischer Theo-
logie (der Dogmatik wie der Ethik) gelenkt. Das kann dazu dienen, erste 
wichtige Erkenntnisse zu liefern, auf die dann auch die praktisch-theologische 
Beschäftigung mit dem Gegenstand Kirche aufbauen wird. Zudem lässt sich 
auf diese Weise die praktisch-theologische Perspektive in ihren Eigenheiten 
klarer profilieren. 

1.2.  Kirche in der Perspektive historischer Theologie

Was wir heute als »die Kirche« kennen, ist in einem historischen Prozess 
entstanden. Wer die Kirche, wie sie heute ist, genauer verstehen will, muss 
das historische Werden und den historischen Wandel der Kirche kennen, 
denn Stationen dieses Wandlungsprozesses sind – und das gilt besonders für 
die in den biblischen Texten aufbewahrten Ursprungssituationen – bis heute 
in der kirchlichen Praxis und Reflexion lebendig. Im Folgenden gehen wir 
einigen Begriffen nach, mit denen in der Geschichte die christliche Sozialform 
»Kirche« samt ihrer jüdischen Wurzeln bezeichnet werden konnte und er-
schließen diese in ihrem jeweiligen Kontext (vgl. Berger 1989).

Ekklesia/Synagogē
In den deutschen Bibelausgaben wird »Ekklesia« in der Regel mit »Kirche« 
oder mit »Gemeinde« übersetzt. Im hellenistischen Sprachgebrauch bezeich-
net der Begriff die politische Bürgerversammlung. Ihr gehörten nur die freien 
Männer an. Monarchen teilten ihren Willen oder erlassene Gesetze der »ek-
klesia« brieflich mit, hier wurden die Angelegenheiten der politischen Ge-

1.2.  Kirche in der Perspektive historischer Theologie

LehrbuchPrTh_20.12.indd   19 20.12.2012   10:12:34 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie20

meinde besprochen und Beschlüsse gefasst. Religion steht dabei im Assozi-
ationsfeld des Begriffes nicht im Vordergrund.

Die Septuaginta in ihrer Übersetzung der hebräischen Schriften ins Griechische 
verwendet den Begriff jedoch für die stärker religiös-kultisch betonte Zusammen-
kunft der Juden. Meist ist das Wort eine Übersetzung des hebräischen Begriffs 
»qahal«. Dieser meinte zunächst die Gesamtheit der männlichen Vollbürger Isra-
els. Im Deuteronomium wird daraus die Versammlung am Sinai. Später wird der 
Begriff auch für Versammlungen mit Gelegenheit zu Ansprachen politisch-religi-
ösen Inhalts verwendet. »Ekklesia« bekommt so durch den Bezug auf qahal stär-
ker die Konnotation von Reden und Zuhören. Die griechisch sprechenden Juden 
verstanden darunter wohl eine Art »Gemeindetag«.
Der griechische Begriff »synagogē« wird bisweilen ebenfalls als Übersetzung von 
»qahal« verwendet, meistens aber für den hebräischen Begriff »'edah«. Der be-
zeichnet in der Priesterschrift die um das Zeltheiligtum Versammelten. Mit ihm 
verbindet sich die Vorstellung der kultisch reinen Gottesgemeinde. So wird der 
Begriff der »synagogē« in der Septuaginta nur für Israel verwendet. 
Ekklesia ist also im Griechischen ein allgemeiner soziopolitischer Begriff mit 
einem weiten Bedeutungsspektrum, darin ähnlich dem deutschen Begriff 
»Gemeinde(versammlung)«; Synagoge steht für die Gemeinde einer bestimmten 
Religion (der jüdischen) und fungiert insoweit genauso wie ein ebenfalls im 
Deutschen vertrauter Gebrauch von Gemeinde als spezifischem Begriff für die 
christliche kirchliche Sozialform vor Ort. Der Begriff der Ekklesia wird dabei 
im Neuen Testament in vielfältiger Weise verwendet. In den Evangelien begeg-
net er mit Ausnahme von Mt 16,18 und 18,17 nicht (der historische Jesus rede-
tet nicht von der »Kirche«), im 3. Johannesbrief meint er die konkrete örtliche 
Gemeinde (V. 5), im Hebräerbrief auch die eschatologische Gemeinschaft (2,12 
u. 12,23). Paulus verwendet ihn, sowohl um von den lokalen einzelnen Gemein-
den zu reden (1 Kor 1,2; 2 Kor 1,1) als auch von der Kirche als ganzer (1 Kor 
10,32; 12,28). Schon hier tut sich also die Spannbreite von geglaubter und gegen-
ständlicher Kirche und von globaler Kirche und Kirche vor Ort auf. In der dog-
matischen Sprache lässt sich das zu drei Aspekten von Kirche systematisieren: 
Kirche als weltweite Communio (Gemeinschaft), Kirche als aktuale congrega-
tio (Gruppe), Kirche als ecclesia particularis (Teilorganisation) (vgl. Scherle 
2004, 31).

Daneben finden sich nicht wenige andere, vor allem metaphorische Begriffe. 
Diese nehmen eine Übertragung von Bedeutungen aus anderen Bereichen 
auf die religiöse Sozialform vor, um so besonders deutlich bestimmte Cha-
rakteristika der religiösen Gemeinschaft zum Ausdruck zu bringen. Ihre Ver-
wendung lässt Rückschlüsse auf ein bestimmtes Verständnis der religiösen 
Gemeinschaft zu – und Metaphern befördern ihrerseits in der religiösen Ge-
meinschaft bestimmte Entwicklungen. Neue Metaphern und eine veränderte 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   20 20.12.2012   10:12:34 Uhr



21

soziale Wirklichkeit der religiösen Gemeinschaft beeinflussen sich wechsel-
seitig. Darum sei die Skizze der Metaphern nach ihrer ungefähren histori-
schen Abfolge angeordnet. 

Volk Gottes 
Besonders große Wirkung hat die Rede vom Volk Gottes, z. B. Dtn 7,6: »Denn 
du bist ein heiliges Volk, dem Herrn, deinem Gott. Dich hat der Herr, dein 
Gott, erwählt zum Volk des Eigentums aus allen Völkern, die auf Erden 
sind.«

Das Wort »'am« bezeichnete ursprünglich die (patrilineare) Großfamilie. Dabei 
wird das Sippenmodell auf die umfangreichere und religiöse Größe übertragen. 
Das Volk ist heilig, weil es diesem Gott zugehörig ist. Auch andere antike Völker 
kannten entsprechende sakrale Ableitungen aus der Herrschaft eines jeweiligen 
Gottes. Diese wird in Israel historisiert und zugleich in einen universalen Rahmen 
eingespannt: Er, der Schöpfer der Welt, erwählte dieses Volk und schloss mit ihm 
einen Bund. Dies sind dann die entscheidenden theologischen Prädikate für das 
Volk Gottes. 

In der alttestamentlichen Wissenschaft wird unterschiedlich eingeschätzt, in 
welchem Ausmaß die Vorstellung vom Volk Gottes eine Rückprojektion aus 
exilisch/nachexilischer Zeit darstellt oder auf realen historischen Vorgängen 
basiert. Die hebräische Bibel erzählt (wie weit real geschehen oder historisie-
rend imaginiert, kann hier unentschieden bleiben) den Wandel in der religi-
ösen Sozialform von der religiös legitimierten Sippe (»Gott der Väter«) zum 
religiös legitimierten Staat bzw. Königtum.

Die Gruppe der Erwählten innerhalb der Gesellschaft
Die beiden religiös legitimierten Staaten Israel und Juda – so erzählt die Bibel 
weiter – hatten nicht Bestand. Ihr Ende – so die Deutung – war in Reaktion 
auf die Sünde von Gott gewollt (z. B. Jer 23,1–9; 2 Kön 17). An die Stelle trat 
das Leben im Exil. Hier findet eine im damaligen historischen Umfeld ganz 
außergewöhnliche Entwicklung einer Religion statt, die diese Deutung tra-
diert und Textbeziehung und Verinnerlichung vorantreibt. Die zur Gottessippe 
Zugehörigen bestehen aus denjenigen Menschen im Exil, die nicht zu den 
»Sündern« gehören (welche einem fremden Volk angehören oder dem Glau-
ben und seiner Praxis nicht folgen), sondern die sich als erwählt und gerettet 
verstehen und den von Gott mit seinem Volk geschlossenen Bund fortführen. 
Schon hier wird die Zugehörigkeit zur religiösen Gruppe etwas, das sich in 
einem weltanschaulich nicht jüdisch ausgerichteten Staat vollzieht und das 
Sache eines Verhaltens ist, wobei dieses Verhalten – bei aller Wirkung von 

1.2.  Kirche in der Perspektive historischer Theologie

LehrbuchPrTh_20.12.indd   21 20.12.2012   10:12:34 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie22

gemeinsamer Praxis in kohärenten Gruppen – auch aus innerer Einstellung 
und Erkenntnis begründet wird. 

Reich Gottes bei den Marginalisierten
In den Evangelien des Neuen Testaments gilt die Verheißung – dabei durch-
aus in der Tradition der Propheten und Psalmen – den Armen, Kranken, 
Leidenden, Besessenen, den Frauen, Kindern, Kleinen. Vorbilder des Glau-
bens können auch moralisch (z. B. Zöllner), religiös (z. B. Samariter), ethnisch 
und politisch (z. B. römischer Hauptmann) schlecht angesehene Personen 
werden. Mit der Rede vom Himmelreich und Reich Gottes verbindet sich der 
Zukunftsaspekt. So findet eine eschatologische Umkehrung der sozialreligi-
ösen Zuordnung statt: Es sind auch gerade diese Menschen am Rande der 
Gesellschaft, die genauso ins Zentrum des Reiches Gottes rücken, und die 
Zukunft beginnt sich schon jetzt genauso bei ihnen zu verwirklichen. 

Von dem so porträtierten Jesus werden also klassische Heilsprädikate da-
durch konkretisiert, dass sie auf andere Personen übertragen werden. Jesus 
und die Jünger erscheinen als Ort der Weitergabe von Heil. Das, woraus 
»Kirche« werden wird, ist der Vorgang, dass sich das Reich Gottes bei anderen 
Leuten und an anderen Orten und zu anderen Zeiten zeigt. Die Grenzen eta-
blierter religiöser Sozialität werden aufgesprengt.

Neu sind Metaphoriken des Bauwerks mit dem Apostel Petrus/den Apo-
steln und Propheten als dessen Fundament (Mt 16,18: Eph 2,20) bzw. Chris-
tus als Eckstein (Eph 2,20; 1 Petr 2,4–6); vielleicht soll auch der Jüngerkreis 
die symbolische Autorität der 12 Häupter (in Analogie zu den 12 Patriarchen/
Söhnen Jakobs) darstellen (Mk 3,13–19; 6,7–13).

Christologische Metaphern für die Kirche
Begriffliche Abgrenzungen einer christlichen »Kirche« von der jüdischen 
»Synagoge« werden erst da nötig, wo die urchristliche Gemeinde aus dem 
Synagogalverband heraustritt. Paulus und seine Nachfolger übertragen die 
theologischen Prädikate Israels auf die sich bildende Gruppe: Ihr seid die 
Kinder Gottes (Röm 8,14.19; 9,26 u. ö.), das Volk Gottes (z. B. 1 Petr 2,9), das 
königliche Priestertum (1 Petr 2,5.9). 

Zur organisatorischen Orientierung hat man die Praxis der Synagoge vor 
Augen, wobei den Heidenchristen aber viel stärker die Praxis der (hellenis-
tischen) Vereine vertraut ist, in die man kooptiert werden kann und die zu 
geselligen, bildenden und kultischen Aktivitäten zusammenkommen. An 
den Auseinandersetzungen in den paulinischen Gemeinden lässt sich able-
sen, wie erst geklärt werden musste: Über die Beteiligung an diesen Zusam-
menkünften manifestiert sich eine Zugehörigkeit zu Christus, die von ihrer 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   22 20.12.2012   10:12:34 Uhr



23

monotheistischen Verankerung her Beteiligungen an anderen Kulten aus- 
und bestimmte ethische Konsequenzen im Alltag einschließt. So wird aus 
der Kirche als Versammlung Kirche als Dauerzugehörigkeit. Die ersten 
kirchlichen Institutionen der Ältesten (Presbyter) und des Aufsehers (griech: 
episkopos) entwickeln sich als funktionelle Ämter neben den propheti-
schen. 

Christologische Metaphern werden für das Selbstverständnis der sich 
bildenden Kirchen zentral: Die Gemeinde lebt »in Christus« (z. B. Gal 3,28; 
5,6; Röm 6,10f.; 12,5), ist »Leib Christi« (u. a. 1 Kor 12,12–26; 10,17; Eph 
4,12). Wie auch immer diese Metaphern im Einzelnen zu deuten sind (pau-
linisch als Sozialgestalt der Wechselseitigkeit der Verschiedenen, die Chris-
tus miteinander verbindet, deuteropaulinisch als Unterordnung unter das 
Haupt Christus), in jedem Fall zeigen sie an: Kirche gründet sich auf Chris-
tologie. Von Christus her wird dargestellt, begründet und profiliert, was Kir-
che ist.

Kodifizierung und Universalisierung der Kirche
Zuerst konnten neben Männern auch Frauen als Individuen maßgebliche 
Positionen in den Gemeinden einnehmen (Röm 16,1.3.7; 1 Kor 11,5; Phil 
4,2f.; Apg 18,26). Doch mit der Verfestigung der Sozialform setzen sich in 
der Kirche patriarchale und hierarchische Kräfte durch. Zunehmend wird 
auch den zwischengemeindlichen Beziehungen eine feste Gestalt gegeben: 
Die Bischöfe rücken in die Leitungsposition oberhalb der Presbyter/Priester 
und der Diakone ein. Patriarchate und Synoden und zuletzt die Sukzessions-
vorstellung als Form der Beziehung unter den Bischöfen bilden sich aus. 

Auch die Praktiken in den Gemeinden werden zunehmend überregional 
kodifiziert durch eine Ausbildung bischöflicher und synodaler Bestimmungs-
gewalt (und dann, als es christliche politische Herrscher gibt, durch diese 
noch viel einliniger und flächendeckender durchgesetzt). Zudem wird die 
Vorstellung von Kirche als Leib Christi universalisiert, was schon in den deu-
teropaulinischen Schriften einsetzt (vgl. Eph 4; Kol 1). Man zeichnet die reale 
Kirche in die präexistente, kosmische, einheitliche Kirche ein. Das alles ge-
schieht im Zusammenhang der Ausbildung von – zunehmend durch Macht-
mittel statt im Diskurs entschiedenen – Lehrbildungen und des langsamen 
Einrückens der Kirche in staatstragende Funktionen im römischen Reich und 
in anderen Staaten. Aus der Kirche, die als Bewegung von unten begann, wird 
nach und nach eine »Institution« (vgl. 3.5.) Aber: Die biblischen Schriften 
stellen der Kirche bleibend die Szenen der Kirche als Bewegung (vgl. 3.4.) vor 
Augen. 

1.2.  Kirche in der Perspektive historischer Theologie

LehrbuchPrTh_20.12.indd   23 20.12.2012   10:12:34 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie24

Regionale und konfessionelle Varianten 
Im Zuge der Ausbreitung des Christentums entwickeln sich Varianten regi-
onaler und konfessioneller Art. Ohne hier auf Einzelheiten einzugehen (zu 
einer Übersicht von Hauptkirchenfamilien und ihren jeweiligen Kirchenver-
ständnissen vgl. 4.1.), seien nur zwei wichtige historische Sachverhalte ge-
nannt. 

Die Differenzierung in eine Kirche des Osten und des Westens geschieht im 
Zuge der unterschiedlichen Referenzsprachen (Griechisch und Latein) und der 
politischen Entwicklungen. Als sich das römische Reich politisch in einen Os-
ten und einen Westen teilt, kann sich im Osten, im Byzantischen Reich, das 
Kaisertum noch um Jahrhunderte länger halten. Hier rücken irdisches Reich 
und das christliche kirchliche Gottesvolk ganz nahe aneinander. Kirche ver-
wirklicht sich zentral in der (liturgischen) Erhöhung des Irdischen zum Abbild 
des Himmlischen. Im lateinischen Westen tritt die Kirche viel stärker in die 
Differenz zum politischen System: Das römische Reich zerfällt hier früher. Die 
Kirche tritt teils (vorübergehend) an seine Stelle und gerät dann in Konkurrenz 
zur politischen Herrschaft. Es entstehen zunehmend Nationalkirchen. Im 
Selbstverständnis der Kirche sieht die Entwicklung noch einmal anders aus, 
und zeitweise (vgl. den Bußgang von Heinrich IV. im Jahr 1076 nach Canossa, 
um die Exkommunikation durch die Kirche rückgängig zu machen!) oder sym-
bolisch (etwa Krönung der deutsch-römischen Kaiser vom 9. bis zum 18. Jh. 
durch den Papst) lässt sich dies auch politisch durchsetzen: An der Spitze der 
Kirche steht ein päpstlicher Monarch, der die Herrscher von Gottes Gnaden 
einsetzt. Es bildet sich ein eigenes Kirchenrecht heraus, das zunächst das Erbe 
des römischen Rechts antritt und später als spezielles kirchliches Recht die 
Unabhängigkeit von der politischen Herrschaft zu befestigen hilft. In der Tra-
dition des lateinischen Westens erscheint Kirche in der Form einer (rechtsför-
migen) Gegenwelt zum Irdischen als Einlassbedingung für das Himmlische.

Mit der Reformation im Bereich der Kirche des lateinischen Westens ent-
steht eine neue Situation: Es etablieren sich – im deutschen Sprachraum be-
sonders ausgeprägt eng nebeneinander – zwei konkurrierende religiöse Ge-
samtorganisationen: die katholische und die evangelische Kirche. Diese 
unterscheiden sich voneinander dadurch, dass sie jeweils im Blick auf den 
anderen einen gegensätzlichen Kirchenbegriff entwickeln. In der konfessionel-
len Bipolarität des Westens und insbesondere Deutschlands wird »Kirche« 
zu einem deskriptiven Oberbegriff für die christliche Sozialform, mit dem 
noch nicht entschieden ist, wo falsche und wo wahre Kirche ist, und der je-
weils konfessionell unterschiedlich mit einem eigenen als theologisch richtig 
verstandenen Kirchenbegriff gefüllt wird. Das schließt nicht zuletzt ein an-
deres Umgehen mit einer Nicht-Einförmigkeit von Kirche ein. 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   24 20.12.2012   10:12:34 Uhr



25

So belegt der historische Durchgang unsere These, dass die Wahrnehmung 
von Kirche es immer schon mit zeitlich und örtlich begrenzten Blickwinkeln 
zu tun hat. Und die historische Theologie führt vor Augen: Welcher Blick auf 
Kirche eingenommen wird, ist in der Praxis kaum Gegenstand einer freien 
Wahl, sondern Ergebnis von Prägungen, mit denen umzugehen ist. Eine Auf-
klärung über die Kontexte ist wichtig, damit sie sichtbar, kommunizierbar 
werden, und erst so kann gegebenenfalls in einem zweiten Schritt die Wahl 
getroffen werden, eine bislang eingenommene Position zu überschreiten. 

1.3.  Kirche in dogmatischer Perspektive 

Historische Erforschung und Relativierung der Tradition der Kirche hat sich 
im Westen als Teil der dortigen wissenschaftlichen Theologie und histori-
schen Wissenschaften ausgebildet. Voraussetzung dafür war, dass spätestens 
mit der Scholastik im Hochmittelalter die Theologie eine eigene rationale 
Dynamik gewonnen hatte, während im Osten ein engerer Zusammenhang 
mit der liturgischen Doxologie erhalten blieb. 

Die dogmatische Perspektive stellt die Frage nach der wahren Kirche im 
Gegensatz zu möglichen falschen. Daraus ergibt sich die Aufgabe, einen Be-
griff der wahren Kirche zu bestimmen, so dass er zustimmungsfähig wird. 
Definitionen nehmen Entscheidungen angesichts von Alternativen vor. Sie 
legitimieren in der Alten Kirche zugleich kirchenpolitisch die Grenzen der 
Kirche. Dabei klären die Definitionen eine Fragestellung und werfen in aller 
Regel ihrerseits neue Fragen auf. Einige ausgewählte klassische und wirkungs-
geschichtlich wichtige Fragestellungen zur Lehre von der Kirche sollen im 
Folgenden vorgestellt werden. Sie sind auch für die praktisch-theologische 
Kirchentheorie von Bedeutung, weil sich auch diese in einem christlichen 
und zugleich konfessionellen Blick auf die Kirche, in unserem Fall einen pro-
testantischen, entfaltet und theologisch begründete Modelle von Kirche ent-
wirft. 

Der Glaube an die heilige Kirche (Apostolicum)
Im Apostolicum (erste Fassungen im 2. Jh.) heißt es: »Credo in spiritum 
sanctum, sanctam ecclesiam catholicam, sanctorum communionem ...«. Auf 
deutsch: »Ich glaube an die heilige (d. h. Gott zugehörige) katholische (d. h. 
weltumspannende) Kirche, Gemeinschaft der Heiligen.« Kirche ist etwas Ge-
glaubtes, aber sie ist nun doch nicht ein vierter Artikel, der das trinitarische 

1.3.  Kirche in dogmatischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   25 20.12.2012   10:12:34 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie26

Bekenntnis zu Gott als Vater, Sohn und Heiliger Geist ergänzt. Vielmehr stellt 
der Glaube an die Kirche eine Auslegung des Glaubens an die dritte Person 
Gottes dar: Zur Präsenz des Heiligen Geistes in der Welt gehört zentral die 
Kirche. 

Die Rede von der communio sanctorum ist sprachlich nicht ganz eindeutig (vgl. 
Preul 1997, 52): Die Übersetzung »Gemeinschaft der Heiligen« dürfte wohl die 
ursprüngliche Intention besser treffen; jedenfalls spricht für sie die Übereinstim-
mung mit dem biblischen Sprachgebrauch. Denkbar wäre aber auch: »Gemein-
schaft mit den heiligen Dingen«, also Anteilhabe am Heiligen. Das würde ein 
klassisches katholisches Kirchenverständnis stützen, nach dem die Heiligkeit der 
Kirche stärker der Masse der Gläubigen gegenübertritt, indem die Kirche ihnen 
Anteil am Heiligen gibt und »Heilige« eine ganz besondere Gruppe von Menschen 
der Kirche sind. 

So gibt der Begriff der Kirche als »communio sanctorum« Anlass dazu, noch 
genauer zu klären, was die Heiligkeit der Kirche bedeutet. (Unter 3.2. werden 
wir die Rede von der Heiligkeit der Kirche aus praktisch-theologischer Per-
spektive wieder aufnehmen und weiterführen.) Inwiefern stellt die Kirche 
einen besonderen und einzigartigen Lebensraum dar?

Das Glaubensbekenntnis von Nicäa und Konstantinopel (Textbestand ab 
451 überliefert) spricht vom Glauben an die »eine, heilige, katholische und 
apostolische Kirche«. Ausgehend davon gelten Einheit, Heiligkeit, Katholizi-
tät/Universalität und Apostolizität als die vier altkirchlichen, klassischen We-
sensmerkmale der Kirche (notae ecclesiae). 

Kirche als Heilsanstalt – extra ecclesiam nulla salus est
Die Kirche stellt insofern einen besonderen Raum dar, als in und bei ihr das 
Heil (salus = das gute Leben, die Rettung, die Seligkeit) gefunden werden 
kann. Bischof Cyprian von Karthago sah sich in seiner Kampfschrift gegen 
Schismatiker »De unitate ecclesiae« (251 n. Chr.) veranlasst, zu bestimmen: 
Außerhalb der Kirche gibt es kein Heil. Damit wurde der Heilige Geist, wurde 
die Zueignung von Heil exklusiv an die Zugehörigkeit zur Kirche gekoppelt. Da 
Cyprian dies aber gerade angesichts eines Schismas in zwei Kirchen betonte, 
stellte sich sofort die Frage, auf welche empirische vorhandene Kirche denn 
dieser Anspruch zu beziehen ist. Diese kritische Frage stellt sich je schärfer, 
je mehr empirische Kirchen es gibt. Was ist das Außerhalb und das Innerhalb 
der einen heiligen weltumspannenden Kirche, die Gegenstand des Glaubens 
ist? Auch heute begegnet bei christlichen Gruppen und Kirchen die Praxis, 
dass sämtliche Menschen, die nicht der eigenen Gruppe/Kirche (oder dem 
eigenen Frömmigkeitstyp) angehören, als Verlorene und als faktische Heiden 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   26 20.12.2012   10:12:34 Uhr



27

angesehen werden. Damit ist dann die eigene Gruppe mit dem Heil identifi-
ziert, und ein ökumenischer (d. h. weltumspannender) Begriff von Kirche 
fällt de facto aus. 

Gute und Böse auch in der Kirche – corpus permixtum
Im Zusammenhang einer Kirchenspaltung wiederholten die sogenannten 
Donatisten bei solchen Menschen, die sich – aus ihrer Sicht – der Ketzerei 
schuldig gemacht hatten und sich so als nicht zur wahren Kirche zugehörig 
erwiesen hatten, die Taufe. Zudem verweigerten sie die Anerkennung von 
solchen Sakramenten, die von Geistlichen gespendet wurden, die später in 
der Verfolgung von der Kirche abgefallen waren. Damit wurde das Heil in 
der Kirche an die Heiligkeit der Individuen gebunden, die in ihr amtierten. 
Dagegen setzte Augustin (354–430 n. Chr.): Die irdische Kirche der Jetztzeit 
ist von der himmlischen Kirche der Endzeit zu unterscheiden. Derzeit enthält 
sie sowohl solche, die zum Heil bestimmt sind, als auch Sünder. Folgt man 
Augustin, dann wird klar: Die reine Kirche ist nicht möglich. Als corpus 
permixtum aus Guten und Bösen hat die Kirche damit umzugehen, dass sie 
nicht mit Sicherheit »echte« und »falsche« Kirchenmitglieder auseinander-
halten kann – und soll. Die Kirche steht nicht außerhalb der Sünde.

Kirche des Wortes – »creatura verbi«
Der lateinische Ausdruck »creatura verbi« geht auf Martin Luther zurück 
(WA 6, 560; WA 2, 430, 6f.: »creatura Euangelii«). Damit ist gemeint: Die 
Kirche wird durch Gott als den, der sich in Worte fasst, konstituiert – und 
darum ist ihre Basis die Bibel. Höchste Autorität haben weder Tradition noch 
Papst und auch nicht einmal ein Konzil, sondern sie kommt allein der Hei-
ligen Schrift zu. 

Wie aber lässt sich dann konkret dieser Vorrang der Schrift sichern? Die 
altprotestantische Orthodoxie entwickelte dazu eine immer ausgefeiltere 
Lehre von der Inspiration der Heiligen Schrift durch den Heiligen Geist. 
Damit aber ließ sich die Anerkennung der Heilsbedeutung der Schriftinhalte 
auf Dauer nicht festschreiben. Im Gegenteil: Mit der zunehmenden Einsicht 
in die historische Zeitbedingtheit der Entstehung biblischer Textschichten ab 
dem 18. Jahrhundert schien jetzt umgekehrt die Autorität der Schrift samt 
all ihrer Wahrheiten unterminiert.

Dass die Kirche sich aufs Wort gründet, so musste dann erst allmählich 
wieder deutlich gemacht werden, hat eigentlich einen anderen Sinn: Es besagt, 
dass es in der Kirche einen Konsens darin gibt, auf das biblische Wort zu 
hören als gemeinsame Basis, die den Ursprung des Evangeliums wiedergibt. 
Dieses Hören kann aber nicht anders geschehen, als in je selbst verantworte-

1.3.  Kirche in dogmatischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   27 20.12.2012   10:12:35 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie28

ter Interpretation des in der Schrift Gelesenen. Darum erfolgte ja Luthers 
Übersetzung der Bibel ins Deutsche. Selbstverantworte Interpretation schließt 
auch die Möglichkeit von Dissens ein; und dieser regt an zu weiterer Inter-
pretation. Die Wahrheit wirkt nur über freie Einsicht – »sine vi humana, sed 
verbo« (Art. XXVIII der Confessio Augustana). Im Protestantismus wurde 
die Hochschätzung des Wortes auch gerne verbunden mit der Reduktion 
religiöser Kommunikation auf den verbalen Kanal; die evangelische Kirche 
ist dann eine Kirche des Wörter-Machens. Doch liegt unseres Erachtens die 
Pointe vielmehr darin, dass »Wort« das Prinzip dialogischer selbstverantwor-
teter Kommunikation (vgl. 7.1.) im Austausch mit dem Wortlaut der Bibel 
bezeichnet. Das orientiert alle verbalen und nonverbalen Kommunikations-
formen der Kirche am Modell des Gesprächs.

Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und das Priestertum der Getauften – 
congregatio sanctorum und notae ecclesiae
In der Confessio Augustana Art. VII trugen 1530 die protestantischen Stände 
eine bemerkenswert knappe Definition von Kirche vor: »Est autem ecclesia 
congregatio sanctorum, in qua evangelium pure docetur et recte administ-
rantur sacramenta.« In der deutschen Fassung: »Es wird auch gelehrt, dass 
allezeit eine heilige, christliche Kirche sein und bleiben muss, die die Ver-
sammlung aller Gläubigen ist, bei denen das Evangelium rein gepredigt und 
die heiligen Sakramente laut dem Evangelium gereicht werden.«

Darüber, dass die Heilszueignung durch Wort und Sakrament geschieht, 
braucht es nach diesem Verständnis von Kirche einen Konsens. Damit ist 
aber alles Nötige gesagt (»satis est«). Fragen der Hierarchie, des kirchlichen 
Rechts und der Tradition sind dann gerade nicht konstitutiv für Kirche. Sie 
gehören zu den »menschlichen Ordnungen« (vgl. Art. XV). Dieser Grundsatz, 
so werden wir später ausführen (vgl. 4.2.), gilt dann auch für die sich wan-
delnden Sozialformen der Kirche. Heilige sind nicht bestimmte Personen der 
Kirche aufgrund ihnen innewohnender Qualitäten, sondern die, die als Kir-
che zusammenkommen, sind heilig darum, weil Gott sie heilig macht. Dem 
entspricht Luthers These vom »allgemeinen Priestertum« der Gläubigen bzw. 
der Getauften (siehe 6.1.1.). 

Daneben kannte die Reformationszeit aber auch eine weitere Beschreibung 
von Kirche. In dieser wurden eine ganze Reihe von »Kennzeichen« (notae) 
aufgeführt: neben Wortverkündigung auch Taufe, Abendmahl, Ämter, Gebet, 
Kreuz, Ehrung der Obrigkeit, Fasten (WA 50,632,32ff.; 51,482,17ff.). Dabei 
konnten die Kataloge auch unterschiedlich sein. Manches in ihnen, wie z. B. 
die Ehrung der Obrigkeit und das Fasten, hat sich durch die Zeiten stark 
gewandelt. Diese Kennzeichen zeigen, was in der Regel und auf Dauer von 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   28 20.12.2012   10:12:35 Uhr



29

Kirche zu erwarten ist, und erweisen sich im Gegensatz zur Minimaldefini-
tion als deutlich zeitbedingter.

Sichtbare und unsichtbare Kirche – ecclesia visibilis et invisibilis
Die Unterscheidung zwischen sichtbarer und unsichtbarer Kirche hat unter 
den Reformatoren in Aufnahme der Tradition besonders H. Zwingli hervor-
gehoben (in: Christianae fidei expositio, 1531). Sie setzt den greifbaren, über-
prüfbaren und den nicht greifbaren (geglaubten) Anteil von Kirche einander 
gegenüber und bestimmt, dass sie sich wie das Sichtbare und das Unsichtbare 
zueinander verhalten. Man könnte daraus schließen, dass die unsichtbare 
Kirche die eigentliche Kirche ist, während die sichtbare nur eine unwichtige 
Vorstufe darstellt. Ein solches »spiritualistisches« Kirchenbild wird auch von 
Gruppen in der Reformationszeit vertreten. Aus der Perspektive der römisch-
katholischen Dogmatik wurde daher vermutet, dass die Protestanten letztlich 
doch die Heiligkeit der sichtbaren Kirche abwerten und zu einer spiritualis-
tischen Position tendieren. Die Unterscheidung hat ihren Sinn sowohl darin, 
vor der Identifizierung des Sichtbaren mit dem Unsichtbaren von Kirche zu 
bewahren, als auch deutlich zu machen, dass die sichtbare Kirche ohne die 
unsichtbare nichts ist. Aber es braucht auch die unsichtbare Kirche eine Sicht-
barkeit von Kirche(n), um erfahrbar zu werden. Luther hat dementsprechend 
die Rede von der verborgenen Kirche bevorzugt (vgl. Wendebourg 2005, 405f.) 
Die sichtbare Kirche »kann und soll […] auf die geistlich-verborgene Seite 
verweisen« (Hermelink 2011, 36).

Keine neutralen Ordnungen 
Die lutherische Theologie entwickelte aus dem minimalistischen Kirchenbe-
griff die Vorstellung von den »Adiaphora«, von solchen Gestaltungen in der 
Kirche, die gewissermaßen für Glaubenssachen unerheblich sind, so oder so 
geregelt sein konnten. Die große Leistung lag darin, dass damit eine Fülle von 
kirchlichen Gestaltungsfragen freigegeben wurde zu rationaler, pragmatischer 
und historischer Betrachtung, anstatt sie als heilige Tradition ein für allemal 
festzuschreiben und zum Gegenstand des Glaubens zu erklären. 

Damit ergab sich für das Verständnis von Kirche aber auch eine Gefahr, 
die dann in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus besonders 
deutlich hervortreten sollte. Man könnte aus der Vorstellung der Adiaphora 
schließen, dass ein großer Teil der Praktiken gewissermaßen gar nicht das 
Zeugnis der Kirche für den Glauben beträfe, als ob eine weltliche Seite der 
Kirche vollkommen geschieden sei vom geistlichen Auftrag (das wäre dann 
eine Eigengesetzlichkeit im absoluten Sinne eines Sachzwangs – und etwas 
anderes als relative Eigengesetzlichkeit im Sinne von Sachanforderungen, die 

1.3.  Kirche in dogmatischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   29 20.12.2012   10:12:35 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie30

Ethik und Theologie mit zu berücksichtigen haben; vgl. Honecker 1990, 
325f.). Eine solche scheinbar weltliche Regelung schien dann die Bestimmung 
zu sein, der von den Nationalsozialisten eingeführte »Arierparagraph« (der 
Menschen ethnisch-jüdischer Herkunft vom Staatsbeamtentum ausschloss) 
sei – wie sonst bei den Beamtengesetzen üblich – auf die kirchenbeamteten 
Pfarrer zu übertragen.

In der Barmer Theologischen Erklärung von 1934, These 3, wird demge-
genüber klargestellt, dass die Kirche »mit ihrer Botschaft wie mit ihrer Ord-
nung« bezeugt, dass Christus allein der Herr sei. Hierbei ist »wie« nicht als 
Ausdruck der Gleichrangigkeit von Botschaft und Ordnung zu lesen, so dass 
die Einsichten der Confessio Augustana negiert würden, sondern als ein ab-
gestuftes »wie auch« (Abraham 2009, 89–100), das darauf hinweist: Bei struk-
turellen Regelungen in der Kirche ist immer zu prüfen, in welchem Maße sie 
dem geistlichen Auftrag der Kirche zur Bezeugung der Botschaft in einer 
bestimmten Situation eher förderlich oder eher hinderlich sind.

Was Christinnen und Christen glauben, zeigt sich also zentral auch daran, 
was sie von der Kirche glauben – etwa daran, welche Bedeutung und Grenzen 
die faktische(n) Kirche(n) für sie haben und wie deren Bedeutung durch die 
eine universale Kirche relativiert wird. Die oben zitierten Sätze mit ihren 
Definitionen der Kirche sind nicht einfach ein dogmatischer Topos, losgelöst 
von der gelebten Praxis, sondern sie beziehen sich auf die Praxis des Glaubens 
an die Kirche. Und umgekehrt: Die Art, wie Menschen mit der faktischen 
Kirche umgehen, enthält eine ganze Dogmatik in sich, denn sie stellt eine 
implizite und faktische Antwort auf die von der Dogmatik diskutierten Wei-
chenstellungen dar.

Die impliziten Entscheidungen zum Verständnis von Kirche, die in den obi-
gen Bestimmungen enthalten sind, lassen sich so ausdrücken: 
•	 Das Leben als Christ und Christin ist angewiesen auf Kirche mit dem Bezug 

auf andere in ihrem Glauben. 
•	 Insofern wird Heil durch die Kirche (aber in welchem Sinne und wie ex-

klusiv?) vermittelt. 
•	 Kirche ist realistisch zu sehen statt enthusiastisch, sie ist noch nicht das 

ideale Gottesreich auf Erden, aber sie ist schon Zeichen, das darauf hin-
weist.

•	 Kirche vermittelt sich in Freiheit über Einsicht, nicht durch Unfehlbarkeit 
und Hierarchie.

•	 Gestaltungen von Kirche sind immer daraufhin zu beurteilen, in welchem 
Maße sie förderlich oder hinderlich sind für die Kommunikation des christ-
lichen Glaubens. 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   30 20.12.2012   10:12:35 Uhr



31

1.4.  Kirche in ethischer Perspektive

Was leistet Kirche für das Handeln? Religionen entwickeln Vorstellungen 
darüber, welches moralische Handeln richtig sei, welches Handeln als gut in 
einer Gesellschaft gelten soll. Das lässt sich zu allen Zeiten und bei allen Re-
ligionen beobachten. Aber erst in neuzeitlicher Perspektive wird ausdrücklich 
der Wert der Kirche nach ihrer Leistung für die Moral taxiert. Man unter-
scheidet dabei zwischen den Sektoren Religion und Moral und (teil)legitimiert 
dann Kirche durch ihre moralischen Effekte. Entsprechend treten Ethik und 
Dogmatik auseinander. Die Gewichtsverlagerung bei der Bewertung der Kir-
che von der Dogmatik zur Ethik und von ihrem Glauben zu ihrem Handeln 
findet sich sowohl in der Selbstbetrachtung innerhalb der Kirche wie auch 
der Betrachtung von außen auf die Kirche.

Von der Orthodoxie zur Orthopraxie – die Innenperspektive
Mit Aufklärung und Pietismus verlagerte sich in der Protestantischen Kirche 
das Interesse von der Orthodoxie auf die Orthopraxie. Nicht eine möglichst 
reine Lehre der Kirche, sondern eine möglichst überzeugende Praxis geriet in 
den Fokus, das moralische Leben der Gläubigen, gleich ob – wie beim Pietis-
mus – die Moral dann im Gegensatz zur sonstigen Gesellschaft oder – wie 
bei der christlichen Aufklärung – als ihre höchste Form gedacht ist. 

Im 20. Jahrhundert kam eine spezifische Debatte über den status confessi-
onis auf (vgl. Honecker 1995, 662–678). Dabei ging es darum, ob nicht nur 
bei bestimmten dogmatischen Irrlehren, sondern auch bestimmten ethischen 
Irrpraktiken der status confessionis auszurufen und damit die Gemeinschaft 
mit der solche Praxis unterstützenden Kirche aufzukündigen sei. In dem Be-
wusstsein, dass man gegenüber einer Kirche, die dem Antisemitismus nach-
gab, hätte so reagieren sollen, wurde seit den 1970er Jahren diskutiert, ob eine 
Gemeinschaft mit denjenigen Kirchen Südafrikas bestehen bleiben könne, 
die die Apartheid vertraten und damit eine rassistische Praxis gegenüber den 
Schwarzen in der südafrikanischen Gesellschaft und Politik legitimierten. 
Die Frage lässt sich auch auf andere Praktiken im Bereich von Menschen-
rechten, Ökologie und globaler Ökonomie beziehen. Dabei wird inzwischen 
häufiger von einem »processus confessionis« gesprochen, während dessen 
eine Entscheidung über Kirchengemeinschaft noch offen gelassen werden 
soll. 

Entsprechend wird auch eine stärker ethische Profilierung der Dogmatik 
vorgeschlagen. Ein Beispiel dafür aus der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
ist die Theologie Jürgen Moltmanns (vgl. Moltmann [1975] 2010). 

1.4.  Kirche in ethischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   31 20.12.2012   10:12:35 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie32

Moltmann sah gerade in der Ekklesiologie einen Veränderungsbedarf und plä-
dierte für eine Ergänzung der notae ecclesiae. Die Rede des Apostolicums von der 
heiligen katholischen Kirche sei entsprechend auszulegen auf das dem Glauben 
entsprechende ethische Handeln (vgl. a.a.O., 363ff.): Moltmanns Stichworte dafür 
lauten: »Katholizität und Parteinahme« (a.a.O., 373), »Heiligkeit in Armut« (a.a.O., 
378) und »Apostolat im Leiden« (a.a.O., 383). Interessant ist auch, wie sich das 
Missionsverständnis in diesem Zeitraum entsprechend erweiterte: Mission gilt 
nicht mehr einfach als missio ecclesiae, als Mission durch die Kirche, die die Men-
schen zu Taufe und Glauben bewegen soll und so inkludiert. Vielmehr wird Mis-
sion nun als missio Dei (vgl. Margull 1965), verstanden, als Gottes Gang in die 
Welt, an dessen Durchsetzung von Frieden, Gerechtigkeit und Verantwortung für 
die Schöpfung die Kirche teilhat.

Politische und moralische Effekte – die Außenperspektive
Wird die Kirche von außen her betrachtet, besteht kein Interesse an ihrem 
internen Selbstverständnis, sondern man fragt nach ihren gesellschaftlichen 
Effekten, d. h. ihren Wirkungen auf Politik und Moral. So erscheint die Kirche 
in der Geschichtsschreibung vornehmlich als politische Akteurin, und in der 
Soziologie gilt sie als die Institution mit gesellschaftlichem Normierungs- bzw. 
Sinnfindungs- und Legitimierungspotential. Besonders deutlich tritt der 
Sachverhalt auch im massenmedialen Echo zutage. Von bischöflichen Pre-
digten und vom Kirchentag etwa wird primär daraufhin berichtet, welche 
politischen Optionen oder welche moralischen Positionen gerade von der 
Kirche unterstützt werden. Dabei wird die Kirche dann nach typischen Al-
ternativen bewertet: Sie kann als konservative Traditionskirche oder als pro-
gressive Avantgarde (Modell »Befreiungskirche«) erscheinen. Sie kann als 
Positionen verschärfend (vgl. die »prophetische Kirche«) oder als gesellschaft-
liche Antagonismen ausgleichend (vgl. die Serviceleistungen einer »diakoni-
schen Kirche«) gesehen werden. Sie kann als undemokratische Kirche (mit 
Hierarchie und Bürokratie) oder als besonders demokratische Kirche (mit 
lebendiger Basis) erscheinen. De facto wirkt die Kirche auch vor Ort stark in 
die Gesellschaft als kulturelle Akteurin (Musik, Bildungsveranstaltungen etc.) 
ein und wird auch in den lokalen Pressemeldungen vorwiegend als solche 
abgebildet, als Veranstalterin des örtlichen Bildungs- und Kulturangebots.

Gerade in Bezug auf Ethik und Moral treten in der öffentlichen Wahrnehmung 
die Unterschiede innerhalb der Kirche zwischen auffallenden Einzelnen oder klei-
nen Gruppen und der Kirche als verfasster Institution hervor. In der Wahrneh-
mung der Öffentlichkeit erscheint die Institution typischerweise als Ausdruck von 
bürokratischem Konservativismus (oder ethisch-moralischer Unbestimmtheit): 
Z. B. gilt die Kirche als Gegnerin sexueller Freizügigkeit und Fürsprecherin für die 
Familie oder sie bezieht nicht deutlich genug Stellung gegen jeden Krieg. Einzelne 

LehrbuchPrTh_20.12.indd   32 20.12.2012   10:12:35 Uhr



33

Gruppen der Kirche werden als solche gesehen, die in innerkirchlichen Konflikten 
über ethische Themen eine bestimmte Position vertreten, mit der man überein-
stimmt oder nicht: etwa in Sachen Feminismus, Homosexualität, Umwelt, Frieden. 
Individuen können zu einer moralischen Autorität werden, gerade auch in ihrer 
Kritik an etablierten Größen der Gesellschaft und ihrer Differenz zur Institution 
Kirche. 

So stehen in der modernen Gesellschaft die Kirche und diejenigen, die sich 
als ihr zugehörig ansehen, unter Legitimationsdruck. Dass die evangelische 
Kirche als relevant für die Gesellschaft erscheint, muss sie an ihren ethischen 
Effekten erweisen. Ihr helfendes Handeln in Diakonie und in der Notfall- und 
Telefonseelsorge ist das, was allgemein in der Gesellschaft anerkannt wird. 
In einer religionspluralen Gesellschaft sind an kirchlichen Fragen nicht die 
dogmatischen Interna, sondern nur die ethischen Fragen von so allgemeinem 
Interesse, dass die Massenmedien darüber berichten.

Neuere Kirchentheorien reagieren auf diese Situation. Wolfgang Huber beschreibt 
die Kirche in ihren Leistungen als intermediäre Institution der Zivilgesellschaft 
(vgl. Huber 1998). Der weltanschaulich neutrale Staat ist darauf angewiesen, dass 
in der Gesellschaft dennoch ein Wertediskurs geführt wird, und für diesen ist 
neben Parteien und anderen Organisationen der Beitrag der Kirchen unverzicht-
bar (mehr dazu in 3.5.3.1).

1.5.  Kirche in praktisch-theologischer Perspektive

Der Überblick in den Abschnitten 1.2. bis 1.4. hat deutlich gemacht: Die Ge-
schichte der Kirche wirkt in die Gegenwart hinein; das tatsächlich gelebte 
Verhalten in und mit der Kirche enthält eine implizite Dogmatik; die Außen-
wirkung von Kirche ist ethisch zugespitzt. Darum haben Exegese, Kirchen-
geschichte, Dogmatik und Ethik auch für die praktisch-theologische Pers-
pektive Bedeutung. Der Schwerpunkt der praktisch-theologischen Perspektive 
liegt aber in der Frage: Wie ist die faktische jetzige Kirche? – die jetzige und 
nicht die Gewesene der Exegese und Kirchengeschichte, die faktische und 
nicht die ideale oder kategoriale der Dogmatik, die Kirche, wie sie ist und 
nicht so sehr, welche moralischen und ethischen Prinzipien ihr Handeln re-
gieren und welche Effekte es hat, wie es eine ethische Perspektive nahelegt.

Freilich, eine solche empirisch-deskriptive Zuspitzung der praktisch-theo-
logischen Perspektive ist ihrerseits nicht selbstverständlich. Die Frage der Be-
deutung christlicher Normen bleibt im Raum. Wie beides aufeinander zu 

1.5.  Kirche in praktisch-theologischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   33 20.12.2012   10:12:35 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie34

beziehen ist, bleibt zu diskutieren und verfolgt als Fragestellung die Praktische 
Theologie seit ihrem Beginn als wissenschaftliche Disziplin. Darum soll jetzt 
im Blick auf die Debatte in der Praktischen Theologie verdeutlicht werden, 
welche möglichen Optionen und typischen Modelle bereits ausgearbeitet 
wurden, um von da aus offenzulegen, mit welchen Gründen und in welcher 
Weise die hier vorgelegte Darstellung einer praktisch-theologischen Kirchen-
theorie arbeitet. 

Die Praktische Theologie als wissenschaftliche Disziplin hat sich heraus-
gebildet im Zusammenhang mit einem grundsätzlichen Wandel in der christ-
lichen Reflexion über die Kirche. Sie steht für diesen Wandel, betreibt ihn 
mit. Im 18. Jahrhundert verliert nämlich das Verständnis von Kirche seine 
Selbstverständlichkeit und Eindeutigkeit.

Die Aufklärung fragte nach der gesellschaftlichen Funktion von Kirche. Welchen 
Beitrag leistet Kirche zur Sittlichkeit? Kirche wird zu einer Möglichkeit, die reli-
giöse Fundierung von Sittlichkeit zu befördern. Der wirklich aufgeklärte Mensch 
kann das mit seiner natürlichen Religion aber auch selber. Kirche wird also zu 
einer Möglichkeit neben anderen, legitimiert durch ihre ethische Bedeutung. Da-
neben bekam die Kirche Konkurrenz durch die kleinen persönlichen Gemein-
schaften der Pietisten. Ein Gegenmodell von Kirche trat auf: Kirche als Gruppe 
der wahrhaft Gläubigen, in kritischem Abstand zu den lauen Großkirchen, als 
»ecclesiola in ecclesia« (Philipp Spener). 

Eine Reaktion auf die veränderte Lage ist das Entstehen von Praktischer Theo-
logie. In ihr wird jetzt neu und in anderer Weise das Thema Kirche verhan-
delt – vor dem Hintergrund der Nicht-Selbstverständlichkeit von Kirche und der 
Pluralisierung von Frömmigkeiten. Dabei werden – im Zusammenhang unter-
schiedlicher historischer Situationen, aber immer auch über sie hinauswei-
send – unterschiedliche Modelle einer praktisch-theologischen Kirchentheorie 
entwickelt (ausführlicher und weiter ausdifferenziert dazu Hermelink 2007).

1.5.1.	 Elementare Kirchentheorie
	 (Friedrich Schleiermacher)

In ihrer Bedeutung für die weitere praktisch-theologische Literatur über Kir-
che kaum überschätzt werden können die Vorstellungen von Friedrich Schlei-
ermacher (1768–1834) über Theologie insgesamt und darin Praktischer Theo-
logie und Kirchentheorie (vgl. bes. seine Vorlesung »Praktische Theologie«, 
[1850] 2010, und seine »Kurze Darstellung des theologischen Studiums« 
[21830] 1910). Darum wird auf sie etwas ausführlicher eingegangen.

LehrbuchPrTh_20.12.indd   34 20.12.2012   10:12:35 Uhr



35

Enzyklopädische Verortung der Theologie und die Aufgabe
Praktischer Theologie 
Erste Entscheidungen, die für Schleiermachers Theorie der Kirche grundle-
gend sind, fallen schon in seinem Verständnis von Theologie. Umgekehrt ist 
für Schleiermachers Verortung der Theologie im Bereich der Wissenschaften 
die Beziehung der Theologie zur Kirche von vornherein mit in den Blick zu 
nehmen.

Theologie zählt er zu den positiven Wissenschaften (vgl. Schleiermacher 
1910, § 1), d. h. sie ist auf eine bestimmte kulturelle Aufgabe in der Gesellschaft 
bezogen, in diesem Fall der Gestaltung von Religion durch eine Kirche, was 
sie von reinen Wissenschaften (z. B. Mathematik oder Chemie) unterscheidet 
und mit anderen wie der Medizin und der Rechtskunde verbindet. Dieses 
praktische Interesse erst verknüpft dann auch exegetisches, historisches und 
philosophisch-theologisches Wissen (z. B. betreffend den Gegenstand Kirche) 
zu einem zusammengehörigen Ganzen. Dabei ist es Aufgabe der Praktischen 
Theologie, nach den Möglichkeiten religiöser Kommunikation zu fragen (vgl. 
2010, 17). Schleiermacher spricht von »Circulation«, dem »Umlauf, zu dem 
die Praktische Theologie die Theorie aufstellen soll«. Das Prinzip dafür ist: 
»[A]lle wirken und lassen auf sich wirken« (a.a.O., 50). Diese Zirkulation 
bedürfte eigentlich keiner Theorie; Theorie wäre überflüssig, wenn alles schon 
von allein gegenseitig aufeinander wirkt. Aber sie bildet sich im Interesse an 
einem gezielten Handeln. Dass dies nötig sei, begründet Schleiermacher mit 
den durch die Konfessionen gegebenen Alternativen (vgl. a.a.O., 51f.). Den 
Gedanken weiter fortgeführt, lässt sich sagen: Praktisch-theologische Theo-
rie kirchlicher Kommunikation wird nötig, wenn nicht mehr nur eine ur-
wüchsige Vielfalt tradiert werden kann, weil plurales und konträr begründe-
tes kirchliches Handeln sich entwickelt (z. B. wie ein Gottesdienst zu gestalten 
sei, was die Aufgaben des Pfarramt und seine Grenzen seien). Zudem bedür-
fen Abbrüche religiöser Kommunikation einer gezielten Aufarbeitung, je 
mehr sie – wie in der Neuzeit der Fall – strukturell bedingt sind. Darum ent-
wickelt die Praktische Theologie »Kunstregeln« (a.a.O., 17) der Theologie, 
auch »Verfahrungsweisen« (1910, §260) oder »Technik« (2010, 25) religiöser 
und theologischer Kommunikation genannt. Die Kunstregeln beziehen sich 
zu einem guten Teil auf das pastorale Handeln, aber nicht darauf allein: »Wir 
brauchen [...] nicht den Umfang der praktischen Theologie zu beschränken 
auf das was in der eigentlichen Amtsführung des Geistlichen liegt; es wird 
alles hineingehören was ein Handeln in der Kirche und für die Kirche ist, ein 
solches wofür sich Regeln darstellen lassen« (a.a.O., 27).

1.5.  Kirche in praktisch-theologischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   35 20.12.2012   10:12:35 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie36

Der Begriff der Kirche
» [...], der Begriff der Kirche, [...]. Das äußere dabei ist sehr leicht abgemacht; die 
christliche Kirche hat ihr ganz allgemeines Unterscheidungszeichen, es ist die 
Taufe, wodurch etwas als ein Element der christlichen Kirche bestimmt wird, und 
darin liegt die Beziehung auf Christentum. [...] Ein Urbild ist in Christo gegeben, 
dem er [der menschliche Geist] angenähert werden soll, [...] so wäre die christliche 
Kirche die Gesammtheit derer welche in ihrem gemeinsamen Leben diesem sich 
annähern wollen; und also die Regel, wie das in der christlichen Kirche auf eine 
richtige Weise geschehe, die folgende: Das richtige ist das was eine solche Annä-
herung in sich schließt, und das falsche das wodurch sie verhindert wird« (a.a.O., 
57). 

In dem formalen Mitgliedschaftszeichen der Taufe liegt ein qualitatives Kri-
terium dessen, was Kirche ausmacht: Christus – und damit die Annäherung 
an das in ihm gegebene »Urbild«. Wie kann durch Kirche diese Annäherung 
erreicht werden? Schleiermacher grenzt sich von Extrempositionen (vgl. 
a.a.O., 60) ab: Kirche ist nicht bloße »Lehranstalt«, wie man im Gegensatz 
zum Katholizismus betont hat (so die These der Aufklärung), denn »Erbau-
ung« ist umfassender, enthält Gefühl, religiöse Unmittelbarkeit (a.a.O., 59). 
Aber Kirche ist auch nicht ein eigenes Gemeinwesen (vgl. den Pietismus), 
denn das setzt sich, konsequent, gedacht in »eine Opposition zum Staate« 
(a.a.O., 60). Wie lässt sich dann, wenn Kirche weder »bloße Sittenschule« 
noch umfassender »Kirchenstaat« sein soll, positiv sagen, was gemeint ist? 
»Wir sagen nun, Die evangelische Kirche ist eine Gemeinschaft des christli-
chen Lebens zur selbständigen Ausübung des Christenthums« (a.a.O., 62). 
In Wechselwirkung aufeinander (»Circulation«) entstehen mündige Chris-
tinnen und Christen. Einzelne bestimmen ihre Beziehung zu dem Sachverhalt, 
der abgekürzt Christus heißt, dabei werden sie von ihrer Gemeinschaft, ge-
nannt Kirche, durch die bei ihr gepflegte Reflexion (mittels der dafür wissen-
schaftlich ausgebildeten Theologie) unterstützt. Die Kirchentheorie widmet 
sich der Frage, wie durch kirchliches Handeln bezogen auf Individuen und 
auf »Formen der Gemeinschaft« »die selbstthätige Ausübung des Christen
thums erhalten und gestärkt« wird (a.a.O., 63).

Schleiermacher geht es darum, Kirche in den Blick zu nehmen als einen 
Kommunikationsvorgang zwischen zur Mündigkeit berufenen Individuen und 
dem (historisch vermittelten) Kriterium der Beziehung auf Christus. 

Das Handeln in der und für die Kirche (Schleiermacher nennt es »Kirchenleitung«) 
ist hinsichtlich seiner Kommunikationsstruktur zu differenzieren in Handeln im 
Zusammenhang mit Individuen (»Kirchendienst«) und Handeln im Zusammen-
hang mit Gesamtheiten von Kirche (»Kirchenregiment«). Schleiermacher beginnt 
dann in seiner Vorlesung Praktische Theologie beim »[L]ocalen«, dem »Kirchen-

LehrbuchPrTh_20.12.indd   36 20.12.2012   10:12:35 Uhr



37

dienst: Auf knapp 450 Seiten werden das überwiegend »darstellende Handeln« 
(im Gottesdienst), das seinen Zweck in sich selbst trägt, und das überwiegend 
»wirksame Handeln« (in Religionsunterricht, Seelsorge und Gemeindeorganisa-
tion), das auf Veränderung bei anderen zielt, behandelt. Dann folgt auf knapp 200 
Seiten der Teil über das »Kirchenregiment. Er diskutiert Modelle der Kirchenver-
fassung (Konsistiorial-, Presbyterial- und Episkopalsystem), den Einfluss der Ge-
samtkirche auf die Einzelgemeinde und die Frage, welche Rolle Dogmen spielen; 
sehr kurz wird das Verhältnis zu Staat, Wissenschaft und geselligem Leben bedacht. 
Abschließend geht es kurz über »das ungebundene Element oder die freie Geistes-
macht, die der einzelne auf das Ganze der Kirche ausübt«. Gedacht ist dabei an 
die Bedeutung einzelner in wissenschaftlicher Theologie ebenso wie der sonstigen 
Öffentlichkeit (Schleiermacher denkt an den »Schriftsteller«). Auch diese sind als 
Teil des »Kirchenregiments« zu begreifen, denn auch für dieses gilt das zirkulie-
rende System der Wechselwirkungen. 

Schleiermacher gestaltet gerade in der Situation zurückgehender Selbstver-
ständlichkeiten seinen Kirchenbegriff knapp und funktional (wie sich im 
Vergleich mit nachfolgenden Positionen zeigen wird; vgl. 1.5.2. und 1.5.3.). 
Aber was von der Kirche ausgesagt wird, ist schlechthin konstitutiv und lässt 
sich darin als eine kreative Interpretation der Bestimmung von Art. 7 der Con-
fessio Augustana interpretieren: Kirche ergibt sich notwendig nur aus der 
Selbstbetätigung der Einzelnen, die des Zusammenschlusses bedarf (congre-
gatio), und aus der Traditionsvermittlung der Größe Christus, die de facto 
durch die Kirche geschehen ist und geschieht (Evangelium recte docetur). 
Das reicht auch ihm für den Kirchenbegriff aus. Damit Kirche eine Selbst-
verständlichkeit bleibt, muss die Kommunikation zwischen Individuen und 
Tradition bewusst gemacht und beachtet werden. 

Aber das Verhältnis zwischen Individuum und Tradition wird im Laufe 
des 19. Jahrhunderts und noch mehr im 20. Jahrhundert immer unselbstver-
ständlicher und damit auch die Gestalt und Begründung von Kirche. In Re-
aktion auf diese Veränderungen führt dies zu anderen Mustern bei den spä-
teren Entwürfen der Praktischen Theologie 

1.5.2.	 Kirchliches Leben als Basis Praktischer Theologie
	 (Carl Immanuel Nitzsch)

In der Mitte des 19. Jahrhundert verfasst der Schleiermacherschüler Carl 
Immanuel Nitzsch (1787–1868) seine Gesamtdarstellung Praktischer Theo-
logie. Zu dieser Zeit ist eine selbstverständliche Gültigkeit von Traditionen 
nicht nur bei Intellektuellen, sondern besonders auch bei der neuen Klasse 

1.5.  Kirche in praktisch-theologischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   37 20.12.2012   10:12:35 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie38

der Arbeiter nicht mehr gegeben. Institutionen wie das Königtum bestehen 
noch, erweisen sich aber durchaus als zerbrechlich. In dieser Situation gibt 
Nitzsch der Kirchentheorie eine veränderte Aufgabe: Nun geht es darum, die 
Existenz von Kirche umfassender zu legitimieren und dabei ein bestimmtes 
Verständnis von Kirche verpflichtend zu machen. Mit der Vorstellung von 
Kirche soll erst einmal überhaupt eine Basis für die Entfaltung einer Prakti-
schen Theologie geschaffen werden. Auch diese Fassung von Kirchentheorie 
wirkte stilbildend.

Fundierende Allgemeine Theorie des kirchlichen Lebens 
Mit dem ersten Band (1847) setzt die Darstellung anders ein als Schleierma-
chers Vorlesung und verlagert die Gewichte. Er enthält eine »Allgemeine Theo
rie des kirchlichen Lebens«. Nitzsch begründet: »Es wurde mir nach und nach 
zu einem unabweislichen Erforderniss, bevor ich die Kunstlehren entwickelte, 
urbildliche und geschichtliche Begriffe vom kirchlichen Leben im Ganzen 
aufzustellen« (Nitzsch 1847, Vorwort S.  V). Aus Schleiermachers enzy
klopädischen Präliminarien inklusive eines schlanken Kirchenbegriffs wird 
bei Nitzsch eine ausgebaute fundierende Kirchentheorie der Praktischen Theo-
logie. Sie erst gibt der Praktischen Theologie ihre Einheit (vgl. a.a.O., 13).

Kirche als »actuoses Subject«
Die Kirche ist für Nitzsch die Form, »durch welche sich der christliche Glaube 
als Gemeinschaft in und an der Welt bethätigt« (ebd.). Darin liegt eine ge-
genüber Schleiermacher wie dem Katholizismus vorgenommene Abgren-
zung: 

»Das Subject der kirchlichen Ausübung des Christenthums ist der ersten Potenz 
nach weder der einzelne Christ als solcher noch der Kleriker, sondern eben die 
Kirche, oder die zuerst und im Allgemeinen nur von Christi Stiftung und Amt 
abhängige Gemeine in der Selbigkeit und Allheit ihrer Mitglieder, es sei dass sie 
in dem protensiven Existentwerden oder in extensiver Einheit gedacht werde, es 
sei dass sie versammlungsweise und allseitig oder gegenseitig und durch Indivi-
duen handle« (a.a.O., 14). 

Die Basis praktisch-theologischer Reflexion ist demnach Kirche im Horizont 
ihrer Herkunft und als Gesamtbild, auf Zukunft hin, in allen Sozialformen 
bis zu den Individuen hin. Das Gemeinsame, Zeiten und Individuen über-
greifende von Kirche ist der eigentliche Gegenstand. Kirche ist zu begreifen 
als Akteur eigener Art, als »actuoses Subject« (a.a.O., 111).

LehrbuchPrTh_20.12.indd   38 20.12.2012   10:12:35 Uhr



39

Urbild Kirche und Christentum 
Nitzsch erweitert gegenüber Schleiermacher auch die praktisch-theologische 
Methodik. Schleiermachers Kunstregeln gelten ihm als »technische Methode« 
(a.a.O., 121), denen nun aber für die Kirchentheorie wie insgesamt in der 
Praktischen Theologie die »empirische Methode« (sie schließt die historische 
Darstellung mit ein) und die »Methode des Begriffs, oder die logische Me-
thode« voranzustellen sind (a.a.O., 120f.). So muss man bei der Kirchenthe-
orie »vom allgemeinen zum historischen, vom historischen zum Kunstbe-
griffe fortschreiten. Demnach wird uns der urbildliche Begriff vom kirchlichen 
Leben, der jetzige Zeitpunkt seiner protestantischen Entwickelung, und der 
leitende Gedanke für alle zu erfüllenden Aufgaben besonders beschäftigen« 
(a.a.O., 122). 

Das »Urbild« ist jetzt nicht Christus, sondern die Kirche (vgl. z. B. a.a.O., 
131). Freilich geht auch Nitzsch bei der Idee des kirchlichen Lebens dann 
doch wie Schleiermacher von einem vorab zu klärenden Religionsbegriff aus 
(vgl. a.a.O., 131) und er entwickelt den Kirchenbegriff im Gegenüber zu einer 
Vorstellung vom Christentum. Die Entfaltung der Christentumstheorie aber 
wird der Ethik zugewiesen (vgl. a.a.O., 12f.). 

So folgen bei Nitzsch in der Kirchentheorie seiner Praktischen Theologie auf diese 
Feststellungen die »Grundbestandteile des kirchlichen Lebens« (a.a.O., 153ff.), die 
notae ecclesiae, aber auch Geselligkeit, Amt, Einzelgemeinde, Gemeindegruppe, 
kirchliche Union, Erneuerungs- und Bewahrungsstrukturen. Dann kommen die 
»Thätigkeiten des kirchlichen Lebens« (Einheit, Unterschiede, Lehre, Feier, See-
lenpflege, Zucht, Haushaltung [=Diakonie], Regierung). Als drittes diskutiert 
Nitzsch das Verhältnis zu anderen Gemeinschaften (Staat, Religionen, Familie, 
Wissenschaft, Kunst, Arbeit/Spiel). So weit der Urbildteil. Darauf folgt der empi-
rische: »Grundsätze des Ev.-kirchlichen Lebens«; er enthält die protestantischen 
und katholischen Grundsätze der ev. Kirche, innerevangelische Unterschiede, Ent-
wicklungstendenzen einschließlich der Union. Predigt, Gottesdienst, Seelsorge, 
Unterricht usw. werden dann in den folgenden Bänden behandelt.

Kirchliche Verengung oder empirische Kirchentheorie?
Nitzsch’ Kirchentheorie ist in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts sehr 
unterschiedlich bewertet worden: Für Gert Otto vollzieht sich bei Nitzsch der 
von da an die Praktische Theologie prägende Grundfehler der »ekklesiologi-
schen Verengung«; Nitzsch hat die Kirche dogmatisch zum Subjekt gemacht 
(vgl. Otto 1986, 24). Volker Drehsen (1988, 136ff.) hingegen findet: Hier be-
ginnt die Ausbildung von Praktischer Theologie als einer empirisch-soziolo-
gisch denkenden Wissenschaft von Institutionen, und dies zeitgleich zur He-
rausbildung der modernen Soziologie. Das ist in der Tat das Neue bei Nitzsch. 

1.5.  Kirche in praktisch-theologischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   39 20.12.2012   10:12:35 Uhr



Kapitel 1: Die Frage nach der Kirche als Bestandteil der Praktischen Theologie40

Er kann so als Initiator einer empirischen Praktischen Theologie, einer be-
schreibenden Ekklesiologie angesehen werden. 

An der Wende zum 20. Jahrhundert hat dann Paul Drews das Programm einer 
empirischen Praktischen Theologie ausgearbeitet (zusammengefasst in Drews 
1913, 1746–1757). In ihr spielt die »religiöse Volkskunde« eine maßgebliche Rolle. 
Sie erforscht, nicht zuletzt durch Mithilfe der Pfarrer, die jeweilige Religion und 
Sittlichkeit des »ländlich-bäuerlichen Volkes«, der »Industriebevölkerung«, der 
»mittleren Schichten« und der »sog. gebildeten Stände«. An die Stelle der Dicho-
tomie von Aberglaube und Glaube tritt die Einsicht in faktische komplexe Kom-
binationen populärer Religion. Für die Theologie ergeben sich kritische Rückfra-
gen und neue Aufgaben. Die genaue Wahrnehmung soll den Geistlichen dazu 
verhelfen, verborgene Religion zu entdecken, kommunikative Fehlgriffe in der 
Gemeindearbeit zu vermeiden und die Entwicklung zeitgemäßer religiös-sittlicher 
Ausdrucksfomen zu unterstützen.

Gerade wenn Nitzsch als Vorläufer einer Verengung der Praktischen Theo-
logie auf Kirche als historisch-dogmatischer Norm und zugleich Vorläufer 
einer empirischen Kirchentheorie in Anspruch genommen werden kann, 
stellt sich umso genauer die Frage nach dem Verhältnis von empirischer und 
dogmatischer Kirchentheorie. Man könnte Nitzsch so lesen, dass beide in 
strengem Wechselverhältnis gedacht werden sollen. Doch im Blick auf die 
weitere Entwicklung in den Entwürfen der Praktischen Theologie ist festzu-
stellen, dass nun erst einmal eine andere Zuordnung beider Größen wirksam 
wird.

1.5.3.	 Kirchentheorie als Norm für die Praxis
	 (vom Historismus zur Dialektischen Theologie)

Bestimmend für die Praktische Theologie im weiteren Verlauf des 19. Jahr-
hundert wird die Differenz von kirchlichem Ideal und kirchlicher Wirklich-
keit. Dabei geht die Tendenz dahin, das Ideal möglichst detailliert (empirisch) 
darstellen, um umso genauer auf die Wirklichkeit einwirken zu können, sei 
es durch Scheidung von ihr oder durch ihre Reformierung. »Kirche« wird 
zum Synonym für diese Wirklichkeit, die mittels Praktischer Theologie er-
reicht werden soll.

Als Beispiel können Definitionen der Praktischen Theologie dienen. Der konser-
vative Lutheraner Gerhard von Zezschwitz (1825–1886) definiert: »Praktische 
Theologie ist die Theorie von der fortgeschrittenen Selbstverwirklichung der Kirche 
in der Welt« (Zezschwitz 1876, 5). Der stark die historische Dimension der Prak-

LehrbuchPrTh_20.12.indd   40 20.12.2012   10:12:35 Uhr



41

tischen Theologie erforschende Ernst Christian Achelis (1838–1912) redet von der 
»Selbstbethätigung der Kirche« als Thema der Praktischen Theologie (31911, 19). 
Im Zeitalter der Dialektischen Theologie liest man bei Alfred Dedo Müller (1890–
1971): Praktische Theologie ist die »theologische Lehre von der richtigen Verwirk-
lichung des Reiches Gottes in der Kirche und durch die Kirche in der Welt« (1950, 
30). Bei dem späten Vertreter der Dialektischen Theologie Rudolf Bohren (1920–
2010) heißt es: Praktische Theologie ist »Wissenschaft von der aktuellen Sammlung 
und Sendung der Kirche. Darum hat sie das Werden und Wirken von Geist und 
Wort an der Kirche und durch die Kirche zu ihrem Gegenstand« (1964, 9).

Wir spitzen zu (und übergehen damit die Differenziertheit in den einzelnen 
Ansätzen, besonders die kritische Distanz der Dialektischen Theologie ge-
genüber empirischer Kirchlichkeit): Die Kirche kommt bei diesem Modell in 
den Blick als antimodernes Gegenbild; die alten dogmatischen Begriffe werden 
empirisiert, vor allem mit der Vorstellung, es hätte früher wirklich diese alte 
gute Kirche empirisch gegeben. Die Folge eines solchen Denkens ist: Was sich 
nicht damit deckt, wird pauschal ausgegrenzt oder nicht weiter beachtet; ein 
Vergemeinschaftungsdruck wird aufgebaut; die Kirche versteht sich als ethi-
sche Avantgarde mit innerer Dominanz über säkulare Kultur.

Damit verbindet sich ein Idealbild von Kirche, das sich etwa so zusammen-
fassen lässt: Kirche hat den Sonntagsgottesdienst als Zentrum ihres Lebens, 
Gemeindeglieder entscheiden sich als Ausdruck ihrer Übereinstimmung mit 
dem Credo für die Taufe ihrer Kinder, welche das Bekenntnis dann für sich 
bewusst in der Konfirmation übernehmen, Frömmigkeit wird im Alltag durch 
Bibellese, Andacht und Gebet tagtäglich gelebt, das Gesangbuch ist das ge-
liebte Hausbuch der ganzen Familie, in Lebenskonflikten wird der Seelsorger 
aufgesucht, der auch am Sterbebett zugegen ist.

Das Problem ist nur: Eine mit einem solchen Idealbild Praktischer Theo-
logie übereinstimmende Kirche wurde in Deutschland mittlerweile zur 
Randgruppe in der Gesellschaft wie zur Minderheit auch unter den Kirchen-
mitgliedern (vgl. 5.2.). Es ist zu vermuten, dass es diese Form von Kirchlich-
keit auch schon zu früheren Zeiten nicht als Mehrheitsphänomen gegeben 
hat. Die Beziehung von kirchentheoretischem Ideal der Praktischen Theo-
logie und kirchlicher Praxis droht so in das vorwissenschaftliche Muster 
zurückzufallen, dass die Theorie der Praxis einfach sagt, was zu tun sei. Die 
kirchentheoretischen Bilder fungieren wie einst die dogmatische Ekklesio-
logie, während empirische Befunde zur Kirche der Gegenwart tendenziell ig-
noriert, jedenfalls nicht als Herausforderung für die Theoriebildung genutzt 
werden.

1.5.  Kirche in praktisch-theologischer Perspektive

LehrbuchPrTh_20.12.indd   41 20.12.2012   10:12:35 Uhr


