Unverkiufliche Leseprobe aus:

Claudia von Alemann, Dominique Jallamion, Bettina
Schifer
Das néchste Jahrhundert wird uns gehren
Frauen und Utopie 1830-1840

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern,
auch auszugsweise, ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags
urheberrechtswidrig und strafbar. Dies gilt insbesondere
fiir die Vervielfiltigung, Ubersetzung oder die Verwendung
in elektronischen Systemen.
© S.Fischer Verlag GmbH, Frankfurt am Main



Einladung

»Wir haben die Frau als philanthropische Schriftstellerin, als
Priesterin des Systems der Liebe, als republikanische Poetin, als
Poetin der Zukunft — Fourieristin oder Saint-Simonistin —
kennengelernt, und unsere schonheitsliebenden Augen haben
sich niemals an all diese abgeschmackten HaBlichkeiten, diese
gottlosen Niedertrichtigkeiten und frevelhaften Nachahmun-
gen ménnlichen Geistes gewohnen konnen. . .«

So spricht der bekannte franzdsische Lyriker Charles Baude-
laire iiber die »hochst ungehorigen« Aktivitdten jener »freien
Frauen«, die zwischen 1830 und 1840 mit ihren Schriften
eigenstdndige gedankliche Durchquerungen der Frauensitua-
tion und ihre Freiheitswiinsche in die Offentlichkeit tragen. Die
vorliegende Sammlung vereinigt ihre so unterschiedlichen Tex-
te: Die zwei Pamphlete Claire Démars, eine Reihe von Artikeln
aus der Frauenzeitung einer kleinen Gruppe von saint-simoni-
stischen »Miadchen aus dem Volke«, Suzanne Voilquin, Dési-
rée Véret-Gay, Reine Guindorf und anderen, sowie Flora
Tristans erste Publikation von 1835, worin sie die Griindung
einer Organisation, die sich alleinreisender Frauen annehmen
soll, vorschlédgt, und ihren Brief an Olympe aus dem Jahre
1839.

Innerhalb des Motivs der Freiheit der Frauen, des Leitmotivs
der hier vorliegenden Veroffentlichungen, deuten die diversen
Formen und Titel schon die unterschiedlichen Entstehungszu-
sammenhinge, ihre im besonderen verschiedenen theoreti-
schen und praktischen Bezugspunkte und Ziele an.

Die Zeitung der Niherinnen Suzanne, Jeanne-Désirée und
Marie-Reine (wie sie ihre Artikel signieren), die von 1832 bis
1834 unter wechselnden Titeln als »Die neue Frau — Apostolat
der Frauen« und »Die freie Frau — Tribiine der Frauen« in Paris
erschien, sowie die beiden Broschiiren Claire Démars aus dem
Jahre 1833, »Appell einer Frau an das Volk. ..« und »Meine
Moral der Zukunft« stehen in engerem Kontext mit den Lehren
und Unternehmungen jener Gruppe von Sozialutopisten, die
ab 1830 Saint-Simons Theorien iiber eine friedliche, harmoni-

7



sche Zukunftsgesellschaft in praktische Politik umzusetzen
suchte und dementsprechend »Befreiung des Volkes — Befrei-
ung der Frau« auf ihre Fahnen geschrieben hatte.

Die im umfassendsten Sinne politischen Problematisierungen
und Haltungen der saint-simonistischen Gruppe, die ab 1830
zunehmend an die Offentlichkeit tritt und den Charakter einer
Glaubensgemeinschaft annimmt, werden von Claire Démar
und den Zeitungsherausgeberinnen, den »Neuen Frauen«, wie
sie sich selbst nennen, gemaB ihrer unterschiedlichen Annéhe-
rungen an den Saint-Simonismus auf verschiedene Weise ange-
sprochen. Bei Claire Démars Versuchen, ihren Emanzipations-
ideen unter Saint-Simonisten und in der Offentlichkeit Gehér
zu verschaffen, iiberwiegt der kdmpferische Elan. Hatte sie als
engagierte Republikanerin erst in saint-simonistischen Theo-
rien die Ankniipfungspunkte gefunden, die es erlaubten, ihre
tiefgehende Revolte gegen die weibliche Unterdriickung aus-
zudriicken, so sind ihr Vorgehen, ihre Form und ihre unmittel-
baren Ziele ganz geprigt von dem ihr eigenen Kampfgeist, vor
allem in traditionelle Denkmuster und Empfindungsweisen
einzubrechen und diese aufzusprengen. Besonders in ihrem
zweiten Text iiber eine »Moral der Zukunft« zeigt sie, wie
Moral als ein Biindel grundsatzlicher Werte und Bewertungen
das Denken und Handeln der Individuen durchzieht und von
dort aus Verhalten und Zustand einer ganzen Gesellschaft
beeinflult. Die Moral in den Beziehungen der Geschlechter
wie in der Politik ist Hauptgegenstand ihrer Betrachtungen und
ihres Angriffes auf die in ihrer Zeit herrschenden Verhiéltnisse.
Sie spannt darin den weiten Bogen vom politischen zum priva-
ten, intimen Leben und dekuvriert in allen Bereichen eine
Doppelmoral, die sich ihr zum einen als ausbeuterische Herr-
schaft einer privilegierten, wohlhabenden Klasse iiber die
Klasse der Arbeitenden darstellt und gleichzeitig als vielfache
Vereinnahmung und Ausbeutung der Frauen durch Minner.
Die politische Frage wird von ihr zur Frage der Befreiung der
Frau erhoben, denn iiberall legt sie Herrschaft als Mannerherr-
schaft bloB, um demgegeniiber fiir eine soziale Verfassung, fiir
individuelle Werte und Haltungen einzutreten, die endlich
beiden Geschlechtern und allen sozialen Klassen gerecht wer-
den konnten.

Die Herausgeberinnen der »Freien Frau« oder »Tribiine der
Frauenc, die Claire in ihrem Pamphlet auch als die »Damen der
Tribiine« anspricht, beginnen ihre Publikationen mit dhnlicher
Absicht. Auch sie wollen den Grundsatz: »Die Frau sei dem

8



Manne untertan«, dem die Organisation der Familie und der
ganzen Gesellschaft entspricht, nicht ldnger hinnehmen. Auch
sie wollen einen BewuBtseinswandel und eine Verdanderung der
noch von Besitzgier und Verlustangst gekennzeichneten Ge-
fiihle erreichen, um somit bei jedem Individuum die Vorausset-
zungen fiir die Verwirklichung der ertrdumten zukiinftigen
»freien und friedlichen Assoziation« zu schaffen. Doch vorder-
griindig weniger kiampferisch-kritisch betonen sie die Idee des
Zusammenschlusses zum praktischen Erreichen dieser zukiinf-
tigen gesellschaftlichen Verfassung; sie setzen diesen Gedan-
ken mit der Griindung des Kollektivs der »Neuen Frauen«, mit
der Herausgabe ihrer Zeitung schon fiir sich um. Von da aus
beziehen sie sich auf andere Frauen und wollen mitihnen einen
ProzeB der Selbstverstindigung iiber alle Bereiche des Lebens
in Gang setzen. Dementsprechend ist ihre Perspektive, ihr Ton
eher der einer Einladung, einer Aufforderung an Frauen: iiber
Politik, Industrie, Literatur, Moral, Moden und anderes mehr
zu sprechen, »doch nicht nach herrschenden Vorurteilen, son-
dern nach unserem Herzen«, denn sie wollen vor allem, »da
die Frauen sich aus diesem Zustande der Hemmungen und
Zuriickhaltung, in dem die Gesellschaft sie hilt, befreien und in
aller Ehrlichkeit ihres Herzens zu sagen wagen, was sie fiir die
Zukunft wollen und erahnen...«. Diese »Madchen aus dem
Volke« lehnen sich hier gegen ihre doppelte Unterdriickung
als Frauen und als Proletarierinnen auf, und mit ihren Ver-
offentlichungen stellen sie nicht nur ihr »Schicksal« in Frage,
sondern rufen andere Frauen auf, welche sozialen Positionen
sie auch einnehmen mogen — »vorausgesetzt, sie spiiren das
Leid der Frauen und des Volkes« —, nun selbst, auerhalb
maénnlichen Einflusses auf ihre Weise fiir die Befreiung aktiv zu
werden.

Flora Tristan trat im Gegensatz zu den erwidhnten Autorinnen
nicht in unmittelbarer Nihe einer der beiden groBen sozial-
reformerischen Sekten oder »Schulen« des Saint-Simonismus
oder Fourierismus hervor. Sie nimmt eine Vielzahl theoreti-
scher Einfliisse auf und macht sie zum Hintergrund der Verar-
beitung ihrer personlichen Erfahrungen. So wurden die beiden
groBlen utopischen Lehren neben anderen Fortschrittsideen
dieser Epoche indirekt zu Bezugspunkten ihres Aufrufes und
Entwurfes der Griindung einer »Gesellschaft fiir fremde Frau-
en«. Gleichzeitig setzt sie sich darin aber auch schon von den
»Erbauern brillanter Zukunftsutopien« ab, um das Schwerge-
wicht auf die unmittelbare praktische Verbesserung der Lage

9



einer iiberschaubaren Zielgruppe zu legen. Die von ihr ge-
plante Organisation soll alleinreisenden Frauen in Frankreich
bzw. zunichst in Paris bei ihren Unternehmungen in dieser
schwierigen Position als Frauen, die sich ohne Mann in der
Offentlichkeit bewegen, Unterstiitzung gewidhren. Woher diese
Orientierung auf Frauen, die alleine reisen? Flora selbst weist
am SchluB ihrer Schrift auf das selbst erlebte Leid als einen
Beweggrund fiir dieses Projekt hin. Sie hatte wéihrend ihrer
Reisen nach England und Siidamerika, die sie ganz auf sich
gestellt unternahm, eine sonst wenig beachtete Dimension des
Ausschlusses von Frauen aus der Gesellschaft kennengelernt.
Besonders im neunzehnten Jahrhundert bedeutet, sich als Frau
alleine zu bewegen, zu reisen, ein Tabu doppelt zu brechen,
gleich zwei den Frauen zugewiesene Pldtze zu verlassen: das
Haus bzw. die Familie und die Seite eines Mannes. Wahrend
ihrer Perureise kommt Flora Tristan zu dem SchluB3, daf3 Frau-
en die »Parias der Gesellschaft« sind, wie sie auch im Titel ihrer
Ende 1835 erscheinenden sozialkritischen Reisetagebiicher
festhdlt: »Wanderungen einer Paria.«!

Doch bereits in ihrem hier veroffentlichten Text ist ein deutli-
ches BewuBtsein von der Notwendigkeit umfassender gesell-
schaftlicher Verdnderungen im Sinne der Emanzipation aller
Unterworfenen, Ausgebeuteten zu erkennen. So erschopft sich
ihr Vorschlag nicht im Karitativen, rein Philanthropischen,
sondern weist immer wieder iiber das angesprochene konkrete
Betitigungsfeld hinaus. Und diese Weitsicht wird fiir Floras
spateres Werk und ihr Auftreten in der Offentlichkeit charak-
teristisch.

Anders als die Redakteurinnen der »Neuen Frau« und als
Claire Démar, deren utopische Schriften beinahe ganzlich in
Vergessenheit gerieten, eroberte sie sich mit ihrem schriftstel-
lerischen und praktisch politischen Engagement, das sie zwi-
schen 1835 und 1844 entfaltete, einen Platz in der Geschichte

1 1839 erschienen Flora Tristans umfangreiche kritische Schilderungen der Le-
bensbedingungen von Frauen und Arbeitern in England unter dem Titel »Spa-
ziergange in London« (Les promenades dans Londres). Ihr bekanntestes Werk,
die »Arbeiterunion« (L’union ouvriere) wurde 1843 veroffentlicht. Sie entwarf
darin ein Programm zum autonomen ZusammenschluB der Arbeiter und Arbeite-
rinnen, worin die Forderung nach Bildung und Verbesserung ihrer materiellen
Lage stark von Flora hervorgehoben wurde. Zur Propagierung dieser Idee reist
sie bis zu ihrem Tode 1844 durch groBe und kleine Industriestiddte Frankreichs
und hélt dort iiberall Versammlungen ab, wo sie mit der ihr eigenen leidenschaftli-
chen Art auftritt. IThre Tagebuchnotizen, die einen lebendigen Eindruck von
dieser Reise entstehen lassen, wurden 1973 in Frankreich unter dem Titel »Flora
Tristan — Le Tour de France« (Ed. Téte de Feuilles, Paris) herausgegeben.

10



der Arbeiterbewegung. Ihr Hauptwerk, der Entwurf fiir die
Organisation der » Arbeiterunion« von 1843 und ihre Aktivita-
ten zur Realisierung dieses autonomen Zusammenschlusses der
Arbeiter und Arbeiterinnen, zeigen deutlich ihr Bemiihen, die
Breite ihrer theoretischen Einsichten in eine Praxis der Veran-
derung umzusetzen. Was nun aber die eigene Qualitdt der
weiblichen Unterordnung angeht, so durchdringt sie diese we-
niger als die Saint-Simonistinnen es tun und macht ihr direktes
Betroffensein als Frau, ihre »intimen« Freiheitswiinsche nur
vermittelt zum Ausgangspunkt ihrer 6ffentlichen AuBerungen.
Auch dies wird in der ersten Publikation Floras schon
spiirbar.

Subjektiver zeigt sie sich in jenem Brief, den sie im Sommer
1838 von London aus an Olympe, eine Freundin in Frankreich,
schreibt. Hier gestattet sie sich einen Ausbruch in die Idealisie-
rung weiblicher Fahigkeiten, hier spricht sie aus, wie sie demge-
geniiber z. B. die affektiven Qualitdten von Ménnern, die sie
umgeben und die immerhin ihre politischen Gesprachspartner
sind, empfindet: Diese Qualitidten geniigen ihr nicht. Es scheint
so, als deutete sich hinter diesem Urteil ein Begehren an, das
gegeniiber der Zerstiickelung menschlicher Beziehungen und
besonders anstatt der Reduzierung auf das Geschlechtliche in
den Beziehungen von Ménnern zu Frauen, die Liebe der gan-
zen Person will. Und ein solches Begehren nach Entfaltung
unreduzierbarer Liebe, nach ihrer Ausdehnung im sozialen
Leben, tritt eigentlich — direkter oder indirekter, faBbarer oder
unfaBbarer — in den AuBerungen aller Frauen, die hier zu
Worte kommen, hervor und charakterisiert ihre Perspektive,
ein grundsitzliches Ziel ihres politischen Wollens.

Fiir Claire Démar wird dieser Anspruch zum Ort, von dem aus
sie ihre Rede organisiert, und in ihren Briefen an den »Ober-
sten Vater« der Saint-Simonisten, Prosper Enfantin, und an
den »Apostel« Charles Lambert macht sie kein Geheimnis
daraus, da3 er auch ihre unmittelbaren Wiinsche bestimmt: Sie
ist zum Saint-Simonismus gekommen, in der Hoffnung, iiber
eine verwendbare Theorie hinaus dort vor allem die Menschen
zu finden, die sich ihr 6ffnen wiirden. Nicht irgendein »my-
stisch-sinnlicher Wahn, den ihr nachfolgende Generationen
unterstellten?, fiihrt Claire zu ihrer praktischen und theoreti-
schen Exponierung. Sie schreibt an Enfantin: »Ich empfinde

2 Siehe Marguérite Thibert, Le féminisme dans le socialisme frangais de 1830 a
1850. Paris 1926.

11



sehr bewegt, und alle meine Gefiihle tragen Phantasie im
Herzen. Die Freuden, welche Minner bei Frauen suchen, sind
zu meinem Gliick nicht im geringsten vonnoten.« Ein »zarter«
Hinweis. .. Doch erlebt sie mit den saint-simonistischen Apo-
steln und »Frauenbefreiern« herbe Enttdauschungen. Sie klagt
iber die Kilte und abweisende Haltung der Ménner, ja, eine
Aufforderung an die Saint-Simonisten, sie bei der Finanzierung
und der Organisation des Druckes ihrer ersten Broschiire zu
unterstiitzen, verhallt scheinbar ungehort. Hingegen wird sie
wegen ihrer Uberlegungen fiir eine »Neue Moral« sogar von
den »Briidern« der »Familie«, wie die Gruppe sich selbst
nennt, beleidigt. Aber auch unter den saint-simonistischen
Frauen findet Claire, als »Frau der Ungeduld«, nicht, was sie
sucht. Die »Neuen Frauen« erscheinen ihr beziiglich der Mo-
ralfrage zu abwartend und vorsichtig. Ihr gefillt der Ton der
Zeitung nicht, sie hilt die Herausgeberinnen fiir zu sehr mit den
traditionell weiblichen Tugenden der Friedfertigkeit und Kon-
zilianz behaftet. Andererseits ist es Suzanne Voilquin, die sich
fiir den Abdruck ihres hinterlassenen Manuskriptes iiber die
»Moral der Zukunft« verwendet und trotz der grundsétzlichen
Verschiedenheiten in ihren Auffassungen diese fiir das neun-
zehnte Jahrhundert iiberaus gewagte, sogar im zwanzigsten
Jahrhundert noch miBverstandene Streitschrift fiir die freie
Liebe mit einem anerkennenden und verteidigenden Vorwort
versieht.

Claire Démar konnte von dieser Wertschitzung nicht mehr
erfahren, sie hatte sich zusammen mit einem jungen Saint-
Simonisten im August 1833 umgebracht.

Trotz der Unterschiede zwischen Claire und Suzanne, deren
Auftreten sich durch eine gewisse Milde ausgezeichnet haben
mag, wird es jedoch bei ndherem Hinsehen unmdglich, die
Radikalitét der Anspriiche, die sie beide — jede auf ihre Weise —
formulieren, nach einem »mehr« oder »weniger« zu hierarchi-
sieren.

Und auch Flora Tristan, die mit ihrer ersten Schrift, der »Not-
wendigkeit, fremden Frauen einen guten Empfang zu berei-
ten«, noch in christlich anmutenden Termini an die »Néachsten-
liebe« ihrer Mitmenschen appelliert, hiillt darin nichtsdestowe-
niger sehr radikale eigene Freiheitsvorstellungen ein. Denn
reisen, »sich frei bewegen auf dieser Erde«, wie an einer
anderen Stelle Suzanne formuliert, beinhaltet fiir sie mehr als
nur die konkrete Bewegung: Hier beginnt der Wunsch, Neues
zu erfahren und kennenzulernen, in eine geistige und seelische

12



Beweglichkeit einzutreten, nicht nur die konkreten Grenzen
des kleinen Haushaltes oder einer Nation zu iibertreten, son-
dern dabei geistige und emotionale Schranken zu durchbre-
chen.

Wie aber ist zu verstehen, daB sie dennoch strenge Regeln fiir
ihre Organisation entwirft und in Ubernahme traditioneller
Muster die »Tugend« hochpreist? Mir scheint hierfiir weniger
eine Anpassung an die herrschende Moral den Hintergrund zu
bilden, als Floras Angst vor den Wirkungsweisen des »falschen,
egoistischen Interesses«, worin sie Minner wie Frauen befan-
gen sieht, und ihr Wunsch, einen Rahmen zu schaffen, wo im
Gegensatz zu dieser Entfremdung die sozialen Tendenzen der
Individuen aufleben kénnen.

Darin, daf sie im materiellen, konkreten ebenso wie im psychi-
schen Bereich bestehende Grenzen in Frage stellen und iiber-
schreiten, liegt eine Gemeinsamkeit aller hier versammelten
Autorinnen. Gleichgiiltig, wie sie sich der erlebten Festschrei-
bung und Vereinnahmung in ihren Texten ndhern und von
welcher Seite sie jeweils Hand daran legen — sie alle beginnen,
sich nicht nur in Schriften von vorgeschriebenen Plitzen und
Rollen zu entfernen: durch die Bildung einer Gruppe, ihr
Auftreten in der Offentlichkeit und iiberhaupt ihr aktives
Verhalten.

Suzanne Voilquin interveniert mit Reine Guindorf in den o6f-
fentlichen Versammlungen der »Gesellschaft fiir Lehrmetho-
den« zum Thema der Frauenbildung und berichtet dariiber in
der »Tribiine«. Sie unternimmt spéter, im Sommer 1834, ge-
meinsam mit der jungen Isabelle (auch sie schrieb fiir die
Zeitung) eine Rundreise durch Frankreich, auf der sie saint-
simonistische Zentren in der Provinz besuchen und lebhafte
Diskussionen iiber die Befreiung der Frau mit Frauen und
Minnern fiihren. Désirée Véret geht schon 1833 nach England,
wird dort in fourieristischen und owenistischen Kreisen aktiv.
Sie erkampft schlieBlich, wieder in Paris, in der Revolution von
1848 die Einrichtung staatlicher Werkstitten fiir Ndherinnen.
Flora Tristan schult wihrend zahlreicher Reisen als Zofe engli-
scher Damen ihren Blick fiir die sozialen Verhaltnisse anderer
Lander und legt ihrem Buch iiber England, das 1839 unter dem
Titel »Spaziergéinge in London« erscheint, systematische, kon-
krete Recherchen zugrunde: Sie besucht die Fabriken, die
Elendsviertel, Kranken- und Irrenhéuser, gelangt bis in die
Bordelle und mit der Hilfe politischer Freunde sogar in das

13



Parlament, zu dem damals Frauen der Zutritt verwehrt war,
weshalb sie sich als Mann verkleidete. All dies waren fiir eine
Frau noch bis ins zwanzigste Jahrhundert hinein unerhorte
Schritte. Ebenso Floras letzte Reise durch Frankreich zur Pro-
pagierung der »Arbeiterunion, in deren Verlauf sie alleine
Versammlungen mit Arbeitern und Arbeiterinnen abhilt. Wel-
che Zwiénge waren zu iiberwinden, um solche Vorhaben aus-
fiihren zu konnen! Und mangelte es auch den hier vorgestellten
Frauen nicht an SelbstbewuBtsein und der nétigen inneren
Freiheit — wobei sie abweisende Reaktionen gleichwohl sehr
deutlich wahrnahmen und schmerzhaft empfanden —, so hatten
sie doch immer wieder mit ihrer materiellen Notlage zu kamp-
fen. Am erschreckendsten geht dies aus einem Brief Louise
Crouzats, einer Saint-Simonistin aus Lyon, an Claire Démar
hervor.3 Sie unterbreitet darin ihren Plan, in Amerika zu »mis-
sionieren« und mochte Claire dazu gewinnen. Doch in einem
zweiten Brief stellt sich die totale Unmdglichkeit dieses Vorha-
bens heraus: Sie ist schwer erkrankt, mu3 dennoch, wenn sie in
der Lage dazu ist, zwolf Stunden téglich arbeiten, um notdiirftig
leben zu konnen und rechnet kaum auf die Unterstiitzung der
weiblichen Mitglieder der Lyoner »Familie«, da diese beinahe
ausnahmslos aus Proletarierinnen besteht und entsprechend
ebensowenig iiber Geldmittel und Zeit verfiigt wie sie.
Eigentlich lernten sie alle, die hier sprechen werden, am eige-
nen Leibe weniger die gutbiirgerliche Form weiblicher Unter-
driickung kennen, als die physisch hértere, zusétzlich durch
materielle Unsicherheit gekennzeichnete Existenzweise entwe-
der sozial Deklassierter, wie Flora Tristan und Claire Démar,
oder der Arbeiterin, wie die »Madchen aus dem Volke«:
Suzanne, Désirée, Reine und die anderen »Neuen Frauen.
Flora Tristan wichst als uneheliches Kind eines peruanischen
Adligen bei ihrer Mutter in bitterster Armut auf, lernt von ihr
schreiben und lesen, arbeitet schlieBlich, kaum sechzehnjéhrig,
zehn bis zwolf Stunden am Tage als Etikettenmalerin und
Koloristin in der Werkstatt ihres kiinftigen Ehemannes
Chazal.

Claire Démar, iiber deren Person nur sehr wenig bekannt ist,
scheint als einzige in gesicherten groBbiirgerlichen Verhilt-
nissen aufgewachsen und in den GenuB einer besseren Schul-
bildung gelangt zu sein. lhre Deklassierung, ihr sozialer

3 Aus der Korrespondenz zwischen Louise Crouzat und Claire Démar, abge-
druckt in: Claire Démar, L’affranchissement des femmes. Paris 1976.

14



» Abstieg, ist eher die Folge ihrer gewollten Lossagung von der
Familie und ihrer Ablehnung einer Heirat, die ihr zu einer
»bequemen, aber unklaren und ehrlosen Position« hétte ver-
helfen kénnen.

Also lebt sie allein und in materieller Misere, denn sie kann sich
— wie aus Briefen hervorgeht —auch nicht zu einer der Arbeiten,
die Frauen damals offenstanden, iiberwinden. Sie verkauft ihre
Mobel und schlieBlich alles, was sie irgend entbehren kann, um
ihre erste Broschiire, den » Appell einer Frau an das Volk.. .«,
drucken lassen zu kOnnen.

Die »Neuen Frauen« hingegen leben dhnlich wie Flora seit
frithester Jugend von ihrer Handarbeit. Thre Umgebung, ihr
Alltag verdienen es, niher betrachtet zu werden.

Paris war zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts eines der
Zentren fiir die Herstellung luxuridser, »modischer« Kleidung.
Man muB sich fiir diese Ara der erst einsetzenden Industriali-
sierung vorstellen, wie Naherinnen in der quasi familidren
Atmosphire kleiner und mittelgroBer Werkstitten, in denen
durchschnittlich etwa zwanzig Arbeiterinnen beschaftigt wa-
ren, unter der zumeist strengen Aufsicht einer oder zweier
Meisterinnen, die oft gleichzeitig Inhaberinnen der Ateliers
waren, ihrem Handwerk als Putzmacherinnen, Spitzennéherin-
nen, Stickerinnen, Plisseusen usw. nachgingen. Mit der strikten
Arbeitsteilung ging eine ebenso strenge Lohnhierarchie zusam-
men: von der bestbezahlten Putzmacherin, die um 1830 einen
Tageslohn bis zu vier Francs erreichen konnte, bis zur einfachen
Naherin, die zwischen vierzig Centimes und einem Franc pro
Tag verdiente — bei Arbeitstagen, die gewohnlich um neun Uhr
vormittags anfingen und meist um elf Uhr abends, manchmal
auch erst um Mitternacht zu Ende gingen. Der Lohn einer
einfachen Arbeiterin reichte, wenn man die durchschnittlichen
Mietpreise fiir selbst die bescheidenste Unterkunft in Paris zu
dieser Zeit mit 80 bis 100 Francs im Jahr in Betracht zieht,
knapp zum Leben. In dieser Luxusindustrie herrschten dazu
saisonbedingte Zeiten der Arbeitslosigkeit, Krisen waren hiu-
fig und wurden durch die Konkurrenz der Kloster und Gefiang-
nisse oft noch verstarkt. Aber auch andere Gelegenheiten fiir
die Entlassung von Néherinnen ergaben sich: »Am Ende der
Regierungszeit Ludwigs des Achtzehnten (1824) wurden iiber-
all die Arbeiten zur Luxusausstattung des Konigshofes einge-
schriankt, denn das Dekorum gebot Strenge. Bille und Feste
waren verpont — also keine gold- und silberbestickten Kleider

15



mehr, keine luxuriosen Extras, die, obgleich sie nur zum
Schmucke einiger hiibscher Privilegierter dienten, doch der
Arbeiterin ihren Unterhalt gewihrten. Das Atelier von Mme.
Martin wurde um drei Viertel verkleinert. Da wir als letzte
eingestellt worden waren, wurde meine Schwester Adrienne
nun zuerst mit Dank entlassen.« So beschreibt Suzanne Voil-
quin in ihren Lebenserinnerungen die schwierige materielle
Lage, in die sie dadurch um 1824/25 geriet. In der Folgezeit
mietet sie sich Handwerkszeug und arbeitet gemeinsam mit der
jingeren Schwester zu Hause — an ihren »besten« Tagen, wenn
beide um sechs Uhr morgens anfangen und bis Mitternacht
arbeiten, erreichen sie je einen Tageslohn von einem Franc.
Doch nicht nur der Beruf der Niherin garantiert bei hirtesten
Arbeitsbedingungen kaum das Existenzminimum: Fiir alle
Frauenberufe in dieser Zeit kann man festhalten, daB sie, eng
orientiert an den Tatigkeiten der Frauen im Haushalt und mit
sehr spezieller, eher geringer Qualifikation, immer so schlecht
bezahlt wurden, daB eine Frau sich alleine von ihrem Verdienst
fast iiberhaupt nicht erndhren konnte. Marie-Reine beschreibt
in der »Neuen Frau« einen Kreislauf der personlichen Abhén-
gigkeit von Ménnern, der von diesem Zustand nahezu volliger
Verdienstlosigkeit eroffnet wird: »Nur sehr wenige Berufe
werden uns im Handwerk und der Industrie angeboten; alle
Arbeiten, die irgendeinen Gewinn bringen konnten, werden
von Minnern ausgefiihrt. Uns 148t man gerade eben die Frei-
heit, Stellungen anzunehmen, die mit Miihe und Not etwas zum
Leben einbringen. Sobald sich zeigt, daB ein Handwerk von uns
Frauen ausgefiihrt werden kann, beeilt man sich, die Bezahlung
zu senken mit der Begriindung, wir diirften nicht so viel verdie-
nen wie die Minner. Es ist eine Tatsache, daB unsere Einkom-
men sehr bescheiden sind, und dies ist einer der Griinde fiir
unsere Abhéngigkeit von den Minnern, da sie uns so zwingen,
Zuflucht zu ihnen zu nehmen, damit wir unser materielles
Leben sichern konnen.« So erhielt der moralische Grundsatz
der zeitgenoOssischen Gesellschaft, daB die Frau fiir die Familie,
das Haus, den Mann geschaffen sei, seine Bekraftigung im
Materiellen: Frauen waren zusitzlich durch geringe Arbeits-
moglichkeiten und minimale Lohne in die Ehe gedréngt.
Welches Gliick fiir die junge Flora Tristan! Ihr Werkstattmei-
ster interessierte sich fiir sie, versorgte den kleinen Mutter-
Tochter Haushalt mit Brennholz und Petroleum und »machte
ihr den Hof«. Die Mutter ist hocherfreut und dréngt Flora in
der Hoffnung, somit ihrer beider Existenz in »ehrbarer« Weise

16



zu sichern, zur Heirat mit Chazal. Flora beugt sich trotz ihrer
mit einem kleinen biirgerlichen Haushalt unvereinbaren Wiin-
sche also »unter das Joch der Ehe«.

Ahnlich Suzanne, die zuerst ihre jiingere Schwester Adrienne
zur Heirat bewegt, um sie dem kérglichen Alltagsleben zu
entheben: »Dieses liebe Kind empfand Abscheu vor dem all-
taglichen Leben, ihre hochfliegende Natur, die sie immer ein
wenig in den Wipfeln des Ideals schweben lieB, konnte sie nicht
mit dem drmlichen Leben, das wir fiithrten, versohnen. Dieses
instinktive Aufbegehren ihrer tiefsten Gefiihle verstdrkte noch
ihre Abneigung gegen die wiirdevollen, doch schmerzhaften
Alltagskampfe. Sie schmachtete und konnte sich dennoch nicht
dazu entschlieBen, auf die Bitte ihres Verlobten, zu heiraten,
einzugehen ... Trotz des Prosaischen in seinem Charakter,
glaubte ich gut daran zu tun, Adrienne zur Heirat zu bewegen.
Sie war von feinfiihliger Schonheit und war erst sechzehn Jahre
alt. Ich hatte Angst um sie wegen ihres zu Hoherem strebenden
Sinnes. .. Als ich sie zu dieser Heirat bewegen konnte, dachte
ich an ihr Gliick und ihre Ehrbarkeit . . .« Und Suzanne selbst?
Auch sie nimmt Zuflucht zur Ehe und heiratet den Architekten
Voilquin, jedoch, wie sie bei der Bekanntgabe ihrer Eheschei-
dung in der Frauenzeitung bemerkt, »ohne Liebe«.

Doch iiber die rein materiellen Notwendigkeiten hinaus bilden
auf der Seite der Moral die Manifestationen mannlicher Ver-
einnahmungen von Frauen, sobald sie nicht einem Mann »ge-
horen«, einen weiteren AnlaB, besonders fiir jene Arbeiterin-
nen, in der Ehe Schutz zu suchen. Ja, die Position von Frauen,
die sich bedingt durch ihre Arbeit auBer Hause alleine in der
Offentlichkeit bewegen, ist riskant. Dort ndmlich wirkt ménnli-
che Doppelmoral, dort ist die Frau dem Zugriff aller Ménner
ausgesetzt. Und immer werden die Frauen selbst fiir diesen
Zustand verantwortlich gemacht — eine Zwangslage, in der sie
darauf angewiesen sind, peinlich auf ihren »Ruf« zu achten,
wollen sie nicht aus stabilen sozialen Beziigen herausfallen und
in die Bahnen des weitestgehenden gesellschaftlichen Aus-
schlusses, der Prostitution, geraten.

Sie liegt immer nahe, wo Frauen sich offentlich alleine bewe-
gen. Dieser Zugriff der Médnner funktionierte in dieser romanti-
schen Epoche bei weitem nicht nur als krude, simple Gewaltan-
wendung, sondern recht oft in der Form der » Verfiihrung«, die
dann ebensooft zur subjektiven und objektiven Voraussetzung
dafiir gedieh, daB die Verfiihrte und Verlassene schlieBlich von
Liebhaber zu Liebhaber wanderte, zur Prostituierten wurde.

17



In der Frauenzeitung wagen Angélique und Sophie-Caroline
iiber dieses heikle Thema zu sprechen und die Griindung einer
»Kunsthandwerklichen Assoziation« anzuregen, um die
Frauen der Gewalt, der Inbesitznahme ihres Korpers durch
Mainner und der Gefahr der Prostitution zu entziehen.
Zwischen Ehe und Prostitution — so konnte man die vorgegebe-
nen Beziehungsmoglichkeiten der damaligen Arbeiterinnen in
etwa lokalisieren, die immer eng mit ihrer Existenzsicherung
verkniipft sind. Im Zusammenhang mit der Ausdehnung der
Frauenarbeit, somit der zwangsldufigen Anwesenheit von
Frauen in der Offentlichkeit, formen sich im neunzehnten
Jahrhundert absolute ménnliche Besitzanspriiche an Frauen
aus, die zunehmend das » AuBen«, die »Welt« zum Reich der
Minner erkldren und entsprechend strukturieren, wiahrend sie
die Frau im »Innen«, im Haus, bei der Familie festzuhalten
trachten. Die Gesetzgebung der Zeit, die die ehelichen bzw.
familidren Beziehungen reguliert, reflektiert diese Machtan-
spriiche, denn immer noch — und dies iiber das neunzehnte
Jahrhundert hinaus — galt im Code Napoléon, dem Grundge-
setz, daB die Ehefrau ihrem Manne Gehorsam schulde. Die
Maoglichkeit der Ehescheidung war wohl mit der groBen Revo-
lution von 1789 geschaffen worden, jedoch seit 1816 wieder
auBler Kraft gesetzt. Eine der wenigen im traditionellen Sinne
politischen Forderungen der Saint-Simonistinnen ist ihre Wie-
dereinfithrung. Auch Flora Tristan iibergibt 1837 eine entspre-
chende Petition an die Deputiertenkammer.

In einem Artikel Suzannes iiber die »Gerechtigkeit der Man-
ner«, wo sie einige Gesetzesparagraphen, die die Rechte der
Frau als Mutter bestimmen, wortlich zitiert, erfahrt man die
beinahe unglaubliche Einschriankung auf eine génzliche Recht-
losigkeit sogar in bezug auf die eigenen Kinder. Geht man
weiter und betrachtet die Rechtsprechung beziiglich der Verge-
hen oder VerstoB8e gegen die Pflichten der Ehe, die sich Frauen
wie Minner zuschulden lassen kommen, so findet sich auch hier
zweierlei MaB. Das Strafgesetzbuch sah z. B. fiir eine Frau, die
Ehebruch begangen hatte, eine Zuchthausstrafe von minde-
stens drei Monaten bis zu zwei Jahren vor. Wurde hingegen ein
Mann wegen Ehebruchs angeklagt, so muBlte bewiesen werden,
daB er eine andere Frau unterhilt oder in seiner Wohnung
leben 14Bt, um iiberhaupt eine Verurteilung aussprechen zu
konnen, die dariiber hinaus im Normalfall wesentlich milder
ausfiel und meist nur aus einer Geldstrafe bestand.

Ahnlich ungleichmiBig verteilt sind auch die Rechte und An-

18



