
Thich Nhat Hanh
Leben ist, was jetzt passiert

8276_TichNhatHanh.indd   1 08.03.18   10:52



8276_TichNhatHanh.indd   2 08.03.18   10:52



THICH NHAT HANH

Leben ist, 
was jetzt passiert

Das Geheimnis  
der Achtsamkeit

Aus dem Englischen übersetzt
von Jochen Lehner

8276_TichNhatHanh.indd   3 08.03.18   10:52



Die Originalausgabe erschien 2017 unter dem Titel  
»THE ART OF LIVING« im Verlag HarperOne, an imprint  

of HarperCollins Publishers, LLC, USA.

Die Verlagsgruppe Random House weist ausdrücklich darauf hin,  
dass im Text enthaltene externe Links vom Verlag nur bis zum

Zeitpunkt der Buchveröffentlichung eingesehen werden konnten. 
Auf spätere Veränderungen hat der Verlag keinerlei Einfluss. Eine 

Haftung des Verlags für externe Links ist stets ausgeschlossen.

Verlagsgruppe Random House FSC®-N001967.

Lotos Verlag
Lotos ist ein Verlag der Verlagsgruppe Random House GmbH.

ISBN 978-3-7787-8276-7
1. Auflage 2018

Copyright © 2017 by Unified Buddhist Church, Inc.
Copyright © 2017 Vorwort zur deutschen Ausgabe  

by Schwester Chan Duc
Copyright © 2017 Vorwort by Schwester Chan Khong

Published by arrangement with HarperOne, an imprint  
of HarperCollins Publishers, LLC. 

Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 2018 by Lotos Verlag, 
München, in der Verlagsgruppe Random House GmbH,  

Neumarkter Straße 28, 81673 München
Alle Rechte sind vorbehalten. Printed in Germany.

Redaktion: Bruder Đức Niệm
Einbandgestaltung: Guter Punkt, München, unter Verwendung  

eines Motivs von © Subbotina Anna/shutterstock
Satz: Satzwerk Huber, Germering

Druck und Bindung: Friedrich Pustet KG, Regensburg

www.ansata-integral-lotos.de

8276_TichNhatHanh.indd   4 08.03.18   10:52



Inhalt

Vorwort zur deutschen Ausgabe  
von Schwester Chan Duc  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 7

Vorwort von Schwester Chan Khong  . . . . . . . . .         	 13

Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 15

1  Leerheit – das Wunder des Interseins . . . . . . .       	 27

2  Zeichenlosigkeit – eine Wolke stirbt niemals . 	 61

3  Absichtslosigkeit – in Gott ruhen  . . . . . . . . . .          	 103

4  Unbeständigkeit – jetzt ist die Zeit  . . . . . . . . .         	 135

5  Nicht-Begehren – du hast genug . . . . . . . . . . .           	 159

6  Loslassen – Transformation und Heilung  . . .   	 187

7  Nirvana ist jetzt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 207

8276_TichNhatHanh.indd   5 08.03.18   10:52



Schlussbetrachtung – Zeit zu leben . . . . . . . . . . .           	 217

Nachwort – Ein Weg des Glücks  . . . . . . . . . . . . .             	 225

Über den Autor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 231

Praxiszenten von Thich Nhat Hanh . . . . . . . . . . .           	 233

8276_TichNhatHanh.indd   6 08.03.18   10:52



7

Vorwort zur deutschen Ausgabe

Ich habe Thầy (wie wir Thich Nhat Hanh liebevoll nen-
nen) das erste Mal persönlich 1986 in meinem Heimat-
land England gesehen, als ich 37 Jahre alt war. Er ist mit 
Schwester Chan Khong aus Frankreich angereist und 
ich ging zum Flughafen, um sie zu empfangen. Sie ha-
ben mich voller Wärme und Freundlichkeit begrüßt 
und ich hatte schon in diesem Moment das Gefühl,  
dass sie beinahe ein Teil meiner eigenen Familie sind. 
Thầy hat mich – ebenso wie alle seine Schülerinnen und 
Schüler – über die Jahre hinweg mit dem Mitgefühl und 
der liebevollen Güte eines Vaters, einer Mutter oder ei-
nes Großvaters behandelt. Tatsächlich nennen ihn seine 
vietnamesischen Schüler oft »Sư Ông«, das wörtlich 
»Großvater-Lehrer« bedeutet. Thầy spricht seine Zuhö-
rer und Schüler sehr persönlich und direkt an. Aus die-
sen Gründen haben wir uns entschieden, das englische 
»you« in diesem Buch mit »du« zu übersetzen.

Der englische Originaltitel dieses Buches lautet »The 
Art of Living« (»Die Kunst des Lebens« oder »Die Kunst 
zu leben«). Thầy wurde oft gefragt »Was passiert, wenn 
wir sterben?« und seine Antwort ist, dass wir wissen 

8276_TichNhatHanh.indd   7 08.03.18   10:52



8

sollten, wie man auf eine tiefe Weise lebt und wie man 
tief schaut, um die wahre Natur von Geburt und Tod zu 
verstehen. Der deutsche Titel »Leben ist, was jetzt pas-
siert« spiegelt diese Lehre ebenfalls wider, die besagt, 
dass wir die Natur des Lebens verstehen können, indem 
wir auf eine tiefe Weise im gegenwärtigen Moment le-
ben; und das Leben zu verstehen bedeutet, den Tod zu 
verstehen. Leben ist nicht etwas, das einfach geschieht, 
wir können, ja wir sollen es aktiv gestalten. Oder wie 
Thầy in diesem Buch so prägnant formuliert: »Ob dieser 
Augenblick ein glücklicher ist oder nicht, liegt an dir. Du 
bist es, der den Augenblick zu einem glücklichen macht, es 
ist nicht der Augenblick, der dich glücklich macht.« Acht-
samkeit ist eine Art zu leben, eine Kunst, ein Weg.

Die Lehren in diesem Buch handeln von Keine-Ge-
burt und Kein-Tod, aber sie sind keine Theorie. Es wird 
nicht erwartet, dass du etwas glaubst, sondern dass du 
Achtsamkeit und Konzentration benutzt, um zu sehen, 
wie die Dinge wirklich sind. Diese Lehren sind wie ein 
Finger, der zum Mond zeigt, oder wie ein Streichholz. 
Die Flamme Ihrer eigenen Einsicht wird das Streich-
holz verbrennen, das Sie dann nicht mehr brauchen.

Im allerersten Retreat von Thầy, das ich besuchte, 
sprach er schon über einige der Lehren wie Leerheit, 
Zeichenlosigkeit und Absichtslosigkeit, die in diesem 
Buch zu finden sind. Normalerweise hat Thầy erst in 
dem letzten Dharma-Vortrag eines Retreats über diese 
Lehren gesprochen, denn sie sind sehr tief und wunder-
voll und es wäre zu schwierig für uns sie zu verstehen, 
wenn wir zuvor nur einige wenige Stunden praktiziert 

8276_TichNhatHanh.indd   8 08.03.18   10:52



9

haben. Aber wenn wir mit der Sangha für vier oder fünf 
Tage praktizieren, dann öffnen sich unser Herz und 
Geist und wir sind imstande, auch tiefere Lehren zu 
empfangen. Im letzten Dharma-Vortrag meines ersten 
Retreats hat Thầy ein Blatt Papier hochgehalten und 
fragte uns, ob wir eine Wolke darin sehen können. Und 
er fragte dann, wann das Blatt Papier geboren wurde. 
Daraufhin verbrannte er das Papier und fragte uns, ob 
die Wolke gestorben sei.

Dieses Buch hat viele Erläuterungen, die dir helfen 
werden, Achtsamkeit zu praktizieren. Um den größten 
Nutzen von den Lehren dieses Buches zu erhalten, soll-
test du zumindest einige der Achtsamkeitsübungen 
praktizieren, die hier beschrieben werden, während du 
dieses Buch liest. Lies langsam, ein kleines bisschen auf 
einmal, und wenn du eine Einsicht hast, dann lege das 
Buch kurz zur Seite und genieße dein achtsames At-
men, damit dein Körper und Geist die Einsicht empfan-
gen können. Falls du, während du das Buch liest, aufste-
hen musst, um z. B. zur Haustür oder in die Küche zu 
gehen, dann geh achtsam zur Türe und genieße jeden 
Schritt.

Thầy hat das schreckliche Leiden von zwei Kriegen in 
Vietnam durchlebt und dieses Leiden führte nicht dazu, 
dass er verbittert oder verzweifelt wurde. Ganz im Ge-
genteil: Es hat zu großem Mitgefühl und Verstehen ge-
führt. Wir alle haben die Fähigkeit, zu verstehen und 
mitfühlend zu sein, und dieses Buch hilft uns dabei, 
dass wir uns nicht vor dem Leiden fürchten, sondern 
sehen, wie wir Leiden nutzen können, um Mitgefühl zu 

8276_TichNhatHanh.indd   9 08.03.18   10:52



10

entwickeln – zuerst für uns selbst und danach für ande-
re.

Ich wuchs als Christin auf und benutzte das Wort 
»Gott«, ohne jedoch wirklich zu wissen, was dies bedeu-
tet. Dieses Buch geht auch auf die Frage nach Gott ein, 
obwohl es von einem buddhistischen Mönch geschrieben 
wurde. Schon seit seiner ersten Reise in die USA in den 
1960er-Jahren war Thầy in engem Kontakt mit christli-
chen Denkern und Praktizierenden, u.a. verband ihn eine 
tiefe Freundschaft mit Dr. Martin Luther King und Tho-
mas Merton. Thầys Einsichten über das Christentum und 
insbesondere über Gott haben mir sehr geholfen, eine 
Tür zu eröffnen, um die Religion meiner Kind- und Ju-
gendzeit besser zu verstehen und wertzuschätzen.

Unser größter Wunsch ist es, dass du die Zeit und die 
Bedingungen hast, um die Übungen dieses Buches ge-
nießen zu können und dadurch die Frucht der Nicht-
Angst verwirklichen zu können. Falls du die Möglich-
keit hast zu einem unserer Achtsamkeitspraxiszentren 
in Deutschland oder Frankreich zu einem Retreat zu 
kommen, wäre das wundervoll.

Schwester Chan Duc (True Virtue),
Leiterin der Praxis, Europäisches

Institut für Angewandten Buddhismus,
Waldbröl

8276_TichNhatHanh.indd   10 08.03.18   10:52



11

Vorwort von Schwester  
Chan Khong

Das erste Mal habe ich einen Vortrag von Thich Nhat 
Hanh 1959 im Xa-Loi-Tempel in Saigon gehört. Ich war 
Studentin und voller Fragen über das Leben und den 
Buddhismus. Obwohl er noch ein junger Mönch war, so 
eilte ihm bereits der Ruf als Dichter und vollendeter 
Gelehrter voraus. Dieser erste Vortrag hinterließ bei 
mir einen tiefen Eindruck. Ich hatte noch nie jemand so 
schön und tiefgründig sprechen hören und war beein-
druckt über seine Kenntnisse, seine Weisheit und über 
seine Vision eines tief in den alten Lehren verwurzelten 
und zugleich auf die Bedürfnisse unserer Zeit abge-
stimmten praktischen Buddhismus. Damals beteiligte 
ich mich bereits an der Sozialarbeit in den Slums und 
träumte davon, die Armut lindern und zur Einleitung 
eines gesellschaftlichen Wandels beitragen zu können. 
Nicht alle unterstützten meinen Traum, aber »Thầy« 
bestärkte mich sehr darin. Er sagte mir, er sei sich si-
cher, dass jeder Mensch das Erwachen berühren könne 
durch die Arbeit, die er oder sie besonders gern tut. 

8276_TichNhatHanh.indd   11 08.03.18   10:52



12

Wichtig sei vor allem, dass wir ganz wir selbst sind und 
so tief und achtsam leben, wie wir können. Ich wusste, 
dies ist der Lehrer, den ich gesucht hatte.

Fünfzig Jahre ist es mir seither vergönnt, Thich Nhat 
Hanhs Schülerin zu sein und seine Arbeit zu unterstüt-
zen: Den Aufbau von Programmen für die Sozialarbeit 
in Vietnam, die Friedensarbeit in Paris, die Rettung von 
Bootsflüchtlingen auf hoher See und schließlich die Ein-
richtung von Zentren für die Achtsamkeitspraxis in Eu-
ropa, den USA und Asien. Ich konnte verfolgen, wie sich 
Thầys Art zu lehren entwickelte und vertiefte, wie er sie 
immer wieder an die veränderten Bedürfnisse und An-
forderungen dieser Zeit anpasste. Nur zu gern widmete 
er sich dem Dialog mit führenden Wissenschaftlern, Me-
dizinern, Politikern, Pädagogen, Geschäftsleuten und  
Pionieren der technischen Entwicklung. Stets ging es 
ihm um ein tieferes Verstehen der Herausforderungen 
unserer Zeit und die Entwicklung einer entsprechend 
angepassten, wirksamen Achtsamkeitspraxis. Immer 
wieder und bis zu seinem völlig unerwarteten schweren 
Schlaganfall mit achtundachtzig Jahren im November 
2014 gelangte er zu bahnbrechenden Einsichten in die 
grundlegenden buddhistischen Lehren. Oft nahm er, 
durchdrungen von reiner Freude, nach seiner Gehmedi-
tation den Pinsel zur Hand und hielt seine Einsichten in 
kurzen kalligrafischen Sätzen fest. Viele davon sind in 
diesem Buch zu finden.

Es ist ein ganz besonderes Buch geworden, herausge-
geben von seinen monastischen Schülern. Es birgt die 
Essenz all dessen, was er in den letzten beiden Jahren 

8276_TichNhatHanh.indd   12 08.03.18   10:52



13

seiner Lehrtätigkeit über die Kunst des achtsamen Le-
bens gesagt hat. Insbesondere enthält es die bahnbre-
chenden Vorträge, die er im Rahmen des 21-Tage-Re- 
treats gehalten hat, das im Juni 2014 in Plum Village in 
Frankreich stattfand. Das Thema war: »Was geschieht, 
wenn wir sterben? Was geschieht, wenn wir leben?«

Mich berührt es immer wieder tief, zu erleben, wie 
Thầy selbst all das lebt, was er lehrt. Er ist wahrlich ein 
Meister dieser Lebenskunst. Er liebt das Leben und hat 
bei allem, was er im Laufe so vieler Jahre erlebt hat – 
Krieg, Exil, Verrat und Krankheit  – niemals aufgege-
ben. Er hat Zuflucht zu seinem Atem und zum Wunder 
des gegenwärtigen Augenblicks genommen. Thầy ist 
ein Überlebender, ein Lebenskünstler. Er hat überlebt 
dank der Liebe seiner Schülerinnen und Schüler und 
der ganzen Gemeinschaft, und Nahrung geben ihm da-
bei seine Meditation, das achtsame Atmen und die ent-
spannenden Momente des Gehens oder Ruhens in der 
Natur. Ich konnte in Kriegs- und Notzeiten, aber auch 
in Zeiten des Friedens und der Harmonie mit eigenen 
Augen verfolgen, wie die Weisheit, von der auch dieses 
Buch spricht, Thầy die Möglichkeit gab, die Freuden 
und Leiden des Lebens furchtlos und mitfühlend, voller 
Vertrauen und Hoffnung zu bejahen. Ich wünsche dir 
gutes Gelingen bei der Umsetzung der Lehren dieses 
Buchs in deinem Alltag. Du folgst darin Thầys Spuren, 
um Heilsames, Liebe und Glück in dein eigenes Leben, 
in deine Familie und in die Welt zu tragen.

Schwester Chang Khong

8276_TichNhatHanh.indd   13 08.03.18   10:52



8276_TichNhatHanh.indd   14 08.03.18   10:52



15

Einleitung

Wir sind der Erde so nah, dass wir manchmal verges-
sen, wie schön sie ist. Aus der Ferne des Alls gesehen, 
wirkt unser blauer Planet wie ein von Leben erfülltes 
Paradies – das allerdings der unermesslichen Weite ei-
nes lebensfeindlichen Kosmos ausgesetzt ist. Bei der 
ersten Mondmission verschlug es den Astronauten die 
Sprache, als sie die Erde über dem wüstenleeren Hori-
zont des Mondes aufgehen sahen. Wir wissen, dass es 
auf dem Mond keine Bäume, Flüsse und Vögel gibt, und 
bisher wurde noch kein Planet entdeckt, auf dem Leben 
wie auf der Erde existiert. Von Astronauten, die weit 
draußen in Raumstationen ihre Runden drehen, hören 
wir immer wieder, dass sie in ihrer Freizeit hauptsäch-
lich die tief unten vorbeiziehende Erde bestaunen. Aus 
der Ferne betrachtet, sieht unsere Erde wie ein riesiges, 
atmendes Lebewesen aus. Die Astronauten sind über-
wältigt von ihrer Schönheit und empfinden große Liebe 
für die ganze Erde. Ihnen wird bewusst, dass Milliarden 
Menschen auf diesem kleinen Planeten leben, mit al-
lem, was solch ein Leben an Freude, Glück und Leid mit 
sich bringt. Und angesichts von Gewalt, Krieg, Hunger 

8276_TichNhatHanh.indd   15 08.03.18   10:52



16

und Umweltzerstörung steht ihnen sehr klar vor Augen, 
dass dieser wunderbare kleine blaue Planet, so zart und 
kostbar, unersetzlich ist. Ein Astronaut hat einmal ge-
sagt: »Wir fuhren als Techniker zum Mond; wir kamen 
als Menschenfreunde zurück.«

In der Wissenschaft geht es darum, die Dinge zu ver-
stehen. Sie macht uns ferne Sterne und Galaxien und 
unseren eigenen Platz im Universum verständlich, die-
ses innig verwobene Ganze aus Materie, lebenden Zel-
len und unserem eigenen Körper. Wissenschaft und 
Philosophie möchten die Natur der Existenz und den 
Sinn des Lebens ergründen.

Spiritualität ist auch ein Forschungs- und Studienge-
biet. Wir möchten uns selbst, die Welt um uns herum 
und unser Dasein auf dieser Erde verstehen. Wir möch-
ten herausfinden, wer wir eigentlich sind und wir 
möchten unser Leiden verstehen. Sobald das möglich 
wird, entsteht Raum für Akzeptanz und Liebe und dies 
bestimmt die Qualität unseres Lebens. Wir alle brau-
chen Verstehen und Liebe. Und wir alle möchten selbst 
verstehen und lieben.

Spiritualität ist nicht dasselbe wie Religion. Es ist der 
Weg, auf dem wir zu Glück, Verstehen und Liebe fin-
den, sodass wir jeden Augenblick unseres Lebens wahr-
haft leben können. Eine spirituelle Dimension in unse-
rem Leben zu haben bedeutet nicht, dass wir dem Leben 
ausweichen oder abseits dieser Welt in reiner Glückse-
ligkeit verweilen; vielmehr finden wir auf diesem Weg 
heraus, wie wir mit den Schwierigkeiten des Lebens 
umgehen und Frieden, Freude und Glück genau da 

8276_TichNhatHanh.indd   16 08.03.18   10:52



17

finden können, wo wir sind, auf diesem wunderschö-
nen Planeten.

Die Praxis der Achtsamkeit, Konzentration und  
Einsicht im Buddhismus hat viel vom Geist der Natur-
wissenschaft. Wir verwenden hier jedoch keine kost-
spieligen Apparaturen und Messinstrumente, sondern 
bedienen uns des klaren Geistes und der Stille, um offen 
und unvoreingenommen die Realität zu erkunden und 
tiefe Einblicke zu gewinnen. Wir möchten wissen, wo-
her wir kommen und wohin wir gehen. Vor allem aber 
möchten wir glücklich sein. Die Menschheit hat viele 
hochtalentierte Künstler, Musiker und Architekten her-
vorgebracht, aber wie viele von uns haben die Kunst ge-
meistert, einen Moment des Glücks hervorzubringen – 
für uns selbst und für die Menschen um uns herum?

Wie alle Lebewesen dieser Erde sind wir stets auf der 
Suche nach den idealen Umständen, unter denen wir 
unser Potenzial am besten entfalten können. Dabei wol-
len wir aber nicht nur überleben. Wir möchten leben. 
Aber was bedeutet es eigentlich, lebendig zu sein? Und 
was bedeutet es zu sterben? Was geschieht, wenn wir 
sterben? Gibt es ein Leben nach dem Tod? Gibt es  
Reinkarnation? Werden wir unsere Lieben wiederse-
hen? Haben wir eine Seele, die in den Himmel, ins Nir-
vana oder zu Gott eingeht? Fragen dieser Art bewegen 
jeden in seinem Herzen. Manchmal finden wir Worte 
dafür, manchmal bleiben sie unausgesprochen, aber sie 
sind immer da, ihr Ziehen bleibt in unseren Herzen je-
des Mal spürbar, wenn wir über unser Leben nachden-
ken, wenn wir an geliebte Menschen oder an unsere alt 

8276_TichNhatHanh.indd   17 08.03.18   10:52



18

werdenden oder kranken Eltern oder an bereits Gestor-
bene denken.

Wie können wir anfangen, Antworten auf solche Fra-
gen über Leben und Tod zu finden? Eine überzeugende 
Antwort, die richtige Antwort, muss beweiskräftig sein. 
Es ist nicht eine Frage des Vertrauens oder des Glau-
bens, sondern des tiefen Schauens. Zu meditieren be-
deutet, tief zu schauen und Dinge zu sehen, die andere 
nicht sehen, einschließlich der falschen Anschauungen, 
auf die unsere Leiden zurückzuführen sind. Wer sich 
von diesen falschen Anschauungen zu lösen vermag, 
kann die Kunst meistern, glücklich in Frieden und Frei-
heit zu leben.

Die erste falsche Ansicht, von der wir uns befreien 
müssen, liegt in der Vorstellung, wir seien ein separates 
Selbst, das vom Rest der Welt getrennt ist. Wir neigen 
dazu, uns als ein separates Selbst zu sehen, das zu einem 
bestimmten Zeitpunkt geboren wurde und irgendwann 
sterben muss und dazwischen  – in der Zeit, die wir 
»mein Leben« nennen – gleichbleibend ist. Solange wir 
diese falsche Ansicht haben, leiden wir und fügen ande-
ren in unserer Umgebung, anderen Lebewesen und un-
serer kostbaren Erde Schaden zu. Die zweite Anschau-
ung, zu der viele neigen, ist, dass wir nur dieser Körper 
sind und dass wir aufhören zu existieren, wenn wir  
sterben. Dadurch sind wir nicht nur blind für unsere 
vielfache Verflochtenheit mit der Welt um uns herum, 
sondern auch für die vielfältigen Weisen, in denen wir 
nach dem Tod fortgeführt werden. Die dritte falsche 
Anschauung liegt in dem Glauben, dass alles, was wir 

8276_TichNhatHanh.indd   18 08.03.18   10:52



19

suchen und uns wünschen – sei es Glück, der Himmel 
oder Liebe –, nur außerhalb von uns und in einer fer-
nen Zukunft zu finden ist. So jagen wir diesen Dingen 
vielleicht ein Leben lang nach oder warten auf sie und 
realisieren nicht, dass sie in uns zu finden sind, genau 
hier im gegenwärtigen Moment.

Es gibt drei grundsätzliche Praxisformen, mit denen 
wir uns von diesen falschen Ansichten befreien kön-
nen, nämlich die Konzentration auf die Leerheit, die 
Konzentration auf die Zeichenlosigkeit und die Konzen-
tration auf die Absichtslosigkeit. Sie sind in allen Schu-
len des Buddhismus bekannt und werden als die »Drei 
Tore der Befreiung« bezeichnet. Diese drei Konzentra-
tionen geben uns eine tiefe Einsicht darüber, was es be-
deutet, lebendig zu sein und was es bedeutet, zu ster-
ben. Mit ihrer Hilfe können wir Gefühle wie Kummer, 
Angst, Einsamkeit und Entfremdung transformieren. 
Sie besitzen die Kraft, uns von falschen Anschauungen 
zu befreien, sodass wir auf eine tiefe Weise leben und 
uns dem Sterben und Tod ohne Angst, Ärger und Ver-
zweiflung stellen können.

Darüber hinaus können wir die Erfahrung von vier 
weiteren Konzentrationen erkunden: auf Unbeständig-
keit, Nicht-Begehren, Loslassen und Nirvana. Diese vier 
finden sich im Sutra vom vollen Gewahrsein des Atems, 
einem wunderbaren frühbuddhistischen Text. Die Kon-
zentration der Unbeständigkeit befreit uns von der Nei-
gung, so zu leben, als würden wir und unsere Lieben  
immer hier sein. Bei der Konzentration auf das Nicht-
Begehren nehmen wir uns die Zeit, um uns hinzusetzen 

8276_TichNhatHanh.indd   19 08.03.18   10:52



20

und herauszufinden, was Glück eigentlich ist. Wir ent-
decken, dass wir eigentlich schon mehr als genug Bedin-
gungen haben, um glücklich zu sein – genau hier und im 
jetzigen Moment. Mit der Konzentration auf das Loslas-
sen können wir schmerzliche Gefühle auflösen und so 
unser Leiden transformieren. Wenn wir bei allen diesen 
Konzentrationen tief schauen, können wir den Frieden 
und die Freiheit von Nirvana berühren.

Diese sieben Konzentrationen sind von höchst prak-
tischem Wert. Zusammen helfen sie uns, zur Wirklich-
keit aufzuwachen und wert zu schätzen, was wir haben, 
sodass wir wahres Glück im Hier und Jetzt berühren 
können. Und sie verhelfen uns zu der Einsicht, die wir 
brauchen, sodass wir die Zeit, die wir haben, als sehr 
kostbar ansehen, uns mit unseren Liebsten versöhnen 
und unser Leiden in Liebe und Verstehen verwandeln. 
Darin besteht die Kunst zu leben.

Wir müssen unsere Achtsamkeit, Konzentration und 
Einsicht verwenden, um zu verstehen, was es bedeutet, 
lebendig zu sein und was es bedeutet, zu sterben. Wis-
senschaftliche und spirituelle Entdeckungen oder Er-
kenntnisse können wir als »Einsichten« bezeichnen 
und die Praxis, mit der wir diese Einsichten bewahren 
und vertiefen, als »Konzentration«.

Die Einsichten der Wissenschaft und Spiritualität 
bieten uns im 21. Jahrhundert die Chance, die Grund-
ursachen menschlicher Leiden zu bezwingen. Während 
im 20. Jahrhundert noch Individualismus und Konsum 
das Bild beherrschten, rückt jetzt die Erkenntnis der 
Verbundenheit und Interdependenz aller Dinge in den 

8276_TichNhatHanh.indd   20 08.03.18   10:52



21

Mittelpunkt, begleitet von Bemühungen um neue For-
men der Solidarität und des Miteinanders. Bei der Me-
ditation über die sieben Konzentrationen haben wir 
Gelegenheit, alles im Licht wechselseitiger Abhängig-
keit zu sehen. Das befreit uns von falschen Anschauun-
gen und durchbricht die Barrieren des unterscheiden-
den Denkens. Die Freiheit, die wir suchen, ist nicht die 
Freiheit, die selbstzerstörerisch ist oder anderen oder 
der Umwelt schadet, sondern die Freiheit, die uns von 
Einsamkeit, Zorn, Hass, Angst, Begehren und Verzweif-
lung befreit.

Die Lehre des Buddha ist klar, wirkungsvoll und leicht 
zu verstehen. Sie eröffnet uns eine Lebensform, die nicht 
nur uns persönlich, sondern der ganzen Menschheit 
nützt. Wir entscheiden heute über das Geschick unseres 
Planeten. Der Buddhismus ist die klarste Formulierung 
des Humanismus, die wir je gehabt haben. Es sind unse-
re Einsichten und unser Handeln, die uns retten werden. 
Wenn wir zu unserer wahren Situation aufwachen, wird 
es eine kollektive Veränderung in unserem Bewusstsein 
geben und dann besteht Hoffnung.

Führen wir uns also vor Augen, wie die sieben Kon-
zentrationen – tiefe Einsichten in die Wirklichkeit – un-
sere Situation und unser Leiden beleuchten. Wenn du 
beim Lesen auf dir fremde Dinge stößt, dann atme ein-
fach. Dieses Buch ist eine Reise, die wir gemeinsam un-
ternehmen, wie ein Waldspaziergang, bei dem wir die 
Wunder unserer kostbaren Erde bestaunen. Wir wer-
den hier auf einen Baum mit besonders schöner Rinde 
stoßen und dort beeindruckende Felsformationen oder 

8276_TichNhatHanh.indd   21 08.03.18   10:52



22

abseits des Weges leuchtendes Moos entdecken, und 
dann wünschen wir uns, dass auch unsere Weggefähr-
ten in den Genuss solcher Schönheit kommen. Gele-
gentlich werden wir auf dem Weg gemeinsam sitzen 
und picknicken oder etwas später auf unserer Reise aus 
einer klaren Quelle trinken. So ist dieses Buch gemeint. 
Von Zeit zu Zeit werden wir innehalten und uns ausru-
hen, etwas Kleines trinken oder einfach zusammensit-
zen, und die Stille zwischen uns wird bereits vollkom-
men sein.

Stille

In Plum Village, dem Zentrum für Achtsamkeitspraxis 
in Frankreich, in dem ich lebe, hatten wir früher eine 
überdachte Terrasse, die wir »Regen-Lausch-Veranda« 
nannten. Wir hatten sie eigens zu diesem Zweck gebaut: 
einfach nur um dem Regen zu lauschen und an nichts 
denken zu müssen. Das hilft, damit Gemüt und Ver-
stand tatsächlich still werden können.

Es ist nicht schwierig, innere Stille zu erreichen. Du 
brauchst mit deiner Aufmerksamkeit nur bei einer ein-
zigen Sache zu bleiben. Solange du ausschließlich dem 
Regen lauschst, denkt dein Kopf über nichts anderes 
nach, und du musst die Stille nicht eigens erzeugen. Du 
entspannst dich einfach und lauschst dem Regen. Je 
länger das gelingt, desto tiefer wird die innere Stille.

Wir sitzen still da, und in diese Stille können sich uns 
die Dinge so zeigen, wie sie wirklich sind. Wenn der 

8276_TichNhatHanh.indd   22 08.03.18   10:52



23

Körper entspannt ist und der Geist zur Ruhe kommt, 
dann können wir klar sehen. Wir werden ruhig und 
klar wie ein Bergsee, in dessen unbewegter Oberfläche 
sich der blaue Himmel, die Wolken und die Gipfel 
ringsum genauso spiegeln, wie sie sind.

Solange wir unruhig sind und unser Geist sich nicht 
»gesetzt« hat, erkennen wir die Wirklichkeit nicht in al-
ler Klarheit. Dann sind wir wie der See an einem windi-
gen Tag, zu aufgewühlt, um deutliche Spiegelbilder zu 
zeigen. Sobald wir jedoch in die Stille zurückfinden, 
können wir tief schauen und anfangen, die Wahrheit zu 
erkennen.

Übung: die Kunst des Atmens

Achtsames Atmen ist eine wunderbare Möglichkeit, im 
Körper und bei den Gefühlen Ruhe einkehren zu lassen 
sowie Stille und Frieden wiederherzustellen. Acht- 
sam zu atmen ist nicht schwierig, jeder kann es, sogar 
Kinder.

Wenn wir achtsam atmen, bringen wir Körper und 
Geist in Harmonie, wir konzentrieren uns auf das Wun-
der des Atems. Unser Atem ist so schön wie Musik.

Beim Einatmen weißt du, dass du einatmest. Du 
sammelst deine gesamte Aufmerksamkeit auf das Ein-
atmen. Du atmest ein, und im ganzen Körper breiten 
sich Frieden und Harmonie aus.

Auch beim Ausatmen weißt du, dass du ausatmest. 
Auch dabei entstehen Ruhe und Entspannung, du lässt 

8276_TichNhatHanh.indd   23 08.03.18   10:52



24

los. Du gestattest allen Muskeln in deinem Gesicht und 
deinen Schultern, sich zu entspannen.

Das Ein- und Ausatmen geschieht ohne Zwang, es 
bedarf keinerlei Anstrengung. Du brauchst dich nicht 
einzumischen, du lässt dem Atem seinen natürlichen 
Lauf und Rhythmus.

Stell dir beim Ein- und Ausatmen vor, dass jemand 
einen langen Ton auf der Violine spielt und mit dem 
Bogen hin und her über eine Saite streicht. Es klingt wie 
ein ununterbrochener Ton. Wollten wir den Atemver-
lauf zeichnen, würde er wie eine Acht und nicht wie 
eine gerade Linie aussehen: Das Ein- und Ausströmen 
des Atems geht kontinuierlich vor sich. Dein Atem wird 
selbst zur Musik.

Wenn wir so atmen, ist das Achtsamkeit, und wenn 
du diese Achtsamkeit aufrechterhältst, wird Konzentra-
tion oder Sammlung daraus. Wo auch immer es Kon-
zentration gibt, kommt es zur Einsicht, zu einem 
Durchbruch, der unser Leben reicher an Frieden, Ver-
stehen, Liebe und Freude werden lässt.

Bevor wir fortfahren, wollen wir für einen Augen-
blick gemeinsam die Musik unseres Atmens genießen.

Ich atme ein und genieße mein Einatmen. 
Ich atme aus und genieße mein Ausatmen.

Beim Einatmen komme ich mit meinem ganzen Körper 
in Einklang mit dem einströmenden Atmen.

Bei Ausatmen kommt mein ganzer Körper im aus-
strömenden Atem zur Ruhe.

8276_TichNhatHanh.indd   24 08.03.18   10:52


