Thich Nhat Hanh
Leben ist, was jetzt passiert






THICH NHAT HANH

Lebenist,
was ] etzt passiert

Das Geheimnis
der Achtsamkeit

Aus dem Englischen iibersetzt
von Jochen Lehner

Lotos



Die Originalausgabe erschien 2017 unter dem Titel
»THE ART OF LIVING« im Verlag HarperOne, an imprint
of HarperCollins Publishers, LLC, USA.

Die Verlagsgruppe Random House weist ausdriicklich darauf hin,
dass im Text enthaltene externe Links vom Verlag nur bis zum
Zeitpunkt der Buchveréffentlichung eingesehen werden konnten.
Auf spitere Veranderungen hat der Verlag keinerlei Einfluss. Eine
Haftung des Verlags fiir externe Links ist stets ausgeschlossen.

MIX

Papier aus veaantwor—
tungsvollen Quellen
FSC

woiscog  FSC® C014889

Verlagsgruppe Random House FSC®-N001967.

Lotos Verlag
Lotos ist ein Verlag der Verlagsgruppe Random House GmbH.
ISBN 978-3-7787-8276-7
1. Auflage 2018
Copyright © 2017 by Unified Buddhist Church, Inc.
Copyright © 2017 Vorwort zur deutschen Ausgabe
by Schwester Chan Duc
Copyright © 2017 Vorwort by Schwester Chan Khong
Published by arrangement with HarperOne, an imprint
of HarperCollins Publishers, LLC.

Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 2018 by Lotos Verlag,
Miinchen, in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
Alle Rechte sind vorbehalten. Printed in Germany.
Redaktion: Bruder Dtic Niém
Einbandgestaltung: Guter Punkt, Miinchen, unter Verwendung
eines Motivs von © Subbotina Anna/shutterstock
Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: Friedrich Pustet KG, Regensburg

www.ansata-integral-lotos.de



Inhalt

Vorwort zur deutschen Ausgabe

von Schwester Chan Duc.................... 7
Vorwort von Schwester Chan Khong.......... 13
Einleitung.......... ... ... .o il 15
1 Leerheit — das Wunder des Interseins . ...... 27
2 Zeichenlosigkeit — eine Wolke stirbt niemals . 61
3 Absichtslosigkeit — in Gott ruhen........... 103
4 Unbestindigkeit — jetzt ist die Zeit.......... 135
5 Nicht-Begehren — du hast genug............ 159
6 Loslassen — Transformation und Heilung.... 187
7 Nirvanaistjetzt.......................... 207



Schlussbetrachtung — Zeit zuleben ........... 217
Nachwort — Ein Weg des Gliicks.............. 225

Uberden AUtor .. ......oovvieeeeeeennnnnn. 231

Praxiszenten von Thich Nhat Hanh ........... 233



Vorwort zur deutschen Ausgabe

Ich habe Thay (wie wir Thich Nhat Hanh liebevoll nen-
nen) das erste Mal personlich 1986 in meinem Heimat-
land England gesehen, als ich 37 Jahre alt war. Er ist mit
Schwester Chan Khong aus Frankreich angereist und
ich ging zum Flughafen, um sie zu empfangen. Sie ha-
ben mich voller Wiarme und Freundlichkeit begriifit
und ich hatte schon in diesem Moment das Gefiihl,
dass sie beinahe ein Teil meiner eigenen Familie sind.
Thay hat mich - ebenso wie alle seine Schiilerinnen und
Schiiler - iiber die Jahre hinweg mit dem Mitgefiihl und
der liebevollen Giite eines Vaters, einer Mutter oder ei-
nes Grof3vaters behandelt. Tatsdchlich nennen ihn seine
vietnamesischen Schiiler oft »Su Ong«, das wortlich
»Grof3vater-Lehrer« bedeutet. Théy spricht seine Zuho-
rer und Schiiler sehr personlich und direkt an. Aus die-
sen Griinden haben wir uns entschieden, das englische
»you« in diesem Buch mit »du« zu iibersetzen.

Der englische Originaltitel dieses Buches lautet » The
Art of Living« (»Die Kunst des Lebens« oder »Die Kunst
zu leben«). Thay wurde oft gefragt »Was passiert, wenn
wir sterben?« und seine Antwort ist, dass wir wissen

7



sollten, wie man auf eine tiefe Weise lebt und wie man
tief schaut, um die wahre Natur von Geburt und Tod zu
verstehen. Der deutsche Titel »Leben ist, was jetzt pas-
siert« spiegelt diese Lehre ebenfalls wider, die besagt,
dass wir die Natur des Lebens verstehen kénnen, indem
wir auf eine tiefe Weise im gegenwirtigen Moment le-
ben; und das Leben zu verstehen bedeutet, den Tod zu
verstehen. Leben ist nicht etwas, das einfach geschieht,
wir kénnen, ja wir sollen es aktiv gestalten. Oder wie
Thay in diesem Buch so pragnant formuliert: »Ob dieser
Augenblick ein gliicklicher ist oder nicht, liegt an dir. Du
bist es, der den Augenblick zu einem gliicklichen macht, es
ist nicht der Augenblick, der dich gliicklich macht.« Acht-
samkeit ist eine Art zu leben, eine Kunst, ein Weg.

Die Lehren in diesem Buch handeln von Keine-Ge-
burt und Kein-Tod, aber sie sind keine Theorie. Es wird
nicht erwartet, dass du etwas glaubst, sondern dass du
Achtsamkeit und Konzentration benutzt, um zu sehen,
wie die Dinge wirklich sind. Diese Lehren sind wie ein
Finger, der zum Mond zeigt, oder wie ein Streichholz.
Die Flamme Ihrer eigenen Einsicht wird das Streich-
holz verbrennen, das Sie dann nicht mehr brauchen.

Im allerersten Retreat von Thay, das ich besuchte,
sprach er schon iiber einige der Lehren wie Leerheit,
Zeichenlosigkeit und Absichtslosigkeit, die in diesem
Buch zu finden sind. Normalerweise hat Thay erst in
dem letzten Dharma-Vortrag eines Retreats iiber diese
Lehren gesprochen, denn sie sind sehr tief und wunder-
voll und es wire zu schwierig fiir uns sie zu verstehen,
wenn wir zuvor nur einige wenige Stunden praktiziert

8



haben. Aber wenn wir mit der Sangha fiir vier oder fiinf
Tage praktizieren, dann 6ffnen sich unser Herz und
Geist und wir sind imstande, auch tiefere Lehren zu
empfangen. Im letzten Dharma-Vortrag meines ersten
Retreats hat Thay ein Blatt Papier hochgehalten und
fragte uns, ob wir eine Wolke darin sehen konnen. Und
er fragte dann, wann das Blatt Papier geboren wurde.
Darauthin verbrannte er das Papier und fragte uns, ob
die Wolke gestorben sei.

Dieses Buch hat viele Erlauterungen, die dir helfen
werden, Achtsamkeit zu praktizieren. Um den grofiten
Nutzen von den Lehren dieses Buches zu erhalten, soll-
test du zumindest einige der Achtsambkeitsiibungen
praktizieren, die hier beschrieben werden, wahrend du
dieses Buch liest. Lies langsam, ein kleines bisschen auf
einmal, und wenn du eine Einsicht hast, dann lege das
Buch kurz zur Seite und geniefSe dein achtsames At-
men, damit dein Korper und Geist die Einsicht empfan-
gen konnen. Falls du, wahrend du das Buch liest, aufste-
hen musst, um z. B. zur Haustiir oder in die Kiiche zu
gehen, dann geh achtsam zur Tiire und geniefle jeden
Schritt.

Thay hat das schreckliche Leiden von zwei Kriegen in
Vietnam durchlebt und dieses Leiden fiithrte nicht dazu,
dass er verbittert oder verzweifelt wurde. Ganz im Ge-
genteil: Es hat zu grofiem Mitgefiihl und Verstehen ge-
tithrt. Wir alle haben die Féhigkeit, zu verstehen und
mitfiihlend zu sein, und dieses Buch hilft uns dabei,
dass wir uns nicht vor dem Leiden fiirchten, sondern
sehen, wie wir Leiden nutzen kénnen, um Mitgefiihl zu

9



entwickeln - zuerst fiir uns selbst und danach fiir ande-
re.

Ich wuchs als Christin auf und benutzte das Wort
»Gott«, ohne jedoch wirklich zu wissen, was dies bedeu-
tet. Dieses Buch geht auch auf die Frage nach Gott ein,
obwohl es von einem buddhistischen Ménch geschrieben
wurde. Schon seit seiner ersten Reise in die USA in den
1960er-Jahren war Thay in engem Kontakt mit christli-
chen Denkern und Praktizierenden, u.a. verband ihn eine
tiefe Freundschaft mit Dr. Martin Luther King und Tho-
mas Merton. Thays Einsichten {iber das Christentum und
insbesondere tiber Gott haben mir sehr geholfen, eine
Tiir zu eroffnen, um die Religion meiner Kind- und Ju-
gendzeit besser zu verstehen und wertzuschitzen.

Unser grofiter Wunsch ist es, dass du die Zeit und die
Bedingungen hast, um die Ubungen dieses Buches ge-
nieflen zu kénnen und dadurch die Frucht der Nicht-
Angst verwirklichen zu kénnen. Falls du die Moglich-
keit hast zu einem unserer Achtsamkeitspraxiszentren
in Deutschland oder Frankreich zu einem Retreat zu
kommen, wire das wundervoll.

Schwester Chan Duc (True Virtue),
Leiterin der Praxis, Europdisches
Institut fiir Angewandten Buddhismus,
Waldbrol

10



Vorwort von Schwester
Chan Khong

Das erste Mal habe ich einen Vortrag von Thich Nhat
Hanh 1959 im Xa-Loi-Tempel in Saigon gehort. Ich war
Studentin und voller Fragen {iber das Leben und den
Buddhismus. Obwohl er noch ein junger Ménch war, so
eilte ihm bereits der Ruf als Dichter und vollendeter
Gelehrter voraus. Dieser erste Vortrag hinterlief} bei
mir einen tiefen Eindruck. Ich hatte noch nie jemand so
schon und tiefgriindig sprechen horen und war beein-
druckt tiber seine Kenntnisse, seine Weisheit und tiber
seine Vision eines tief in den alten Lehren verwurzelten
und zugleich auf die Bediirfnisse unserer Zeit abge-
stimmten praktischen Buddhismus. Damals beteiligte
ich mich bereits an der Sozialarbeit in den Slums und
traumte davon, die Armut lindern und zur Einleitung
eines gesellschaftlichen Wandels beitragen zu kénnen.
Nicht alle unterstiitzten meinen Traum, aber »Thay«
bestiarkte mich sehr darin. Er sagte mir, er sei sich si-
cher, dass jeder Mensch das Erwachen beriithren kdnne
durch die Arbeit, die er oder sie besonders gern tut.

11



Wichtig sei vor allem, dass wir ganz wir selbst sind und
so tief und achtsam leben, wie wir kénnen. Ich wusste,
dies ist der Lehrer, den ich gesucht hatte.

Fiinfzig Jahre ist es mir seither vergénnt, Thich Nhat
Hanhs Schiilerin zu sein und seine Arbeit zu unterstiit-
zen: Den Aufbau von Programmen fiir die Sozialarbeit
in Vietnam, die Friedensarbeit in Paris, die Rettung von
Bootsfliichtlingen auf hoher See und schliefilich die Ein-
richtung von Zentren fiir die Achtsamkeitspraxis in Eu-
ropa, den USA und Asien. Ich konnte verfolgen, wie sich
Théys Art zu lehren entwickelte und vertiefte, wie er sie
immer wieder an die verdnderten Bediirfnisse und An-
forderungen dieser Zeit anpasste. Nur zu gern widmete
er sich dem Dialog mit fithrenden Wissenschaftlern, Me-
dizinern, Politikern, Padagogen, Geschiftsleuten und
Pionieren der technischen Entwicklung. Stets ging es
ihm um ein tieferes Verstehen der Herausforderungen
unserer Zeit und die Entwicklung einer entsprechend
angepassten, wirksamen Achtsamkeitspraxis. Immer
wieder und bis zu seinem voéllig unerwarteten schweren
Schlaganfall mit achtundachtzig Jahren im November
2014 gelangte er zu bahnbrechenden Einsichten in die
grundlegenden buddhistischen Lehren. Oft nahm er,
durchdrungen von reiner Freude, nach seiner Gehmedi-
tation den Pinsel zur Hand und hielt seine Einsichten in
kurzen kalligrafischen Sétzen fest. Viele davon sind in
diesem Buch zu finden.

Es ist ein ganz besonderes Buch geworden, herausge-
geben von seinen monastischen Schiilern. Es birgt die
Essenz all dessen, was er in den letzten beiden Jahren

12



seiner Lehrtatigkeit iiber die Kunst des achtsamen Le-
bens gesagt hat. Insbesondere enthilt es die bahnbre-
chenden Vortrige, die er im Rahmen des 21-Tage-Re-
treats gehalten hat, das im Juni 2014 in Plum Village in
Frankreich stattfand. Das Thema war: »Was geschieht,
wenn wir sterben? Was geschieht, wenn wir leben?«

Mich beriihrt es immer wieder tief, zu erleben, wie
Thay selbst all das lebt, was er lehrt. Er ist wahrlich ein
Meister dieser Lebenskunst. Er liebt das Leben und hat
bei allem, was er im Laufe so vieler Jahre erlebt hat —
Krieg, Exil, Verrat und Krankheit — niemals aufgege-
ben. Er hat Zuflucht zu seinem Atem und zum Wunder
des gegenwirtigen Augenblicks genommen. Thay ist
ein Uberlebender, ein Lebenskiinstler. Er hat iiberlebt
dank der Liebe seiner Schiilerinnen und Schiiler und
der ganzen Gemeinschaft, und Nahrung geben ihm da-
bei seine Meditation, das achtsame Atmen und die ent-
spannenden Momente des Gehens oder Ruhens in der
Natur. Ich konnte in Kriegs- und Notzeiten, aber auch
in Zeiten des Friedens und der Harmonie mit eigenen
Augen verfolgen, wie die Weisheit, von der auch dieses
Buch spricht, Thay die Moglichkeit gab, die Freuden
und Leiden des Lebens furchtlos und mitfiihlend, voller
Vertrauen und Hoffnung zu bejahen. Ich wiinsche dir
gutes Gelingen bei der Umsetzung der Lehren dieses
Buchs in deinem Alltag. Du folgst darin Thays Spuren,
um Heilsames, Liebe und Gliick in dein eigenes Leben,
in deine Familie und in die Welt zu tragen.

Schwester Chang Khong

13






Einleitung

Wir sind der Erde so nah, dass wir manchmal verges-
sen, wie schon sie ist. Aus der Ferne des Alls gesehen,
wirkt unser blauer Planet wie ein von Leben erfiilltes
Paradies — das allerdings der unermesslichen Weite ei-
nes lebensfeindlichen Kosmos ausgesetzt ist. Bei der
ersten Mondmission verschlug es den Astronauten die
Sprache, als sie die Erde iiber dem wiistenleeren Hori-
zont des Mondes aufgehen sahen. Wir wissen, dass es
auf dem Mond keine Biaume, Fliisse und Végel gibt, und
bisher wurde noch kein Planet entdeckt, auf dem Leben
wie auf der Erde existiert. Von Astronauten, die weit
draufen in Raumstationen ihre Runden drehen, horen
wir immer wieder, dass sie in ihrer Freizeit hauptsich-
lich die tief unten vorbeiziehende Erde bestaunen. Aus
der Ferne betrachtet, sieht unsere Erde wie ein riesiges,
atmendes Lebewesen aus. Die Astronauten sind tiber-
waltigt von ihrer Schonheit und empfinden grofie Liebe
tiir die ganze Erde. IThnen wird bewusst, dass Milliarden
Menschen auf diesem kleinen Planeten leben, mit al-
lem, was solch ein Leben an Freude, Gliick und Leid mit
sich bringt. Und angesichts von Gewalt, Krieg, Hunger

15



und Umweltzerstorung steht ihnen sehr klar vor Augen,
dass dieser wunderbare kleine blaue Planet, so zart und
kostbar, unersetzlich ist. Ein Astronaut hat einmal ge-
sagt: »Wir fuhren als Techniker zum Mond; wir kamen
als Menschenfreunde zuriick.«

In der Wissenschaft geht es darum, die Dinge zu ver-
stehen. Sie macht uns ferne Sterne und Galaxien und
unseren eigenen Platz im Universum versténdlich, die-
ses innig verwobene Ganze aus Materie, lebenden Zel-
len und unserem eigenen Korper. Wissenschaft und
Philosophie méchten die Natur der Existenz und den
Sinn des Lebens ergriinden.

Spiritualitét ist auch ein Forschungs- und Studienge-
biet. Wir méchten uns selbst, die Welt um uns herum
und unser Dasein auf dieser Erde verstehen. Wir moch-
ten herausfinden, wer wir eigentlich sind und wir
mochten unser Leiden verstehen. Sobald das méglich
wird, entsteht Raum fiir Akzeptanz und Liebe und dies
bestimmt die Qualitit unseres Lebens. Wir alle brau-
chen Verstehen und Liebe. Und wir alle mdchten selbst
verstehen und lieben.

Spiritualitét ist nicht dasselbe wie Religion. Es ist der
Weg, auf dem wir zu Gliick, Verstehen und Liebe fin-
den, sodass wir jeden Augenblick unseres Lebens wahr-
haft leben konnen. Eine spirituelle Dimension in unse-
rem Leben zu haben bedeutet nicht, dass wir dem Leben
ausweichen oder abseits dieser Welt in reiner Gliickse-
ligkeit verweilen; vielmehr finden wir auf diesem Weg
heraus, wie wir mit den Schwierigkeiten des Lebens
umgehen und Frieden, Freude und Gliick genau da

16



finden konnen, wo wir sind, auf diesem wunderscho-
nen Planeten.

Die Praxis der Achtsamkeit, Konzentration und
Einsicht im Buddhismus hat viel vom Geist der Natur-
wissenschaft. Wir verwenden hier jedoch keine kost-
spieligen Apparaturen und Messinstrumente, sondern
bedienen uns des klaren Geistes und der Stille, um offen
und unvoreingenommen die Realitédt zu erkunden und
tiefe Einblicke zu gewinnen. Wir méchten wissen, wo-
her wir kommen und wohin wir gehen. Vor allem aber
mochten wir gliicklich sein. Die Menschheit hat viele
hochtalentierte Kiinstler, Musiker und Architekten her-
vorgebracht, aber wie viele von uns haben die Kunst ge-
meistert, einen Moment des Gliicks hervorzubringen -
fiir uns selbst und fiir die Menschen um uns herum?

Wie alle Lebewesen dieser Erde sind wir stets auf der
Suche nach den idealen Umstanden, unter denen wir
unser Potenzial am besten entfalten konnen. Dabei wol-
len wir aber nicht nur iiberleben. Wir mochten leben.
Aber was bedeutet es eigentlich, lebendig zu sein? Und
was bedeutet es zu sterben? Was geschieht, wenn wir
sterben? Gibt es ein Leben nach dem Tod? Gibt es
Reinkarnation? Werden wir unsere Lieben wiederse-
hen? Haben wir eine Seele, die in den Himmel, ins Nir-
vana oder zu Gott eingeht? Fragen dieser Art bewegen
jeden in seinem Herzen. Manchmal finden wir Worte
dafiir, manchmal bleiben sie unausgesprochen, aber sie
sind immer da, ihr Ziehen bleibt in unseren Herzen je-
des Mal spiirbar, wenn wir {iber unser Leben nachden-
ken, wenn wir an geliebte Menschen oder an unsere alt

17



werdenden oder kranken Eltern oder an bereits Gestor-
bene denken.

Wie kénnen wir anfangen, Antworten auf solche Fra-
gen iiber Leben und Tod zu finden? Eine tiberzeugende
Antwort, die richtige Antwort, muss beweiskraftig sein.
Es ist nicht eine Frage des Vertrauens oder des Glau-
bens, sondern des tiefen Schauens. Zu meditieren be-
deutet, tief zu schauen und Dinge zu sehen, die andere
nicht sehen, einschlief3lich der falschen Anschauungen,
auf die unsere Leiden zuriickzufithren sind. Wer sich
von diesen falschen Anschauungen zu losen vermag,
kann die Kunst meistern, gliicklich in Frieden und Frei-
heit zu leben.

Die erste falsche Ansicht, von der wir uns befreien
miissen, liegt in der Vorstellung, wir seien ein separates
Selbst, das vom Rest der Welt getrennt ist. Wir neigen
dazu, uns als ein separates Selbst zu sehen, das zu einem
bestimmten Zeitpunkt geboren wurde und irgendwann
sterben muss und dazwischen - in der Zeit, die wir
»mein Leben« nennen - gleichbleibend ist. Solange wir
diese falsche Ansicht haben, leiden wir und fiigen ande-
ren in unserer Umgebung, anderen Lebewesen und un-
serer kostbaren Erde Schaden zu. Die zweite Anschau-
ung, zu der viele neigen, ist, dass wir nur dieser Kérper
sind und dass wir authéren zu existieren, wenn wir
sterben. Dadurch sind wir nicht nur blind fiir unsere
vielfache Verflochtenheit mit der Welt um uns herum,
sondern auch fiir die vielfaltigen Weisen, in denen wir
nach dem Tod fortgefithrt werden. Die dritte falsche
Anschauung liegt in dem Glauben, dass alles, was wir

18



suchen und uns wiinschen - sei es Gliick, der Himmel
oder Liebe —, nur auflerhalb von uns und in einer fer-
nen Zukunft zu finden ist. So jagen wir diesen Dingen
vielleicht ein Leben lang nach oder warten auf sie und
realisieren nicht, dass sie in uns zu finden sind, genau
hier im gegenwdrtigen Moment.

Es gibt drei grundsitzliche Praxisformen, mit denen
wir uns von diesen falschen Ansichten befreien kon-
nen, ndmlich die Konzentration auf die Leerheit, die
Konzentration auf die Zeichenlosigkeit und die Konzen-
tration auf die Absichtslosigkeit. Sie sind in allen Schu-
len des Buddhismus bekannt und werden als die »Drei
Tore der Befreiung« bezeichnet. Diese drei Konzentra-
tionen geben uns eine tiefe Einsicht dariiber, was es be-
deutet, lebendig zu sein und was es bedeutet, zu ster-
ben. Mit ihrer Hilfe konnen wir Gefithle wie Kummer,
Angst, Einsamkeit und Entfremdung transformieren.
Sie besitzen die Kraft, uns von falschen Anschauungen
zu befreien, sodass wir auf eine tiefe Weise leben und
uns dem Sterben und Tod ohne Angst, Arger und Ver-
zweiflung stellen konnen.

Dariiber hinaus konnen wir die Erfahrung von vier
weiteren Konzentrationen erkunden: auf Unbestindig-
keit, Nicht-Begehren, Loslassen und Nirvana. Diese vier
finden sich im Sutra vom vollen Gewahrsein des Atems,
einem wunderbaren frithbuddhistischen Text. Die Kon-
zentration der Unbestdndigkeit befreit uns von der Nei-
gung, so zu leben, als wiirden wir und unsere Lieben
immer hier sein. Bei der Konzentration auf das Nicht-
Begehren nehmen wir uns die Zeit, um uns hinzusetzen

19



und herauszufinden, was Gliick eigentlich ist. Wir ent-
decken, dass wir eigentlich schon mehr als genug Bedin-
gungen haben, um gliicklich zu sein - genau hier und im
jetzigen Moment. Mit der Konzentration auf das Loslas-
sen konnen wir schmerzliche Gefiihle auflosen und so
unser Leiden transformieren. Wenn wir bei allen diesen
Konzentrationen tief schauen, konnen wir den Frieden
und die Freiheit von Nirvana beriihren.

Diese sieben Konzentrationen sind von hochst prak-
tischem Wert. Zusammen helfen sie uns, zur Wirklich-
keit aufzuwachen und wert zu schitzen, was wir haben,
sodass wir wahres Gliick im Hier und Jetzt berithren
konnen. Und sie verhelfen uns zu der Einsicht, die wir
brauchen, sodass wir die Zeit, die wir haben, als sehr
kostbar ansehen, uns mit unseren Liebsten vers6hnen
und unser Leiden in Liebe und Verstehen verwandeln.
Darin besteht die Kunst zu leben.

Wir miissen unsere Achtsamkeit, Konzentration und
Einsicht verwenden, um zu verstehen, was es bedeutet,
lebendig zu sein und was es bedeutet, zu sterben. Wis-
senschaftliche und spirituelle Entdeckungen oder Er-
kenntnisse konnen wir als »Einsichten« bezeichnen
und die Praxis, mit der wir diese Einsichten bewahren
und vertiefen, als »Konzentration«.

Die Einsichten der Wissenschaft und Spiritualitat
bieten uns im 21. Jahrhundert die Chance, die Grund-
ursachen menschlicher Leiden zu bezwingen. Wahrend
im 20. Jahrhundert noch Individualismus und Konsum
das Bild beherrschten, riickt jetzt die Erkenntnis der
Verbundenheit und Interdependenz aller Dinge in den

20



Mittelpunkt, begleitet von Bemithungen um neue For-
men der Solidaritit und des Miteinanders. Bei der Me-
ditation tiber die sieben Konzentrationen haben wir
Gelegenheit, alles im Licht wechselseitiger Abhdngig-
keit zu sehen. Das befreit uns von falschen Anschauun-
gen und durchbricht die Barrieren des unterscheiden-
den Denkens. Die Freiheit, die wir suchen, ist nicht die
Freiheit, die selbstzerstorerisch ist oder anderen oder
der Umwelt schadet, sondern die Freiheit, die uns von
Einsamkeit, Zorn, Hass, Angst, Begehren und Verzweif-
lung befreit.

Die Lehre des Buddha ist klar, wirkungsvoll und leicht
zu verstehen. Sie er6ffnet uns eine Lebensform, die nicht
nur uns personlich, sondern der ganzen Menschheit
niitzt. Wir entscheiden heute tiber das Geschick unseres
Planeten. Der Buddhismus ist die klarste Formulierung
des Humanismus, die wir je gehabt haben. Es sind unse-
re Einsichten und unser Handeln, die uns retten werden.
Wenn wir zu unserer wahren Situation aufwachen, wird
es eine kollektive Veranderung in unserem Bewusstsein
geben und dann besteht Hoffnung.

Fithren wir uns also vor Augen, wie die sieben Kon-
zentrationen - tiefe Einsichten in die Wirklichkeit — un-
sere Situation und unser Leiden beleuchten. Wenn du
beim Lesen auf dir fremde Dinge st6f3t, dann atme ein-
fach. Dieses Buch ist eine Reise, die wir gemeinsam un-
ternehmen, wie ein Waldspaziergang, bei dem wir die
Wunder unserer kostbaren Erde bestaunen. Wir wer-
den hier auf einen Baum mit besonders schoner Rinde
stoflen und dort beeindruckende Felsformationen oder

21



abseits des Weges leuchtendes Moos entdecken, und
dann wiinschen wir uns, dass auch unsere Weggefihr-
ten in den Genuss solcher Schonheit kommen. Gele-
gentlich werden wir auf dem Weg gemeinsam sitzen
und picknicken oder etwas spiter auf unserer Reise aus
einer klaren Quelle trinken. So ist dieses Buch gemeint.
Von Zeit zu Zeit werden wir innehalten und uns ausru-
hen, etwas Kleines trinken oder einfach zusammensit-
zen, und die Stille zwischen uns wird bereits vollkom-
men sein.

Stille

In Plum Village, dem Zentrum fiir Achtsamkeitspraxis
in Frankreich, in dem ich lebe, hatten wir friher eine
tiberdachte Terrasse, die wir »Regen-Lausch-Veranda«
nannten. Wir hatten sie eigens zu diesem Zweck gebaut:
einfach nur um dem Regen zu lauschen und an nichts
denken zu miissen. Das hilft, damit Gemiit und Ver-
stand tatsachlich still werden kénnen.

Es ist nicht schwierig, innere Stille zu erreichen. Du
brauchst mit deiner Aufmerksambkeit nur bei einer ein-
zigen Sache zu bleiben. Solange du ausschliefslich dem
Regen lauschst, denkt dein Kopf {iber nichts anderes
nach, und du musst die Stille nicht eigens erzeugen. Du
entspannst dich einfach und lauschst dem Regen. Je
linger das gelingt, desto tiefer wird die innere Stille.

Wir sitzen still da, und in diese Stille konnen sich uns
die Dinge so zeigen, wie sie wirklich sind. Wenn der

22



Korper entspannt ist und der Geist zur Ruhe kommt,
dann konnen wir klar sehen. Wir werden ruhig und
klar wie ein Bergsee, in dessen unbewegter Oberfliche
sich der blaue Himmel, die Wolken und die Gipfel
ringsum genauso spiegeln, wie sie sind.

Solange wir unruhig sind und unser Geist sich nicht
»gesetzt« hat, erkennen wir die Wirklichkeit nicht in al-
ler Klarheit. Dann sind wir wie der See an einem windi-
gen Tag, zu aufgewiihlt, um deutliche Spiegelbilder zu
zeigen. Sobald wir jedoch in die Stille zuriickfinden,
konnen wir tief schauen und anfangen, die Wahrheit zu
erkennen.

Ubung: die Kunst des Atmens

Achtsames Atmen ist eine wunderbare Moglichkeit, im
Koérper und bei den Gefithlen Ruhe einkehren zu lassen
sowie Stille und Frieden wiederherzustellen. Acht-
sam zu atmen ist nicht schwierig, jeder kann es, sogar
Kinder.

Wenn wir achtsam atmen, bringen wir Kérper und
Geist in Harmonie, wir konzentrieren uns auf das Wun-
der des Atems. Unser Atem ist so schon wie Musik.

Beim Einatmen weifft du, dass du einatmest. Du
sammelst deine gesamte Aufmerksamkeit auf das Ein-
atmen. Du atmest ein, und im ganzen Korper breiten
sich Frieden und Harmonie aus.

Auch beim Ausatmen weifit du, dass du ausatmest.
Auch dabei entstehen Ruhe und Entspannung, du lasst

23



los. Du gestattest allen Muskeln in deinem Gesicht und
deinen Schultern, sich zu entspannen.

Das Ein- und Ausatmen geschieht ohne Zwang, es
bedarf keinerlei Anstrengung. Du brauchst dich nicht
einzumischen, du ldsst dem Atem seinen natiirlichen
Lauf und Rhythmus.

Stell dir beim Ein- und Ausatmen vor, dass jemand
einen langen Ton auf der Violine spielt und mit dem
Bogen hin und her iiber eine Saite streicht. Es klingt wie
ein ununterbrochener Ton. Wollten wir den Atemver-
lauf zeichnen, wiirde er wie eine Acht und nicht wie
eine gerade Linie aussehen: Das Ein- und Ausstromen
des Atems geht kontinuierlich vor sich. Dein Atem wird
selbst zur Musik.

Wenn wir so atmen, ist das Achtsamkeit, und wenn
du diese Achtsamkeit aufrechterhaltst, wird Konzentra-
tion oder Sammlung daraus. Wo auch immer es Kon-
zentration gibt, kommt es zur Einsicht, zu einem
Durchbruch, der unser Leben reicher an Frieden, Ver-
stehen, Liebe und Freude werden lésst.

Bevor wir fortfahren, wollen wir fiir einen Augen-
blick gemeinsam die Musik unseres Atmens geniefsen.

Beim Einatmen komme ich mit meinem ganzen Kérper
in Einklang mit dem einstromenden Atmen.

Bei Ausatmen kommt mein ganzer Koérper im aus-
stromenden Atem zur Ruhe.

24



