
Unverkäufliche Leseprobe
Lothar Fritze

Die Moral der Nationalsozialisten
Gebunden mit Schutzumschlag.
556 Seiten. Format 17 x 24 cm.

ISBN 978-3-95768-204-8

Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf:
www.lau-verlag.de

© 2019 Lau-Verlag & Handel KG, Reinbek



LOTHAR FRITZE

Die Moral der
Nationalsozialisten



 Schultze-Rhonhof: 1939. Der Krieg der viele Väter hatte (7. Auflage) 
21.05.2014  Imprimatur  Seite 2

 Schultze-Rhonhof: 1939. Der Krieg der viele Väter hatte (7. Auflage) 
21.05.2014  Imprimatur  Seite 3

Gerd Schultze-Rhonhof

Der lange Anlauf zum Zweiten Weltkrieg

8. Auflage

Der Krieg, der viele Väter hatte
1939

Schultze-Rhonhof, 1939.indb   3 21.05.14   12:02

LOTHAR FRITZE

Die Moral der
Nationalsozialisten

LOTHAR FRITZE

Die Moral der
Nationalsozialisten



Bibliografische Information
der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-95768-204-8
© 2019 Lau-Verlag & Handel KG, Reinbek

Internet: www.lau-verlag.de

Alle Rechte, insbesondere das Recht der Vervielfältigung
und Verbreitung sowie der Übersetzung, vorbehalten.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotokopie, Mikrofilm oder ein anderes Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme gespeichert, verarbeitet,
vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlagentwurf: pl, Lau-Verlag, Reinbek
Umschlagabbildung: NSDAP Parteitag 1936 - Appell von SA, SS und NS-Kraftfahrerkorps in 

der Luitpold-Arena © ullstein bild - ullstein bild
Satz und Layout: pl, Lau-Verlag, Reinbek

Druck und Bindung: GK Druck Gerth und Klaas GmbH & Co. KG, Hamburg
Printed in Germany



5

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                13

I. Hatten die Nationalsozialisten eine andere Moral?  . . . . . . . . . . .          17

1.	Der Maßstab: Menschenrechtsmoral  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    17
2.	Eine Frage der Moral?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          18

II. Die Praxis des moralischen Denkens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          21

1.	Moralische Überzeugungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            21
2.	Verschiedene Moralen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                24
3.	Was heißt es, eine Moral zu haben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          25

III. Hatten die Nationalsozialisten überhaupt eine Moral?  . . . . .               29

1.	Moralisch bedenkenlos oder amoralisch?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               29
1.	Metaphysik des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                30
2.	Die böse Handlung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  32
3.	Boshaft, pathologisch, gewissenlos?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    33 

2.	Ein anderer Moralbegriff?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          36
3.	Orientierung an Moralnormen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          39

IV. Akzeptierten die Nationalsozialisten
	 andere moralische Normen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          43

1.	Moralische Grundnormen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          43
2.	Nichtakzeptanz moralischer Grundnormen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            45

1.	Umkehrung von Moralnormen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          45
2.	Transformation der Moral?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           47
3.	Wider eine Mystifizierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            52



6

INHALT

3.	Übereinstimmende moralische Grundnormen . . . . . . . . . . . . . . . . .                           54
1.	Verletzung von Normen trotz Akzeptanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                54
2.	Normalfall und Ausnahme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            58
3.	Negierung der ethischen Überlieferung?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                59

V. Ein verbreiteter Typus nationalsozialistischer Täter  . . . . . . . . .                   61

1.	Der Begriff »Täter mit gutem Gewissen« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          62
1.	Merkmale und Maßstäbe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          62

a)	Inhaltliche Zustimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            63
b)	Rationalitätsanforderungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          65
c)	Freiwillige Selbstunterstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          67

2.	Wissentlich Böses tun?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               69
3.	Nationalsozialisten als rationale Täter-mit-gutem-Gewissen?  . . . .          70
4.	»Täter-mit-gutem-Gewissen« als Idealtyp . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               73

2.	Ideologien als Rechtfertigungsinstrumente  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              76
1.	Rechtfertigungszweck und Legitimation  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                76
2.	Motivation durch Selbstverpflichtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          77

3. Nationalsozialistische Täter mit gutem Gewissen  . . . . . . . . . . . . . .                        78
1.	Ideologisch Überzeugte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          78
2.	Überzeugte Nationalsozialisten als Täter-mit-gutem-Gewissen  . . .          80
3.	Überwindung moralischer Bedenken  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          87

VI. Moralnormen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          91

1.	Geltung und Zustimmung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             91
1.	Allgemeine Geltung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          91
2.	Allgemeine Zustimmung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             94
3.	Rationalitätsbedingungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          95

2.	Konkretisierung als Anwendungsvoraussetzung  . . . . . . . . . . . . . . . .          96
3.	Reichweitenregeln, Rechtfertigungsgründe, abgeleitete Normen          98



7

INHALT

VII. Reichweitenregeln  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              101

1.	Allgemeines . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       101
1.	Reichweitenfestlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       102

a)	Speziesismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       102
b)	Der Begriff des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       104
c)	Formen menschlichen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       107
d)	Moralischer Universalismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     110
e)	Ethnische, religiöse und andere Einschränkungen  . . . . . . . . . . .                  112

2.	Moralische Relevanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              116
3.	Moralisch legitime und illegitime Reichweitenregeln?  . . . . . . . . . . .       118

a)	Gattungszugehörigkeit als Kriterium? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             118
b)	Vom Partikularismus zum Universalismus? . . . . . . . . . . . . . . . . .                        119
c)	Kontraktualistische Moralbegründung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            121

2.	Reichweitenregeln der Nationalsozialisten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       124
1.	Natürliche Ungleichheit von Völkern und Rassen  . . . . . . . . . . . . . .                     124
2.	Unterschiedliche Evolutionsstufen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       128

a)	Wesensunterschiede und graduelle Abstufungen . . . . . . . . . . . . .       129
b)	Juden als »naturferne Wesen«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       132
c)	»Ein und dieselbe Art«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       136

3.	Keine Verpflichtungen im Lebenskampf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       137
3.	Nicht-universalistische Reichweitenregeln?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       140

1.	Partikularistischer Universalismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  141
2.	Universalistischer Partikularismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  143
3.	Reichweitenerweiterungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         149

VIII. Rechtfertigungsgründe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         153

1. Allgemeines . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       153
1. Instrumente der Konfliktregulierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       154
2. Kulturelle Unterschiede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       156
3. Rechtfertigungen und »Rationalisierungen«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       158



8

INHALT

2.	Rechtfertigungsgründe der Nationalsozialisten  . . . . . . . . . . . . . . . .                       162
1.	Notsituationen und Gefahrenabwehr . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                163

a)	Gefahr der Unterversorgung mit Existenzvoraussetzungen  . . . .       164
b)	Bedrohungen im Inneren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       170
c)	Bedrohung durch den Bolschewismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             178
d)	Bedrohung durch das »internationale Judentum« . . . . . . . . . . . .                   186
e)	Kriegserklärung, Kriegsgräuel und die Gefahr,
	 den Krieg zu verlieren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          208

2.	Vermeidung großer Übel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          209
a)	Bevölkerungsschwund und Einwanderung . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         210
b)	»Rassenvermischung« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       211
c)	Kosten und Risiken »lebensunwerten Lebens« . . . . . . . . . . . . . . .       216

3.	Pflichtenkollisionen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       219
4.	Opferkalkulationen utilitaristischer Art  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       221
5.	Repressalien als Vergeltung und Generalprävention  . . . . . . . . . . . .                   226
6.	Positiv formulierte Ziele  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       228

3.	Rechtfertigungsargumentationen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       234
1.	Propagandistische Täuschungen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       235
2.	Sachliche Richtigkeit und normative Akzeptabilität  . . . . . . . . . . . . .       238

IX. Abgeleitete Normen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       241

1.	Allgemeines . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       241
1.	Berufung auf mutmaßliche Einwilligungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       241
2.	Erlaubte Verletzungen von Grundnormen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       244
3.	Ableitung konkreter Normen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       246

2. Abgeleitete Normen der Nationalsozialisten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          247
1.	Diktatorische Herrschaft im Interesse des Volkes  . . . . . . . . . . . . . . .       247
2.	Historische Mission im Dienste des zivilisatorischen Fortschritts       248
3.	Handeln zugunsten der Betroffenen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       252

3.	Abgeleitete Normen und die Natur des guten Gewissens . . . . . . . . .       258



9

INHALT

X. Das moralisch relevante Denken von Nationalsozialisten . . . .       261

1.	Moralische Selbstlegitimierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       261
1.	Voraussetzungen einer rationalen Selbstlegitimierung  . . . . . . . . . .                 261
2.	Argumentative Wege der Selbstlegitimierung . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         263

2.	Außermoralische Überzeugungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   265
1.	Inhalte außermoralischer Überzeugungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       265
2.	Moralische Urteile, moralische und nicht-moralische Werturteile       267
3.	Die »normative Kraft« von Werturteilen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             268
4.	Moralisch relevante nicht-moralische Werturteile . . . . . . . . . . . . . .                     269

3.	Außermoralische Überzeugungen von Nationalsozialisten  . . . . . .             273
1.	Kampf der Völker und Staaten um Selbstbehauptung  . . . . . . . . . . .                  274

a)	Permanenz des Ausnahmezustands . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               274
b)	Angewandter Darwinismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       277

2.	Instrumente im Völkerkampf  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       280
3.	Identifikation von Gefahren, Bedrohungen und Feinden . . . . . . . .               281

a)	»Volk ohne Raum« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             282
b)	»Jüdische Gefahr«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       284
c)	Rassische Homogenität und Vermeidung genetischer Schäden       289

4.	Empirische Existenz als Wert an sich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                292
5.	Ungleichheit und Ungleichwertigkeit von
			 Völkern und Einzelwesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          293

a)	»Höherwertigkeit der nordischen Rasse«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          294
b)	»Auserwähltheit des deutschen Volkes«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           298
c)	Das »Persönlichkeitsprinzip«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    301

6.	Organizistische Gemeinschaftsauffassung und
			 normativer Kollektivismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         303

a)	Der »Volkskörper« als organische Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       303
b)	Der Vorrang der Gemeinschaft vor dem Individuum  . . . . . . . . .       305
c)	Ablehnung des normativen Individualismus  . . . . . . . . . . . . . . . .                       307

7.	»Führerprinzip« und »totaler Staat«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 309
8.	Die »nationalsozialistische Revolution«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       313



10

INHALT

4.	Moralische Überzeugungen von Nationalsozialisten . . . . . . . . . . . .                   315
1.	Das Recht auf völkische Selbstbehauptung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           315

a)	Das Dilemma der Selbstbeschränkung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            317
b)	Anspruch auf überflüssigen Lebensraum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          321
c)	Der Kampf als Legitimationsressource  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       323
d)	Steigerung der Fitness . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       324

2.	Die Pflicht zur Auslese gemäß dem
			 »aristokratischen Gesetz der Natur« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 325
3.	Das Recht, Leben gegen Leben aufzurechnen . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         330

a)	Die Idee der Opferminimierung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       331
b)	Die Idee der Opferkompensation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 333
c)	Nötigung zu Opferkalkulationen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 334

4.	Die Pflicht zur Bevölkerungspolitik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 336
a)	»Treue zum Blut des eigenen Volkes«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             337
b)	Sicherung der erbbiologischen Identität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           341
c)	Vermehrung und Verbesserung der deutschen Bevölkerung  . . .       343

5.	Vergeltung, Kollektivschuldzuschreibungen und Sippenhaft  . . . . .            347
6.	Pflichten gegenüber der Gemeinschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       351

a)	Die Rechtsstellung des Einzelnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 352
b)	Ein Universalisierungsprinzip im Dienste der Nachhaltigkeit . .         358

7.	Die Idee der Volksgemeinschaft und ihre normativen Konsequenzen   360
a)	Der klassenlose Volksstaat  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       360
b)	Volksgenossen und das »gesunde Volksempfinden« . . . . . . . . . .                 363

8. Der Wille des Führers als Maßstab des Richtigen und Guten  . . . . .       365

XI. Noch einmal:
	 Hatten die Nationalsozialisten eine andere Moral? . . . . . . . . . .                 369

1.	Andere moralische und außermoralische Überzeugungen  . . . . . . .       370
2.	Moralisches Denken und außermoralische Überzeugungen . . . . . .             377

1.	Moral als Instrument im Existenzkampf des Volkes  . . . . . . . . . . . . .       377
2.	Eine Lehre vom äußersten Notfall?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       380



11

INHALT

3.	Ein Gedankenexperiment  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       382
4.	Unerträgliche Ungerechtigkeit als Maßstab? . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          385

3.	Außermoralische Überzeugungen und Rechtfertigung . . . . . . . . . .                 388
1.	Inkommensurable Überzeugungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       389
2.	Normative Elemente in Rechtfertigungsargumentationen  . . . . . . .              393

XII. Das moralische Versagen von Nationalsozialisten  . . . . . . . . .       397

1.	Das spezifische Versagen der Täter-mit-gutem-Gewissen  . . . . . . . .       397
1.	Verletzung kognitiver Pflichten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     398

a)	Kognitives Versagen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       398
b)	Inakzeptable Überzeugungsbildung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       400
c)	Moralische Verantwortlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       404

2.	Defizitärer Vernunftgebrauch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       409
a)	Umfassende Rationalität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        410
b)	Exkurs: Kant und die Sittlichkeit der Willensbildung  . . . . . . . . .       413
c)	Verletzung von Rationalitätspflichten und moralische Schuld . .         415
d)	Wissensanmaßung und Fanatismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       418
e)	Exkurs: Die Vorzugswürdigkeit des Nichthandelns  . . . . . . . . . . .       421
f)	 Exkurs: Die Möglichkeit moralischen Urteilens . . . . . . . . . . . . . .                     422

3.	Die Schuld von Tätern mit gutem Gewissen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       424
a)	Unrechtsbewusstsein, Schuldbewusstsein, Schuld  . . . . . . . . . . . .       424
b)	Keine Exkulpation für nationalsozialistische Täter . . . . . . . . . . .                  427

4.	Die Bedeutung des Vernunftgebrauchs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       430
a)	Alternative Auffassungen und Erklärungen  . . . . . . . . . . . . . . . . .                        430
b)	Das Denken im Prozess der Willensbildung  . . . . . . . . . . . . . . . . .       433
c)	Nationalsozialisten als Vernunftverächter  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       438

5.	Eine spezifische NS-Moral?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        440
2.	Ideologiegläubigkeit und Führerglaube  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              442

1.	Treue Gefolgsleute und Erfüllungsgehilfen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           442
2.	Paradoxon des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       448
3.	Eine Frage der Intelligenz?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         450



12

INHALT

3.	Verbrechen wie andere auch?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       452
1.	Methodischer Pragmatismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       452
2.	Skrupellose Selbstermächtigung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    458
3.	Unverstehbarkeit und Vorwerfbarkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       462

XIII. Abschließende Betrachtungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  465

1. Totalitarismusvermeidungsforschung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       465
2.	Der Erklärungsanspruch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       469

1.	Das gute Gewissen als Reflexionsprodukt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            469
2.	Komponenten der Verhaltensdetermination  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       472

3.	Menschenrechtsmoral und strategisches Handeln  . . . . . . . . . . . . . .                     474
1.	Das menschenmögliche Böse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       474
2.	Eine Notwendigkeit, strategisch zu handeln? . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       476

4.	Die eigentliche Herausforderung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    478

Anhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             483

Siglenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    485
Abkürzungsverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              487
Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 489
Personenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 521
Sachverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     531



13

Vorwort

Dieses Buch ist dem moralischen Denken von Nationalsozialisten gewidmet. Es 
versucht, die Struktur dieses Denkens aufzuklären, um letztlich das Handeln von 
überzeugten Nationalsozialisten zu verstehen. Deren Denken und Handeln zu ver-
stehen ist eine Voraussetzung zur Beantwortung der Frage, wie die nationalsozia-
listischen Verbrechen als ein Werk von Menschen möglich waren. Ich werde also 
nicht fragen, warum diese Verbrechen stattfanden oder wer die Befehle dazu gab, 
sondern wie wir uns erklären können, dass es Menschen subjektiv möglich war, 
anderen Menschen diese Dinge anzutun.

Meine Überlegungen beruhen auf der folgenden These: Viele der nationalso-
zialistischen Verbrechen wären nicht begangen worden, wenn es auf dem Boden 
der nationalsozialistischen Weltanschauung und Ideologie nicht möglich gewe-
sen wäre, diese Handlungen zu rechtfertigen. Nur weil diese Möglichkeit bestand, 
waren die führenden Nationalsozialisten, eine Elite, die mehrere hundert, viel-
leicht wenige tausend Personen umfasste, subjektiv fähig, diese Handlungen – in 
Übereinstimmung mit ihren eigenen moralischen Überzeugungen – auszuführen. 
Dies muss nicht für jede Einzelhandlung, für jedes einzelne Verbrechen und jeden 
einzelnen Nationalsozialisten gelten. Über die Zweckmäßigkeit und moralische 
Erlaubtheit jeder einzelnen politischen Maßnahme konnte man unterschiedlicher 
Meinung sein, auch wenn Meinungsunterschiede vielleicht nur selten ausgetragen 
wurden. Allgemein gilt jedoch für den Nationalsozialismus ebenso, was wahr-
scheinlich für alle großen Gesellschaftsprojekte gilt: Dieses »soziale Experiment« 
wäre nicht in Szene gesetzt und um seine Realisierung wäre nicht zwölf Jahre hart-
näckig gerungen worden, wenn nicht eine ausreichende Menge der Protagonisten 
von der moralischen Rechtmäßigkeit ihres Projekts und ihrer auf Realisierung 
drängenden Handlungsweisen in einem hinreichenden Grade überzeugt gewesen 
wäre. Der Nationalsozialismus galt manchen als ein epochales Sozialprojekt von 
weltgeschichtlicher, nämlich menschheitsrettender Dimension. Sich in den Dienst 
der nationalsozialistischen Idee zu stellen, sich für sie aufzuopfern betrachteten 
viele als eine persönliche Herausforderung, der man vor allem im Namen des deut-
schen Volkes und der »nordischen Rasse« zu genügen gedachte.

Sollte sich die Annahme bestätigen, dass es unter den Nationalsozialisten, ins-
besondere unter den führenden Nationalsozialisten, Täter gab, die von der mora-
lischen Rechtmäßigkeit ihres Handelns überzeugt waren, stellt sich die Frage, ob 
diese »Täter mit gutem Gewissen« nicht eine »andere Moral« hatten als diejenigen, 
die dieselben Handlungen für Verbrechen hielten oder sie für solche halten.



14

VORWORT

Ich erhebe nicht den Anspruch, »die« Moral der Nationalsozialisten umfassend 
darzustellen. Dies ist nicht mein Ziel. Vielmehr möchte ich zeigen, wie das mora-
lische Denken von Nationalsozialisten – jenseits einer allgemeinen Pauschalver-
urteilung, der kein humanistisch eingestellter Mensch widersprechen wird – ver-
standen werden kann. Ich möchte am Beispiel von Nationalsozialisten begreiflich 
machen, wie es Menschen möglich ist, Dinge, die andere Menschen für Verbrechen 
halten, in dem Bewusstsein zu tun, dass es moralisch erlaubt ist, so zu handeln. 
Das Buch versteht sich als eine Antwort auf diese Frage. In besonderer Weise wird 
dabei die Bedeutung herausgearbeitet, die außermoralischen Annahmen und Über-
zeugungen innerhalb des moralischen Denkens zukommt.

Der Versuch, eine einzelne Frage Schritt für Schritt zu beantworten, erzwang 
eine Darstellungsweise, die auf zentrale Anschauungen der Nationalsozialisten 
mehrfach, wenn auch aus unterschiedlichen Perspektiven, Bezug nehmen musste. 
Zum einen war zu zeigen, wie die weltanschaulichen und ideologischen Überzeu-
gungen der Nationalsozialisten in Argumentationsfiguren und Rechtfertigungsfor-
meln zur Geltung kamen (VII, VIII, IX); zum anderen sollten diese Anschauungen 
und Vorstellungen, diese Überzeugungsinhalte, in ihren Grundzügen zusammen-
fassend dargestellt werden (X). Dabei wiederum waren zunächst die deskriptiven 
Inhalte des moralisch relevanten Denkens von Nationalsozialisten zu erfassen (X.3), 
um danach zeigen zu können, auf welche Weise diese Inhalte normative Relevanz 
erlangten (X.4). Aus diesem Grunde ließen sich gewisse, mitunter aber auch nur 
scheinbare, Redundanzen nicht vermeiden.

Der Text enthält eine durchgängige Argumentation, sodass auch zentrale 
Begriffe – vor allem der Begriff »Täter mit gutem Gewissen« – nur schrittweise 
entfaltet werden konnten. Um den Hauptgedanken der Untersuchung zu erfassen, 
ist es nicht erforderlich, sämtlichen argumentativen Verästelungen zu folgen und 
sämtliche Beispiele zur Kenntnis zu nehmen, die ihn illustrieren.*

Die Fragestellung, wie es möglich ist, Böses mit gutem Gewissen zu tun, stellt 
sich freilich nicht nur in Bezug auf den Nationalsozialismus, sondern ist von all-
gemeiner Natur. In den verschiedensten Zusammenhängen des Lebens, in ver-
schiedenen Religionen und in unterschiedlichen politischen Herrschaftssystemen 
finden wir Menschen, die überzeugt sind, zu Handlungen moralisch berechtigt zu 
sein, die andere für moralisch verboten, ja für verwerflich halten. Priester, die Kult-
veranstaltungen mit Menschenopfern zelebrieren, christliche Würdenträger, die in 
göttlichem Auftrag und in Zusammenarbeit mit staatlichen Institutionen Ketzer 

*	 Die folgende Auflistung nennt jene Abschnitte, die zwar nicht der Kritiker, wohl aber der 
»eilige Leser« überspringen kann: III.1, IV.2.1/2, IV.3.3, V.1.2/3, V.2.1/2, VI.1.1/2, VII.1.1.a-c, 
VII.1.1.e, VII.1.3.a, VII.2.2.a/b, VII.3.3, VIII.1.2, VIII.2.1.b, VIII.2.1.e, VIII.2.5/6, VIII.3.1, IX.3, 
X.1.1, X.3.5.b/c, X.3.8, X.4.1.c/d, X.4.3.c, X.4.4.a, X.4.4.c, X.4.5, X.4.7.b, XI.2.2, XI.2.4, XII.1.2.b, 
XII.1.2.e/f, XII.1.4.a/b, XII.2.3, XII.3.3, XIII.2.2.



15

VORWORT

und Hexen foltern und verbrennen lassen, absolutistische Herrscher, die in Erobe-
rungskriegen Soldaten verheizen, kommunistische Diktatoren, die vermeintliche 
Klassenfeinde verfolgen, einkerkern und töten, islamistische Selbstmordattentäter, 
die gezielt Ungläubige oder Abtrünnige vernichten, demokratische Politiker, die 
im Zuge von Flächenbombardements Zivilisten bewusst und gewollt töten – sie 
alle können überzeugt sein, moralisch legitim zu handeln. Solche Überzeugungen 
beruhen auf einem gedanklichen Prozess der Selbstlegitimierung und sind zugleich 
die Voraussetzung für eine Selbstermächtigung zu einem eingreifenden und opfer-
trächtigen Handeln.

Unter dem Gesichtspunkt der Selbstlegitimierung und Selbstermächtigung 
können sehr unterschiedliche Verbrechen erkenntnisfördernd miteinander vergli-
chen werden. Weder ein individuelles Verankertsein in tradierter Common-Sense-
Moral noch die häufig in Anspruch genommene »bürgerliche Anständigkeit« 
gepaart mit Empathie bieten eine Gewähr dafür, illegitime Selbstlegitimierungen 
als moralisches Unrecht zu erkennen. Der Kern von Selbstlegitimierungen besteht 
darin, eine überzeugende argumentative Rechtfertigung zu finden, wieso unter 
den gegebenen, besonderen Bedingungen moralisch erlaubt sein soll, was unter 
Normalbedingungen als verboten gilt. Insofern ist dieses Buch nicht nur dem 
moralischen Denken von Nationalsozialisten gewidmet, sondern es versucht, einen 
Beitrag zu leisten zur Aufklärung der Struktur des moralischen Denkens generell. 
Im Mittelpunkt steht daher die Analyse rational inakzeptabler und moralisch illegi
timer Rechtfertigungen.

Es liegt in der Natur dieser Aufgabenstellung, dass das Buch weder eine Geschichte 
des Nationalsozialismus noch eine vollständige Darstellung der nationalsozialisti-
schen Weltanschauung bietet. Der Rückgriff auf geschichtliche Ereignisse sowie auf 
weltanschauliche Grundüberzeugungen erfolgt zum Zwecke der Illustration der 
konkreten nationalsozialistischen Rechtfertigungsargumentationen.

Im Zusammenhang mit dem Handeln von Nationalsozialisten von »Moral« zu 
sprechen galt lange Zeit als ein Sakrileg. Noch heute ist es für viele gänzlich inak
zeptabel, Nationalsozialisten moralische Überzeugungen zuzubilligen. Diese Posi-
tion ist zwar angesichts der nationalsozialistischen Verbrechen nachvollziehbar, 
beruht jedoch entweder auf einem – eigens diesem Ausschließungszweck dienen-
den – engen Moralbegriff oder auf unhaltbaren Vorurteilen (III.2). Sie ist das Pro-
dukt der ausschließlich auf Delegitimierung und nicht auf Verstehen abzielenden 
aufarbeitungspolitischen Perspektive der »Entnazifizierung«. In dieser Perspektive 
verkörpern »Nazis« und der Nationalsozialismus schlechthin das »Böse« und 
»Unmoralische«, sodass jede Betrachtungsweise, die sich der Dichotomie »Gut 
oder Böse« verweigert oder sich auch nur um ein Verstehen des Denkens von 
Nationalsozialisten bemüht, als eine gefährliche Verharmlosung erscheint.

Eine Desavouierung von Verstehens- und Erkenntnisbemühungen ist jedoch 
erkenntnisfeindlich und verfehlt die Aufgabe der Wissenschaft. Wissenschaftliches 



16

VORWORT

Erkennen hat sich methodisch um Objektivität zu bemühen. Dies gilt auch für 
die Untersuchung von Akteuren, deren Handlungen als unmoralisch gelten. Die 
Wissenschaft selbst ist amoralisch; wissenschaftliche Aussagen sind entweder wahr 
oder falsch, rational vertretbar oder falsifiziert; sie sind aber nicht unter morali-
schem Gesichtspunkt zu bewerten. Nationalsozialisten haben als Gegenstände der 
wissenschaftlichen Untersuchung keine Sonderbehandlung verdient. Die anstehen-
den Überlegungen werden diesem Credo folgen.

Der Text ist im Hannah-Arendt-Institut für Totalitarismusforschung an der TU 
Dresden entstanden. Inhaltlich vollständig eingegangen ist mein Aufsatz Hatten 
die Nationalsozialisten eine andere Moral? Des Weiteren habe ich Gedanken und 
einzelne Textbausteine aus dem Aufsatz Moralische Rechtfertigung und außer-
moralische Überzeugungen übernommen. Eine thesenförmige Rekapitulation des 
Gedankengangs des vorliegenden Buches findet sich in meinem Beitrag National-
sozialisten als Täter mit gutem Gewissen. Über ihr moralisches Versagen und ihre 
Schuld.

Frühere Fassungen des Manuskripts haben Privatdozent Dr. Wolfgang Bialas, 
Professor Dr. Dr. Norbert Hoerster, Dr. Bert Pampel und Dr. Manfred Zeidler 
gelesen. Ihnen danke ich für kritische Diskussionen und hilfreiche Anmerkungen.

Dresden, im Oktober 2018                                                                           Lothar Fritze



17

I. Hatten die Nationalsozialisten eine andere Moral?

Hatten die Nationalsozialisten überhaupt eine Moral? Waren sie überhaupt mora-
lisch ansprechbar? Hatte das Leiden anderer für sie irgendeine Bedeutung? Oder 
spielten die Bedürfnisse und Interessen der Anderen für sie keinerlei Rolle? Wer 
waren für Nationalsozialisten »die Anderen«? Existierten für Nationalsozialisten 
moralische Pflichten? Befolgten sie moralische Normen? Welche Normen akzep-
tierten sie und was bedeutete es für sie, eine Norm zu akzeptieren? Glaubten sie, 
dass es erlaubt sein kann, eine anerkannte moralische Norm zu verletzen? Und wel-
che Voraussetzungen mussten ihrer Meinung nach gegeben sein, damit eine solche 
Verletzung als erlaubt gelten kann? Und wenn die Nationalsozialisten überhaupt 
eine Moral hatten, hatten sie dann womöglich eine spezifisch nationalsozialistische 
Moral?

1. Der Maßstab: Menschenrechtsmoral

Diese Fragen drängen sich angesichts der Quantität und Qualität der national
sozialistischen Verbrechen unweigerlich auf. Sie stellen sich für alle Menschen, 
die universell geltende Menschenrechte anerkennen. Ein solches Menschenrechts
verständnis ist insbesondere in den Gesellschaften der westlichen demokratischen 
Verfassungsstaaten verankert. Die Bevölkerungsmehrheiten und die höchsten 
staatlichen Organe dieser – und nicht nur dieser – Gesellschaften billigen jedem 
Menschen ein Arsenal von Rechten allein aufgrund seines Menschseins zu.

Die in diesen Gesellschaften herrschenden moralischen Vorstellungen sind 
maßgeblich durch die Anerkennung von Menschenrechten geprägt. Selbst in 
Gesellschaften, in denen Menschenrechte wenig gelten und vielleicht sogar von 
Staatsorganen massiv verletzt werden, bekunden die staatlichen Vertreter die Aner
kennung dieser Rechte. Die über Jahrhunderte gewachsene und ausformulierte 
Idee, der zufolge jeder Mensch Rechte hat, die zum einen jeden anderen Einzelnen 
in seiner Willkürfreiheit einschränken und zum anderen durch den Staat zu achten 
und zu schützen sind, hat sich als in einer Weise überzeugend herausgestellt, dass 
ihr im Grunde nicht mehr widersprochen, sondern nur noch um ihr genaues Ver-
ständnis und ihre konkrete Ausdeutung gerungen wird.

Welche Rechte als Menschenrechte zu gelten haben, kann dabei im Einzelnen 
umstritten sein. Nicht alle Rechte, die heute – etwa auch in Menschenrechtskonven-
tionen internationaler Organisationen – als Menschenrechte anerkannt sind, haben 
die gleiche moralische Relevanz. Moralische Relevanz korreliert mit existenzieller 



18

I .   HATTEN DIE NATIONALSOZIALISTEN EINE ANDERE MORAL?

Relevanz. Der Mensch ist ein verletzbares und sterbliches Wesen, das in einer Welt 
knapper Ressourcen seine Existenz reproduzieren muss. Als »unmoralisch« oder 
»verbrecherisch« in einem sozialmoralischen Sinne betrachten wir Handlungen, 
die wichtige Existenzbedingungen anderer Menschen zerstören, die deren Freiheit 
beschneiden oder deren Handlungsfähigkeit einschränken, die andere Menschen 
körperlich verletzen, psychisch drangsalieren oder ihnen das Leben nehmen, ohne 
dass für diese Handlungen ein gesellschaftlich anerkannter Grund besteht. 

Da wir nach der Moral der Nationalsozialisten angesichts ihrer Verbrechen fra-
gen, werde ich im Folgenden ausschließlich die fundamentalen Menschenrechte im 
Auge haben. Als »fundamental« bezeichne ich Rechte, deren Beachtung die Befrie-
digung derjenigen Bedürfnisse gewährleistet, die man befriedigen muss, um über-
haupt Mensch und dieser Mensch sein und bleiben zu können. Ein solches Recht 
wäre zum Beispiel das Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit, nicht aber 
das Recht auf bezahlten Urlaub. Menschen, die solche Menschenrechte anerken-
nen, betrachte ich als die Vergleichsgruppe, wenn ich frage, ob Nationalsozialisten 
eine andere Moral hatten.

Dabei sollte man beachten, dass jenes Ideensystem, das wir hier »Menschen-
rechtsmoral« nennen, selbst interpretations- und präzisionsbedürftig ist. Selbst 
wenn man nur die fundamentalen Menschenrechte in den Blick nimmt, bleibt 
sowohl der genaue Charakter der Rechte als auch die Reichweite ihrer Geltung 
unklar: Welche Art von Ansprüchen hat man, wenn man ein Menschenrecht hat? 
Und welche Verpflichtungen ergeben sich für den jeweiligen Staat aus der univer-
sellen Geltung der Menschenrechte?

2. Eine Frage der Moral?

Zu sagen, die Nationalsozialisten hatten eine andere, eine »falsche« Moral, ist 
unproblematisch und umgangssprachlich nicht ungewöhnlich. Natürlich: Wenn 
jemand glaubt, Juden oder Kommunisten umbringen zu dürfen, dann hat er eine 
»andere Moral« als diejenigen, die dies nicht glauben. Wer fordert, auf Mitleid mit 
Schwachen zu verzichten oder »lebensunwertes Leben« auszumerzen, hat eine 
»andere Moral« als wir sie haben, die eine Menschenrechtsmoral anerkennen. So 
zu reden ist uns vertraut, vor allem aber schafft es die nötige Distanz zu Anschau-
ungen, die für uns psychisch nur schwer erträglich sind.

Gleichwohl möchte ich im Folgenden den scheinbar selbstverständlichen 
Befund, dass die Nationalsozialisten eine andere Moral hatten, problematisieren. 
Dies geschieht in der Absicht, das Denken maßgebender nationalsozialistischer 
Täter zu vergegenwärtigen und darüber hinaus einen Beitrag zu leisten zur Auf-
klärung der »inneren Logik« des moralischen Denkens generell. Lediglich festzu-
stellen, dass Nationalsozialisten – oder auch andere Täter, die ähnlicher Verbre-



19

2.   EINE FRAGE DER MORAL?

chen wegen schuldig geworden sind – eine andere Moral hatten, ist dafür nicht 
ausreichend.

Die Feststellung, dass bestimmte Täter eine andere, mit der unseren inkommen-
surable Moral haben, befördert die Meinung, man dürfe das weitere Nachdenken 
über diese Sorte von Tätern getrost einstellen. Denn wenn jemand eine andere und 
dazu, wie wir meinen, »falsche« Moral hat, scheint die Lösung des Problems auf der 
Hand zu liegen: Um ein Fehlverhalten zukünftig zu verhindern, muss den Leuten 
die »richtige« Moral beigebracht werden! 

Ich glaube jedoch, dass diese Reaktion der Komplexität des moralischen Denkens 
und der von Menschen geübten moralischen Praxis nicht gerecht wird. Diese Reak-
tion ist insofern verfehlt, als sie uns bei der gedanklichen Bewältigung moralischer 
Verbrechen, insbesondere des von den Nationalsozialisten angerichteten Desasters, 
auf ein falsches Gleis führt. Wir sollten nicht glauben, dass verbrecherische Hand-
lungen nur in Unkenntnis oder durch ein Missverstehen des übertretenen Verbots 
vollbracht werden können, sodass es lediglich darauf ankäme, über die Geltung 
und die korrekte Auslegung bestimmter moralischer Normen aufzuklären.

Stattdessen möchte ich die Antwort auf die Frage, ob die Nationalsozialisten eine 
andere Moral hatten, zurückstellen (XI.1) und zunächst die Praxis des moralischen 
Denkens, die die geistigen Grundlagen für die nationalsozialistischen Verbrechen 
schuf, zu begreifen versuchen. Es geht um das Verständnis jener »moralischen Pra-
xis«, das heißt jenes Systems von Denk- und Argumentationsfiguren, das für unser 
moralisches Denken und Handeln charakteristisch ist – von dem wir Gebrauch 
machen, wenn wir moralische Bedenken formulieren, Pflichten begründen, Hand-
lungen rechtfertigen oder Verhaltensweisen und Personen bewerten. Es wird zu 
klären sein, inwiefern es bei der Deutung des Denkens und Handelns der National-
sozialisten überhaupt um Fragen der Moral geht.

Als den maßgeblichen Schöpfer der nationalsozialistischen Weltanschauung 
und Ideologie betrachte ich Adolf Hitler (AtD II.1/2). Vor allem seine Anschau-
ungen sowie Anschauungen anderer Nationalsozialisten, die mit den seinen kom-
patibel erscheinen, werden daher zur Rekonstruktion der nationalsozialistischen 
Moral (NS-Moral) dienen. Dies heißt auch, dass nicht alles, was nationalsozialis-
tische Autoren zum Thema »Moral« gesagt haben, Bestandteil der NS-Moral sein 
muss.





21

II. Die Praxis des moralischen Denkens

Man kann die Ausgangsfrage, ob die Nationalsozialisten eine andere Moral hatten, 
nicht beantworten, ohne sich zu vergegenwärtigen, was üblicherweise unter »Moral« 
verstanden wird. Ähnlich wie in anderen Wissenschaften gilt allerdings auch für 
die philosophische Ethik, also die Disziplin, die sich mit Fragen der Moral theo-
retisch beschäftigt, dass es keineswegs leicht ist, Grundbegriffe zu definieren und 
den Gegenstandsbereich einer wissenschaftlichen Disziplin zu bestimmen. Mit dem 
Terminus »Moral« werden jedenfalls verschiedene Sachverhalte erfasst, sodass sich 
auch die Moralphilosophie schwer tut zu sagen, was eigentlich das spezifisch »Mora-
lische« ist beziehungsweise welche Sachverhalte den »Bereich des Moralischen« aus-
machen. Angesichts dieser Schwierigkeiten möchte ich nicht fragen, was »Moral ist« 
oder was wir unter »Moral« verstehen. Ich werde stattdessen einen anderen Zugang 
wählen und in Übereinstimmung mit der Ausgangsfrage erörtern, was wir (jeden-
falls auch) meinen, wenn wir sagen, dass jemand »eine Moral hat«.

1. Moralische Überzeugungen

Wer eine Moral hat, hat moralische Überzeugungen. Vermutlich hat jeder oder fast 
jeder Mensch eine Menge von Überzeugungen, die wir üblicherweise als »morali-
sche Überzeugungen« bezeichnen. Aber was sind »moralische Überzeugungen«? 
Was kennzeichnet moralische Überzeugungen im Gegensatz zu Überzeugungen, 
denen wir dieses Prädikat nicht zusprechen?

Überzeugungen sind durch die kognitive Einstellung des Für-wahr- oder Für-
richtig-Haltens gekennzeichnet. Eine Überzeugung ist ein nur schwer zu erschüt-
ternder Glaube eines bestimmten Inhalts. 

Nicht jede Überzeugung muss auf Gründen basieren. Überzeugungen können 
auch aus Evidenzgefühlen erwachsen. Solche Überzeugungen kann man »nicht-
rational« nennen, sie sind aber deshalb nicht irrational. Überzeugungen, für deren 
Zustandekommen der Überzeugte nachvollziehbare inhaltliche Gründe angeben 
kann, mag man hingegen »rationale Überzeugungen« nennen. Wer eine rationale 
Überzeugung hat, glaubt, für die Berechtigung, ihre Inhalte für wahr oder für rich-
tig zu halten, Gründe vorlegen zu können, die für jeden einsichtig sind, sofern er 
nur vernünftig denkt.

Unter »moralischen Überzeugungen« verstehe ich Überzeugungen, die eine 
bestimmte Sorte von Maßstäben für die Bewertung von menschlichen Handlungen 
darstellen – und zwar von Handlungen, die nicht nur für den Handelnden selbst 



22

I I .   DIE PRAXIS DES MORALISCHEN DENKENS

relevant sind. Dabei handelt es sich um Maßstäbe, anhand derer beurteilt werden 
kann, ob eine Handlung richtig oder falsch und dementsprechend zu billigen oder 
zu missbilligen ist. Moralische Überzeugungen sind geeignet, Urteile zu fällen über 
die Richtigkeit oder Unrichtigkeit von Handlungen und Handlungsweisen. Indem 
man ein moralisches Urteil ausspricht, trifft man eine moralische Entscheidung. 
Aus diesen Urteilen wiederum lassen sich allgemeine Forderungen deduzieren, die 
an Handlungen gestellt werden. So folgt aus dem moralischen Urteil »Zu töten ist 
falsch!« die Forderung »Du sollst nicht töten!«. Man könnte auch sagen, dass ein 
moralisches Urteil und die ihm entsprechende Forderung logisch identisch in dem 
Sinne sind, dass, wer das Urteil vertritt, auch die Forderung vertreten muss.

Solche Forderungen, die sprachlich die Form von Imperativen annehmen, brin-
gen Normen zum Ausdruck. Moralische Urteile zu fällen ist ein Normen erzeugen-
der Akt. Wer Normen vertritt, wird sich rationalerweise selbst aufgefordert fühlen, 
die Adressaten der Normen bei Gelegenheit zu einem Normen konformen Verhal-
ten aufzufordern. Insofern könnte man sagen: Normen haben – in einem doppelten 
Sinne – »Aufforderungscharakter«. Sie sind Instrumente der Handlungssteuerung 
und können sowohl die Form des Gebots als auch die des Verbots sowie der Er-
laubnis annehmen. Normen bestimmen, was man im Regelfall tun oder lassen soll; 
sie begründen Verhaltens-, das heißt sowohl Handlungs- als auch Unterlassungs-
pflichten. Normen werden gesellschaftlich in Geltung gesetzt, indem sie als Forde-
rung erhoben, von anderen anerkannt (akzeptiert) und befolgt werden.

In den Bereich der Moral fallen aber nicht nur moralische Normen. Darüber 
hinaus werden auch (formale) Moralprinzipien vertreten. Formale Moralprinzi-
pien sind selbst ohne materialen (inhaltlich konkreten) Gehalt. Sie fungieren als 
letzte Maßstäbe zur Begründung und Beurteilung von subjektiven Maximen, von 
Handlungen, von moralischen Urteilen oder auch von Normen. Ein Moralprinzip 
ist etwa die Goldene Regel. Sie fordert (in ihrer positiven Formulierung), anderen 
gegenüber so zu handeln, wie man selbst von ihnen behandelt werden möchte. Ein 
solches Moralprinzip ist auch der Kategorische Imperativ Immanuel Kants. Der 
Kategorische Imperativ kann als ein Testverfahren begriffen werden, welches sub-
jektive Maximen dahingehend prüft, ob man wollen kann, dass sie innerhalb einer 
Gesellschaft als allgemeine Richtlinien des Handelns dienen beziehungsweise Gel-
tung erlangen (X.4.8). Ein solches Moralprinzip wäre auch der Universalisierungs-
grundsatz innerhalb der Diskursethik von Karl-Otto Apel und Jürgen Habermas. 
Dieser Grundsatz fordert, dass nur diejenigen Normen Geltung beanspruchen 
dürfen, die die Zustimmung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen 
»herrschaftsfreien Diskurses« finden könnten. Ein anderes Moralprinzip wäre das 
utilitaristische Prinzip. Dieses Prinzip fordert, aus den möglichen Handlungswei-
sen diejenige Handlungsmöglichkeit auszuwählen, die den größten Gesamtnutzen 
stiftet, wobei es (zunächst) keine Rolle spielt, wie dieser Nutzen auf die einzelnen 
Individuen verteilt ist.



23

1 .   MORALISCHE ÜBERZEUGUNGEN

In unser moralisches Denken können des Weiteren normative Prämissen einge-
hen. Man kann zum Beispiel eine grundsätzliche Gleichheit und Gleichbefähigung 
aller Menschen unterstellen und fordern, alle Menschen gleich zu behandeln, oder 
aber das Dogma einer natürlichen Ungleichheit und Ungleichwertigkeit postulie-
ren und daraus die Forderung einer entsprechenden Ungleichbehandlung ableiten 
(X.3.5).

Zudem gibt es Meinungen darüber, worauf es beim Handeln ankommt, wovon 
also die moralische Qualität einer Handlung abhängt beziehungsweise auf welche 
Merkmale sich Billigung oder Missbilligung beziehen – auf die Motive des Han-
delnden, auf die Handlung selbst oder die Folgen der Handlung. Diese Meinun-
gen liegen den verschiedenen Ethikkonzeptionen zugrunde – der Gesinnungsethik, 
der deontologischen und der teleologischen Ethik. Ein Gesinnungsethiker urteilt 
danach, ob aus den richtigen Motiven heraus gehandelt wurde; im Rahmen einer 
deontologischen Ethik ist es entscheidend, ob die in der gegebenen Situationsart 
– unabhängig von ihren Konsequenzen im konkreten Fall – moralisch gebotene 
Handlung ausgeführt wurde, und für eine teleologische Ethik sind die Folgen der 
Handlung ausschlaggebend.

In den Bereich der Moral gehören ferner Auffassungen darüber, welchen 
Entitäten ein moralischer Status zuerkannt werden soll (VII.1.1), das heißt, wel-
che Arten von Entitäten als schutzwürdig angesehen und welche diesbezüglichen 
Rangfolgen akzeptiert werden sollen (X.4.6). Sollen, wie in einer individualisti-
schen Ethik, menschliche Individuen oder, wie in einer kollektivistischen Ethik, 
überindividuelle Wesenheiten wie etwa Völker geschützt werden? Oder sollen zu 
den schützenswerten Entitäten auch Tiere oder Pflanzen oder sogar Landschaften 
etc. gehören?

Schließlich unterscheiden sich moralische Vorstellungen danach, wie die 
Inhalte der Moral gewonnen werden. Die Inhalte der Moral können zum Beispiel 
aus nicht-moralischen Faktoren hergeleitet werden – etwa, wie in der interessen
basierten Ethik Norbert Hoersters, aus den subjektiven Interessen aufgeklärter und 
urteilsfähiger Individuen oder aber, wie im nationalsozialistischen Denken, aus 
den Erfordernissen der Selbsterhaltung und Stärkung des Volkes (X.3.1); man kann 
versuchen, sie aus heiligen Schriften oder aus der Vernunft abzuleiten oder, wie bei 
Alan Gewirth, aus dem Handlungsbegriff selbst zu deduzieren; man kann sie auf 
Rechte zurückführen, die die Menschen haben oder die ihnen zugesprochen wer-
den; man kann aber ebenso den Begriff der Moral von vornherein an bestimmte 
inhaltliche Forderungen, wie etwa die nach gleicher Berücksichtigung der Interes-
sen aller, binden.


