
I Ging
das buch der wandlungen





I Ging
DAS BUCH 

DER WANDLUNGEN

Aus dem Chinesischen 
übertragen und erläutert von 

Richard Wilhelm

Anaconda



Die Originalausgabe erschien 1924 im 
Eugen Diederichs Verlag in Jena

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliographie; 

detaillierte bibliographische Daten sind im Internet unter 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2011, 2024 by Anaconda Verlag, einem Unternehmen der 
Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, 

Neumarkter Straße 28, 81673 München
Alle Rechte vorbehalten.

Umschlagmotiv: Mountain view, Chinese School, Ming Dynasty (1368–1644),
Victoria & Albert Museum, London/bridgemanart.com
Umschlaggestaltung: dyadesign, Düsseldorf, www.dya.de

Satz und Layout: Roland Poferl Print-Design, Köln
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

Printed in the EU
ISBN 978-3-86647-596-0
www.anacondaverlag.de

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und 

Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor. 
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.



INHALT

Vorrede zur ersten Ausgabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

EINLEITUNG

I Der Gebrauch des Buchs der Wandlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
a) Das Orakelbuch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
b) Das Weisheitsbuch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

II Die Geschichte des Buchs der Wandlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
III Die Anordnung der Übersetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

ERSTES BUCH: DER TEXT

ERSTE ABTEILUNG
1. Kiën · Das Schöpferische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
2. Kun · Das Empfangende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
3. Dschun · Die Anfangsschwierigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
4. Mong · Die Jugendtorheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
5. Sü · Das Warten (die Ernährung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
6. Sung · Der Streit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
7. Schï · Das Heer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
8. Bi · Das Zusammenhalten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
9. Siau Tschu · Des Kleinen Zähmungskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

10. Lü · Das Auftreten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
11. Tai · Der Friede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
12. Pi · Die Stockung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
13. Tung Jen · Gemeinschaft mit Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
14. Da Yu · Der Besitz von Großem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
15. Kiën · Die Bescheidenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

5



16. Yü · Die Begeisterung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87
17. Sui · Die Nachfolge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
18. Gu · Die Arbeit am Verdorbenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
19. Lin · Die Annäherung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
20. Guan · Die Betrachtung (der Anblick) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
21. Schï Ho · Das Durchbeißen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105
22. Bi · Die Anmut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
23. Bo · Die Zersplitterung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
24. Fu · Die Wiederkehr (die Wendezeit) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
25. Wu Wang · Die Unschuld (das Unerwartete) . . . . . . . . . . . . . . . 118
26. Da Tschu · Des Großen Zähmungskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
27. I · Die Mundwinkel (die Ernährung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
28. Da Go · Des Großen Übergewicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128
29. Kan · Das Abgründige, das Wasser . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131
30. Li · Das Haftende, das Feuer. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

ZWEITE ABTEILUNG
31. Hiën · Die Einwirkung (die Werbung). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
32. Hong · Die Dauer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
33. Dun · Der Rückzug . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144
34. Da Dschuang · Des Großen Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
35. Dsin · Der Fortschritt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
36. Ming I · Die Verfinsterung des Lichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
37. Gia Jen · Die Sippe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157
38. Kui · Der Gegensatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
39. Giën · Das Hemmnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
40. Hië · Die Befreiung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
41. Sun · Die Minderung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
42. I · Die Mehrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
43. Guai · Der Durchbruch (die Entschlossenheit) . . . . . . . . . . . . . . 178
44. Gou · Das Entgegenkommen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
45. Tsui · Die Sammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
46. Schong · Das Empordringen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
47. Kun · Die Bedrängnis (die Erschöpfung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
48. Dsing · Der Brunnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196
49. Go · Die Umwälzung (die Mauserung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
50. Ding · Der Tiegel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203
51. Dschen · Das Erregende (das Erschüttern, der Donner) . . . . . . 207

INHALT

6



52. Gen · Das Stillehalten, der Berg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
53. Dsiën · Die Entwicklung (allmählicher Fortschritt) . . . . . . . . . . 214
54. Gui Me · Das heiratende Mädchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 218
55. Fong · Die Fülle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222
56. Lu · Der Wanderer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225
57. Sun · Das Sanfte (das Eindringliche, der Wind). . . . . . . . . . . . . . 228
58. Dui · Das Heitere, der See . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231
59. Huan · Die Auflösung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234
60. Dsië · Die Beschränkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237
61. Dschung Fu · Innere Wahrheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 241
62. Siau Go · Des Kleinen Übergewicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245
63. Gi Dsi · Nach der Vollendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 250
64. We Dsi · Vor der Vollendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254

ZWEITES BUCH: DAS MATERIAL

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 260

Schuo Gua · Besprechung der Zeichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
Kapitel I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
Kapitel II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 268
Kapitel III . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274

Da Dschuan · Die große Abhandlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281
I. ABTEILUNG . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281

a. die grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281
Kapitel I: Die Wandlungen in der Schöpfung und im Buch der 
Wandlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281
Kapitel II: Über die Abfassung und den Gebrauch des Buchs der 
Wandlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 288
b. die ausführungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
Kapitel III: Über die Worte zu den Zeichen und Linien . . . . . . . . . . . . . 291
Kapitel IV: Die tieferen Beziehungen des Buchs der Wandlungen. . . . . . . 293
Kapitel V: Der Sinn in seinem Verhältnis zur lichten und dunklen Kraft . . 297
Kapitel VI: Übertragung des Verhältnisses des Sinns auf das Buch der 
Wandlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301
Kapitel VII: Die Wirkungen des Buchs der Wandlungen auf den Menschen . 303

INHALT

7



Kapitel VIII: Über den Gebrauch der beigefügten Erklärungen . . . . . . . . 304
Kapitel IX: Über das Orakel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
Kapitel X: Der vierfache Gebrauch des Buchs der Wandlungen . . . . . . . . 313
Kapitel XI: Über Schafgarbenstengel, Zeichen und Linien . . . . . . . . . . . . 315
Kapitel XII: Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 320

II. ABTEILUNG . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 324
Kapitel I: Über Zeichen und Linien, Schaffen und Wirken. . . . . . . . . . . . 324
Kapitel II: Kulturgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327
Kapitel III: Über die Struktur der Zeichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334
Kapitel IV: Über die Natur der Zeichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334
Kapitel V: Erklärung einiger Linien aus dem Buch der Wandlungen . . . . . 335
Kapitel VI: Über die Art des Buchs der Wandlungen im allgemeinen . . . . 341
Kapitel VII: Die Beziehung einiger Zeichen zur Charakterbildung . . . . . . 342
Kapitel VIII: Über den Gebrauch des Buchs der Wandlungen · Die Linien . 345
Kapitel IX: Die Linien (Fortsetzung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 346
Kapitel X: Die Linien (Fortsetzung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348
Kapitel XI:Wert der Vorsicht als Lehre des Buchs der Wandlungen . . . . . . 349
Kapitel XII: Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 350

Die Struktur der Zeichen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 352
1.Allgemeines . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 352
2. Die acht Grundzeichen und ihre Verwendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353
3. Die Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 355
4. Die Plätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 356
5. Der Charakter der Striche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357
6. Die Beziehungen der Striche untereinander . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357
7. Die Herren des Zeichens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 360

Über das Orakelnehmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 361
a) Das Schafgarbenorakel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 361
b) Das Münzenorakel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 363

DRITTES BUCH: DIE KOMMENTARE

ERSTE ABTEILUNG
1. Kiën · Das Schöpferische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 366
2. Kun · Das Empfangende. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 380
3. Dschun · Die Anfangsschwierigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391
4. Mong · Die Jugendtorheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 397

INHALT

8



5. Sü · Das Warten (die Ernährung). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 402
6. Sung · Der Streit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 407
7. Schï · Das Heer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 411
8. Bi · Das Zusammenhalten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 415
9. Siau Tschu · Des Kleinen Zähmungskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . 419

10. Lü · Das Auftreten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 423
11. Tai · Der Friede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 428
12. Pi · Die Stockung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 433
13. Tung Jen · Gemeinschaft mit Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 437
14. Da Yu · Der Besitz von Großem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 442
15. Kiën · Die Bescheidenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 446
16. Yü · Die Begeisterung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 451
17. Sui · Die Nachfolge. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 455
18. Gu · Die Arbeit am Verdorbenen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 459
19. Lin · Die Annäherung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 464
20. Guan · Die Betrachtung (der Anblick) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 467
21. Schï Ho · Das Durchbeißen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 471
22. Bi · Die Anmut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 475
23. Bo · Die Zersplitterung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 480
24. Fu · Die Wiederkehr (die Wendezeit) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 484
25. Wu Wang · Die Unschuld (das Unerwartete) . . . . . . . . . . . . . . . 488
26. Da Tschu · Des Großen Zähmungskraft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 493
27. I · Die Mundwinkel (die Ernährung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 498
28. Da Go · Des Großen Übergewicht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 502
29. Kan · Das Abgründige, das Wasser . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 507
30. Li · Das Haftende, das Feuer. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 511

ZWEITE ABTEILUNG
31. Hiën · Die Einwirkung (die Werbung). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 515
32. Hong · Die Dauer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 519
33. Dun · Der Rückzug . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 524
34. Da Dschuang · Des Großen Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 528
35. Dsin · Der Fortschritt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 532
36. Ming I · Die Verfinsterung des Lichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 536
37. Gia Jen · Die Sippe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 540
38. Kui · Der Gegensatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 544
39. Giën · Das Hemmnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 549
40. Hië · Die Befreiung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 554

INHALT

9



41. Sun · Die Minderung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558
42. I · Die Mehrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 563
43. Guai · Der Durchbruch (die Entschlossenheit) . . . . . . . . . . . . . . 569
44. Gou · Das Entgegenkommen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 575
45. Tsui · Die Sammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 580
46. Schong · Das Empordringen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 584
47. Kun · Die Bedrängnis (die Erschöpfung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 588
48. Dsing · Der Brunnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 593
49. Go · Die Umwälzung (die Mauserung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 598
50. Ding · Der Tiegel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 603
51. Dschen · Das Erregende (das Erschüttern, der Donner) . . . . . . 608
52. Gen · Das Stillehalten, der Berg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 613
53. Dsiën · Die Entwicklung (allmählicher Fortschritt) . . . . . . . . . . 617
54. Gui Me · Das heiratende Mädchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 622
55. Fong · Die Fülle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 627
56. Lu · Der Wanderer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 632
57. Sun · Das Sanfte (das Eindringliche, der Wind). . . . . . . . . . . . . . 636
58. Dui · Das Heitere, der See . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 641
59. Huan · Die Auflösung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 645
60. Dsië · Die Beschränkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 649
61. Dschung Fu · Innere Wahrheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 653
62. Siau Go · Des Kleinen Übergewicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 657
63. Gi Dsi · Nach der Vollendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 662
64. We Dsi · Vor der Vollendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 666

ANHANG

Verzeichnis der Bildzeichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 672
Verzeichnis der Zeichen, nach Häusern geordnet. . . . . . . . . . . . . . . . 677

A. Die acht Urzeichen nach ihrer Form . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 677
B. Die acht Häuser . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 678

Schema zum Auffinden der gezogenen I-Ging-Zeichen . . . . . . . . . 686
Nachweisung der Übersetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 687

INHALT

10



VORREDE ZUR ERSTEN

AUSGABE

Die Übersetzung des Buchs der Wandlungen geht nunmehr schon ins
zehnte Jahr. Als nach der chinesischen Revolution Tsingtau der Auf-
enthaltsort einer Reihe der bedeutendsten chinesischen Gelehrten der
alten Schule wurde, fand ich unter ihnen meinen verehrten Lehrer Lau
Nai Süan, dem ich nicht nur eine tiefere Einführung in die Werke des
Mong Dsï, in die »Höhere Bildung« und »Maß und Mitte« verdanke,
sondern der mir auch zum erstenmal die Wunder des Buchs der Wand-
lungen erschloß.Wie bezaubert durchwanderte ich unter seiner kundi-
gen Führung diese fremde und doch so vertraute Welt.Die Übersetzung
entstand nach ausführlicher Besprechung des Textes.Aus dem Deutschen
wurde ins Chinesische zurückübersetzt,und erst wenn man den Sinn des
Textes restlos zur Darstellung gebracht hatte,konnte die Übersetzung als
solche gelten. Mitten in diese Tätigkeit brach der Schrecken des Welt-
kriegs ein.Die chinesischen Gelehrten wurden nach allen Himmelsrich-
tungen verweht, und auch Herr Lau reiste nach Küfu, der Heimat des
Kungtse, mit dessen Familie er verwandt war. Die Übersetzung des
Buchs der Wandlungen blieb nun liegen,obwohl neben den Arbeiten des
Chinesischen Roten Kreuzes,die ich während der Belagerung Tsingtaus
zu leiten hatte, die Beschäftigung mit der alten chinesischen Weisheit
keinen Tag ruhte. Merkwürdiges Zusammentreffen: draußen im Gelän-
de las der japanische General Kamio in seinen Erholungspausen in den
Werken des Mong Dsï, ich als Deutscher vertiefte mich in meinen frei-
en Stunden in chinesische Weisheit.Am glücklichsten aber war ein alter
Chinese, der in seine heiligen Bücher so versunken war, daß er auch
durch eine Granate, die neben ihm niederging, nicht aus der Ruhe ge-
bracht werden konnte. Er faßte nach ihr – sie war ein Blindgänger –,
dann zog er die Hand zurück und sagte, sie sei sehr heiß, um sich dann
seinen Büchern wieder zuzuwenden.
Tsingtau war erobert. Unter mancherlei anderen Arbeiten ließ sich
auch wieder Zeit erübrigen für eingehende Übersetzungsarbeit. Aber

11



der Lehrer,mit dem ich die Übersetzung begonnen hatte,war weit ent-
fernt, und mir war es unmöglich,Tsingtau zu verlassen.Wie erfreut war
ich daher, als mitten in meine Erwägungen hinein ein Brief von Herrn
Lau kam, daß er bereit sei, die unterbrochene Lektüre mit mir fortzu-
setzen. Er kam, und die liegengebliebene Übersetzung wurde zu Ende
gebracht. Es waren schöne Stunden innerer Erhebung, die ich mit dem
alten Meister damals verlebte.Als die Übersetzung in den Hauptzügen
vollendet war, rief mich das Schicksal nach Deutschland zurück.Der al-
te Meister schied unterdessen aus der Welt.
Habent sua fata libelli. In Deutschland schien ich so weit wie möglich
entfernt von alter chinesischer Weisheit – wiewohl gar mancher Rat-
schlag aus dem geheimnisvollen Buch auch in Europa da und dort auf
guten Boden fiel. Ich war daher freudig erstaunt, als ich dem Buch der
Wandlungen,und zwar in einer wunderschönen Ausgabe,die ich in Pe-
king tagelang in allen Buchhandlungen vergeblich gesucht hatte, in
Friedenau im Hause eines lieben Freundes begegnete. Der Freund war
zudem ein wirklich guter Freund und machte diese freudige Begeg-
nung zu einem dauernden Besitz, indem er mir das Buch überließ, das
mich seither um die halbe Welt auf mancher Reise begleitet hat.
Ich kam nach China zurück. Neue Aufgaben traten an mich heran. In
Peking eröffnete sich eine ganz neue Welt mit andern Menschen und
andern Interessen.Doch bot sich auch hier bald gar manche Förderung,
und in den warmen Tagen eines Pekinger Sommers kam schließlich
diese Arbeit zu Ende, die, wieder und wieder umgeschmolzen, nun
endlich eine Form erlangt hat,die zwar noch lange nicht meinem Wun-
sche Genüge tut, aber doch so weit entwickelt ist, daß ich jetzt das Ge-
fühl habe, sie hinaussenden zu können in die Welt.Möge denen, die die
Übersetzung lesen, dieselbe Freude an wahrer Weisheit zuteil werden,
die ich empfunden während meiner Arbeit.

Peking, im Sommer 1923

Richard Wilhelm

VORREDE

12



EINLEITUNG

Das Buch der Wandlungen, chinesisch I Ging, gehört unstreitig zu den
wichtigsten Büchern der Weltliteratur. Seine Anfänge reichen in mythi-
sches Altertum zurück.Bis auf den heutigen Tag beschäftigt es die bedeu-
tendsten Gelehrten Chinas. Fast alles, was in der über 3000 Jahre alten
chinesischen Geschichte an großen und wichtigen Gedanken gedacht
wurde, ist teils angeregt durch dieses Buch, teils hat es rückwirkend auf
die Erklärung des Buches Einfluß ausgeübt, so daß man ruhig sagen
kann,daß im I Ging die reifste Weisheit von Jahrtausenden verarbeitet ist.
So ist es denn auch kein Wunder, daß beide Zweige der chinesischen
Philosophie, der Konfuzianismus und der Taoismus, ihre gemeinsamen
Wurzeln hier haben. Ganz neues Licht ergießt sich von hier aus auf gar
manches Geheimnis in den oft dunklen Gedankengängen des geheim-
nisvollen Alten und seiner Schüler ebenso wie auf manches, was in der
konfuzianischen Tradition als festes Axiom sich vorfindet, das ohne wei-
tere Untersuchung hingenommen wird.
Ja nicht nur die Philosophie, auch die Naturwissenschaft und die Staats-
kunst Chinas haben immer wieder aus diesem Weisheitsborn geschöpft,
und es ist kein Wunder, daß dieses Buch als einziges der alten Weisheits-
schriften der Konfuzianer selbst der großen Bücherverbrennung des
Tsin Schï Huang entging. Bis in den Alltag hinein ist das ganze chine-
sische Leben von seinen Einflüssen durchtränkt. Geht man durch die
Straßen einer chinesischen Stadt, so sieht man nicht nur da und dort an
einer Ecke einen Wahrsager an einem reinlich gedeckten Tisch mit Pin-
sel und Tafel sitzen, um aus dem alten Weisheitsbuch Rat und Auskunft
zu erteilen für die kleinen Nöte des Lebens, sondern selbst die goldbe-
malten Firmenschilder, die als senkrechte, schwarzlackierte Holzbretter
die Häuser zieren, sind mit Zeichen bedeckt, deren blumige Sprache
immer und immer wieder an Gedanken und Zitate jenes Buchs erin-
nert. Selbst die Politik eines so modernen Staates wie Japan, die sich
durch ihre kluge Vorsicht auszeichnet, verschmäht nicht, in schwierigen
Lagen auf die Ratschläge des alten Weisheitsbuchs zurückzugreifen.

13



Der hohe Ruf der Weisheit, in dem das Buch der Wandlungen steht, hat
es freilich mit der Zeit bewirkt, daß eine Menge geheimnisvoller Leh-
ren, deren Ursprung in andern Gedankengängen liegt – vielleicht z. T.
selbst solchen außerchinesischer Herkunft –, sich mit seinen Lehren ver-
knüpft haben. Seit den Zeiten der Tsin- und Han-Dynastie kam immer
mehr eine formelhafte Naturphilosophie auf,die mit einem System von
Zahlsymbolen die ganze Welt des Denkbaren umklammerte und durch
eine Kombination einer streng durchgeführten Yin-Yang-Lehre duali-
stischen Gepräges mit der Lehre von den fünf Wandelzuständen, die
dem Buch der Urkunden entnommen wurde, die ganze Weltanschau-
ung Chinas immer mehr in starre Formen preßte.So ist es denn gekom-
men, daß immer spitzfindigere kabbalistische Spekulationen das Buch
der Wandlungen wie mit einer Wolke des Geheimnisvollen umgaben,
und indem sie alles Vergangene und Künftige in ihr Zahlenschema ein-
fingen,dem I Ging den Ruf eines Buchs voll unverständlicher Tiefe ver-
schafften, wie sie auch die Ursachen wurden, daß die Keime einer frei-
en chinesischen Naturwissenschaft, wie sie zur Zeit eines Mo Di und
seiner Schüler unstreitig vorhanden waren, getötet wurden und einer
öden, von aller Erfahrung unbeeinflußten Tradition von Bücherschrei-
bern und Bücherlesern Platz gemacht haben, die China in westlichen
Augen so lange das Aussehen einer hoffnungslosen Erstarrung verlieh.
Doch darf nicht verkannt werden, daß außer jener mechanischen Zah-
lenmystik auch zu allen Zeiten ein freier Fluß tiefer menschlicher Weis-
heit auf den Bahnen dieses Buchs in das praktische Leben sich ergoß
und der großen chinesischen Kultur diese Reife abgeklärter Lebens-
weisheit gab, die wir heute fast wehmütig an den noch vorhandenen
Überresten dieser letzten bodenechten Kultur bewundern.
Was ist nun das Buch der Wandlungen eigentlich? Um zu einem Ver-
ständnis des Buchs und seiner Lehren zu kommen,müssen wir das dich-
te Geranke von Erklärungen, die alles Mögliche von außen her in das
Buch hineinerklären, energisch ablösen, ganz einerlei, ob es sich um die
abergläubischen Geheimnisse alter chinesischer Zauberer oder um die
nicht minder abergläubischen Theorien moderner europäischer Ge-
lehrter handelt*,die ihre bei primitiven Wilden gemachten Erfahrungen

EINLEITUNG

14

* Der Merkwürdigkeit wegen sei hier erwähnt der groteske, dilettantische Versuch des Rev. Ca-
non Mc. Clatchie M. A. in »A Translation of the Confucian Yi King or the ›Classic of Changes‹,
with Notes and Appendix« 1876, den Schlüssel der »vergleichenden Mythologie« auf das Buch
anzuwenden.



in alle historischen Kulturen hineininterpretieren. Als Grundsatz müs-
sen wir hier festhalten,das Buch der Wandlungen aus sich selbst und sei-
ner Zeit zu erklären. Da lichtet sich denn das Dunkel recht merklich,
und wir kommen zu der Erkenntnis, daß das Buch der Wandlungen
zwar ein sehr tiefes Buch ist, aber dem Verständnis keine größeren
Schwierigkeiten bietet als irgendein Buch, das aus dem Altertum in ei-
ner langen Geschichte auf unsere Zeit gekommen ist.

I. DER GEBRAUCH DES BUCHS 
DER WANDLUNGEN

a. das orakelbuch

Das Buch der Wandlungen war zunächst eine Sammlung von Zeichen
für Orakelzwecke*. Orakel wurden im Altertum allenthalben ge-
braucht,und die ursprünglichsten unter ihnen beschränkten sich auf die
Antworten Ja und Nein. So liegt auch bei dem Buch der Wandlungen
diese Orakelentscheidung zugrunde.Das »Ja« wurde durch einen einfa-
chen ganzen Strich angedeutet         , das »Nein« durch einen gebro-
chenen Strich . Schon sehr früh scheint jedoch das Bedürfnis zu
einer größeren Differenzierung vorhanden gewesen zu sein, und aus
den einfachen Strichen ergaben sich Kombinationen durch Verdoppe-
lung      , , , , denen dann noch ein drittes
Strichelement hinzugefügt wurde,wodurch die sogenannten acht Zei-
chen entstanden. Diese acht Zeichen wurden als Bilder dessen, was im
Himmel und auf Erden vorging, aufgefaßt. Dabei herrschte die An-
schauung eines dauernden Übergangs des einen in das andere, ebenso
wie in der Welt ein dauernder Übergang der Erscheinungen ineinan-
der stattfindet. Hier haben wir nun den entscheidenden Grundgedan-
ken der Wandlungen. Die acht Zeichen sind Zeichen wechselnder
Übergangszustände, Bilder, die sich dauernd verwandeln. Worauf das
Augenmerk gerichtet war, waren nicht die Dinge in ihrem Sein – wie
das im Westen hauptsächlich der Fall war –, sondern die Bewegungen

I. DER GEBRAUCH DES BUCHES DER WANDLUNGEN

15

* Daß das Buch der Wandlungen kein Lexikon war, wie von mancher Seite angenommen ist,
wird aus den hier gegebenen Untersuchungen ohne weiteres hervorgehen.



der Dinge in ihrem Wechsel. So sind die acht Zeichen nicht Abbildun-
gen der Dinge, sondern Abbildungen ihrer Bewegungstendenzen.Die-
se acht Bilder haben dann auch einen mannigfaltigen Ausdruck gefun-
den. Sie stellten gewisse Vorgänge in der Natur dar, die ihrem Wesen
entsprachen. Sie stellten ferner eine Familie von Vater, Mutter, drei
Söhnen, drei Töchtern dar, nicht in mythologischem Sinn, wie etwa
der griechische Olymp von Göttern bevölkert ist, sondern ebenfalls in
jenem sozusagen abstrakten Sinn, daß nicht Dinge, sondern Funktio-
nen dargestellt werden.
Gehen wir diese acht Symbole,wie sie dem Buch der Wandlungen zu-
grunde liegen, durch, so bekommen wir folgende Anordnung:

Name Eigenschaft Bild Familie

Kiën, das Schöpferische stark Himmel Vater

Kun, das Empfangende hingebend Erde Mutter

Dschen, das Erregende bewegend Donner 1. Sohn

Kan, das Abgründige gefährlich Wasser 2. Sohn  

Gen, das Stillehalten ruhend Berg 3. Sohn 

Sun, das Sanfte eindringend Wind, Holz 1.Tochter

Li, das Haftende leuchtend Feuer 2.Tochter 

Dui, das Heitere fröhlich See 3. Tocher

Wir haben somit in den Söhnen das bewegende Element in seinen
verschiedenen Stadien: Anfang der Bewegung, Gefahr in der Bewe-
gung, Ruhe und Vollendung der Bewegung. In den Töchtern haben
wir das Element der Hingebung in seinen verschiedenen Stadien:
Sanftes Eindringen, Klarheit und Anpassung, heitere Ruhe.
Um nun eine noch größere Mannigfaltigkeit zu gewinnen, wurden

EINLEITUNG

16



diese acht Bilder sehr früh schon kombiniert, wodurch man die Zahl
von 64 Zeichen bekam. Diese 64 Zeichen bestehen nun je aus sechs
positiven oder negativen Strichen. Diese Striche sind wandelbar ge-
dacht. Sooft ein Strich sich wandelt, geht der durch ein Zeichen darge-
stellte Zustand in einen andern über.
So haben wir z. B.das doppelte Zeichen Kun,das Empfangende,die Er-
de. Es stellt die Art der Erde dar, das kraftvoll Hingebende, im Lauf des
Jahres den Spätherbst, da alle Lebenskräfte ruhen.

Wandelt sich nun der unterste Strich, so bekommen wir das Zeichen
Fu,die Wiederkehr.Es stellt den Donner dar,die Bewegung,die sich zur
Sonnwendzeit in der Erde wieder regt, die Wiederkehr des Lichten.

Wie aus diesem Beispiel hervorgeht,müssen sich nicht alle Striche wan-
deln. Es hängt ganz davon ab, welchen Charakter der Strich hat. Ein
Strich, der die positive Natur in der Steigerung enthält, schlägt um in
sein Gegenteil, das Negative;dagegen bleibt ein positiver Strich von ge-
ringerer Stärke unverändert, und entsprechend ist es mit den negativen
Strichen.
Darüber nun, welche Striche so stark mit positiver oder negativer Kraft
geladen zu denken sind, daß sie sich bewegen, geben im zweiten Buch
Kapitel IX des ersten Abschnitts der großen Abhandlung sowie der
Sonderabschnitt über das Wahrsagen genaueren Aufschluß. Hier sei nur
so viel gesagt, daß die sich bewegenden positiven Striche mit Neun, die
sich bewegenden negativen Striche mit Sechs bezeichnet werden,wäh-
rend die Striche, die ruhen und also nur als Aufbaumaterial des Zei-
chens ohne innere Sonderbedeutung dienen, durch eine Sieben bzw.
Acht repräsentiert werden.Wenn es also im Text heißt: »Anfangs eine
Neun bedeutet«, so heißt das: Wenn der positive Strich auf dem An-
fangsplatz durch eine Neun repräsentiert wird, so bedeutet er folgen-
des: . . . – Wird er dagegen durch eine Sieben repräsentiert, so kommt
er für das Orakel nicht in Betracht. Ebenso ist es mit den Sechsen und
Achten.

I. DER GEBRAUCH DES BUCHES DER WANDLUNGEN

17



In unserem vorigen Beispiel haben wir das Zeichen Kun, das Empfan-
gende, das sich folgendermaßen zusammensetzt:

Es bleiben also die fünf oberen Striche außer Betracht, und nur die
Sechs zu Anfang hat eine selbständige Bedeutung. Durch ihre Umge-
staltung geht der Zustand Ku,das Empfangende, in den Zustand Fu,die
Wiederkehr, über.

Auf diese Weise also haben wir eine Reihe von symbolhaft ausgedrück-
ten Zuständen, die durch die Bewegung ihrer Linien ineinander über-
gehen können (nicht müssen; denn wenn ein Zeichen sich nur aus Sie-
benen und Achten zusammensetzt, so bewegt es sich nicht,und nur sein
Zustand als ganzer kommt in Betracht).
Zu dem Gesetz der Wandlung und den Bildern der Wandelzustände,
wie sie durch die 64 Zeichen gegeben waren, kommt nun noch ein
weiteres. Jede Situation verlangte eine besondere Handlungsweise, um
sich ihr anpassen zu können. In jeder Situation war eine Handlungswei-
se richtig, eine andere falsch. Offenbar brachte die richtige Handlungs-
weise Glück,die falsche Unglück.Welche Handlungsweise ist nun in je-
dem Fall die richtige? Diese Frage war das Entscheidende. Sie ist es, die
dazu geführt hat, aus dem I Ging mehr zu machen als ein gewöhnliches
Wahrsagebuch.Wenn eine Kartenlegerin ihrer Kundin sagt, daß sie in
acht Tagen einen Geldbrief aus Amerika bekommen werde, so kann
diese nichts tun als warten, bis dieser Brief kommt oder nicht. Es ist
Schicksal, das verkündet wird, das unabhängig ist vom Tun und Lassen
des Menschen. Darum bleibt alle Wahrsagung ohne moralische Bedeu-
tung. Indem sich in China zum ersten Male jemand fand, der sich mit
den Zukunft verkündenden Zeichen nicht zufrieden gab, sondern frag-
te:Was soll ich tun? geschah es, daß aus dem Wahrsagebuch ein Weis-

EINLEITUNG

18

8 oben
8 auf fünftem Platz
8 auf viertem Platz
8 auf drittem Platz

8 auf zweitem Platz
Anfangs 6

Kun wird zu Fu



heitsbuch werden mußte. Dem König Wen, der ums Jahr 1000 v. Chr.
lebte, und seinem Sohn, dem Herzog von Dschou, war diese Wendung
vorbehalten. Sie versahen die bisher stummen Zeichen und Linien, aus
denen jeweils von Fall zu Fall die Zukunft divinatorisch erraten wer-
den mußte, mit klaren Ratschlägen für richtiges Handeln. Dadurch
wurde der Mensch zum Mitgestalter des Schicksals; denn seine Hand-
lungen griffen als entscheidende Faktoren ins Weltgeschehen ein,um so
entscheidender, je früher man durch das Buch der Wandlungen die Kei-
me des Geschehens erkennen konnte; denn auf die Keime kam es an.
Solange die Dinge noch im Entstehen sind,können sie geleitet werden.
Haben sie sich erst in ihren Folgen ausgewachsen, so werden sie zu
übermächtigen Wesen, denen der Mensch machtlos gegenübersteht. So
wurde denn das Buch der Wandlungen zu einem Wahrsagebuche ganz
besonderer Art. Seine Zeichen und Linien bildeten in ihren Bewegun-
gen und Wandlungen geheimnisvoll die Bewegungen und Wandlungen
des Makrokosmos nach. Durch den Gebrauch der Schafgarbenstengel
konnte man den Punkt erhalten, von dem eine Übersicht über die Ver-
hältnisse möglich war. Hatte man die Übersicht, so gaben die Worte
Auskunft über das, was man zu tun hatte, um der Zeit zu entsprechen.
Für unser modernes Empfinden ist hierbei nur die Methode,durch Ab-
teilen von Schafgarbenstengeln die Situation zu erfahren, befremdlich.
Dieser Vorgang wurde aber als ein geheimnisvoller betrachtet in der
Weise, daß eben durch dieses Abteilen dem Unbewußten im Menschen
die Möglichkeit verliehen wurde, sich zu betätigen. Nicht jedermann
hat in gleicher Weise die Fähigkeit, das Orakel zu fragen. Es bedarf da-
zu eines klaren und ruhigen Gemüts, das empfänglich ist für die kosmi-
schen Einwirkungen, die in den unscheinbaren Orakelstengeln verbor-
gen sind, die als Produkte der Pflanzenwelt mit dem Urleben in beson-
deren Beziehungen standen. Sie entstammten heiligen Pflanzen.

b. das weisheitsbuch

Was jedoch weit wichtiger geworden ist, ist der andere Gebrauch des
Buchs der Wandlungen als Weisheitsbuch. Laotse sah dieses Buch und
wurde dadurch angeregt zu einigen seiner tiefsten Aphorismen. Ja sei-
ne ganze Gedankenwelt ist von den Lehren des Buchs durchdrungen.
Kungtse sah das Buch der Wandlungen und gab sich dem Nachdenken

I. DER GEBRAUCH DES BUCHES DER WANDLUNGEN

19



darüber hin. Er schrieb wohl einige Erklärungen dazu auf und überlie-
ferte andere in mündlicher Lehre seinen Schülern. Dieses von Kungtse
herausgegebene und kommentierte Buch der Wandlungen ist es, das auf
unsere Zeit gekommen ist.
Fragen wir nach den Grundanschauungen, die einheitlich das Buch
durchdringen, so können wir uns auf ganz wenige, aber große Gedan-
ken beschränken.
Der Grundgedanke des Ganzen ist der Gedanke der Wandlung. In den
Gesprächen* wird einmal erzählt, wie der Meister Kung an einem Fluß
stand und sprach: »So fließt alles dahin wie dieser Fluß, ohne Aufhalten,
Tag und Nacht.« Damit ist der Gedanke der Wandlung ausgesprochen.
Der Blick richtet sich für den, der die Wandlung erkannt hat, nicht
mehr auf die vorüberfließenden Einzeldinge, sondern auf das unwan-
delbare ewige Gesetz, das in allem Wandel wirkt. Dieses Gesetz ist der
Sinn des Laotse,der Lauf,das Eine in allem Vielen.Um sich zu verwirk-
lichen, bedarf es einer Entscheidung, einer Setzung. Diese Grundset-
zung ist der große Uranfang alles dessen, was ist:Tai Gi, eigentlich: der
Firstbalken. Die spätere Philosophie hat sich mit diesem Uranfang viel
beschäftigt. Man hat den Wu Gi, den Ururanfang, als Kreis gezeichnet,
und Tai Gi war dann der in Licht und Dunkel, Yin und Yang, geteilte
Kreis, der auch in Indien und Europa eine Rolle spielte: . Aber die
Spekulationen gnostisch-dualistischer Art sind dem Urgedanken des I
Ging fremd.Diese Setzung ist für ihn einfach der Firstbalken, die Linie.
Mit dieser Linie, die an sich eins ist, kommt eine Zweiheit in die Welt.
Zugleich mit ihr ist oben und unten, rechts und links, vorn und hinten
– kurz die Welt der Gegensätze gesetzt.
Diese Gegensätze sind bekannt geworden unter dem Namen Yin und
Yang und haben namentlich in den Wendezeiten der Tsin- und Han-
dynastie in den Jahrhunderten vor unserer Zeitrechnung, als es eine
ganze Schule der Yin-Yang-Lehre gab, viel Aufsehen erregt. Damals
wurde das Buch der Wandlungen vielfach als Zauberbuch verwendet,
und tausend Dinge wurden in das Buch hineingeheimnißt, von denen
es ursprünglich nichts weiß. Natürlich hat diese Lehre vom Yin und
Yang, vom Weiblichen und Männlichen als Urprinzipien, auch in der
fremden Wissenschaft über China Aufsehen erregt. Man vermutete
hier nach bewährten Mustern phallische Ursymbole und was damit

EINLEITUNG

20

* Lun Yü IX, 16.

☯



zusammenhängt. Zur großen Enttäuschung solcher Entdecker muß
gesagt werden, daß in dem Ursinn der Worte Yin und Yang nichts liegt,
was darauf hinweist.Yin ist in seiner Urbedeutung das Wolkige,Trübe;
Yang bedeutet eigentlich: in der Sonne wehende Banner*, also etwas
Beleuchtetes, Helles. Übertragen wurden die beiden Begriffe auf die
erleuchtete und die dunkle (d. h. südliche und nördliche) Seite eines
Berges oder Flusses (wo aber die Südseite im Blick auf den Fluß dun-
kel, d. h.Yin,und die das Licht reflektierende Nordseite hell, d. h.Yang,
ist).Von hier aus wurden die Ausdrücke dann auf das Buch der Wand-
lungen übertragen auf die beiden wechselnden Grundzustände des of-
fenbaren Seins.Es verdient übrigens bemerkt zu werden,daß sie im ei-
gentlichen Text des Buchs in diesem Sinn gar nicht vorkommen,
ebensowenig in den ältesten Kommentaren, sondern erst in der gro-
ßen Abhandlung, die ja in manchen ihrer Teile schon unter taoisti-
schem Einfluß steht. Im Kommentar zur Entscheidung ist statt dessen
von Festem und Weichem die Rede.
Wie es sich aber auch im übrigen damit verhalten mag, soviel steht fest,
daß aus dem Wandel und Übergang dieser Kräfte das Dasein sich auf-
baut, wobei denn der Wandel teils ein dauernder Umschlag von einem
ins andere ist, teils ein kreisförmig geschlossener Ablauf von in sich zu-
sammenhängenden Ereigniskomplexen wie Tag und Nacht, Sommer
und Winter. Dieser Wandel aber ist nicht sinnlos, sonst könnte es kein
Wissen davon geben, sondern ebendem durchgehenden Gesetz, dem
Sinn (Tao), unterworfen.
Der zweite Grundgedanke des Buchs der Wandlungen ist seine Ideen-
lehre.Die acht Zeichen stellen Bilder vor – nicht sowohl von Gegenstän-
den als von Wandlungszuständen. Damit verbindet sich die Auffassung,
die sich in Laotses Lehren ebenso wie in denen Kungtses ausspricht, daß
alles,was in der Sichtbarkeit geschieht,die Auswirkung eines »Bildes«, ei-
ner Idee im Unsichtbaren ist. Insofern ist alles irdische Geschehen nur
gleichsam eine Nachbildung eines übersinnlichen Geschehens,die auch,
was den zeitlichen Verlauf anlangt, später als jenes übersinnliche Gesche-
hen sich ereignet.Diese Ideen sind den Heiligen und Weisen,die in Kon-
takt stehen mit jenen höheren Sphären,durch unmittelbare Intuition zu-

I. DER GEBRAUCH DES BUCHES DER WANDLUNGEN

21

* Vgl. die sehr beachtenswerten Ausführungen von Liang Ki Tschau in der chinesischen Zeit-
schrift »The Endeavor« vom 15. und 22. Juli 1923, ferner den englischen Aufsatz von B. Schind-
ler »The Development of the Chinese Conceptions of Supreme Beings« in Hirth Anniversary Vo-
lume von Asia Major.



gänglich. Dadurch sind diese Heiligen in den Stand gesetzt, in das
Weltgeschehen bestimmend einzugreifen, und der Mensch bildet so
mit dem Himmel,der übersinnlichen Welt der Ideen,und der Erde,der
körperlichen Welt der Sichtbarkeit, eine Dreiheit der Urmächte. In
doppeltem Sinn findet nun diese Ideenlehre ihre Anwendung. Das
Buch der Wandlungen zeigt die Bilder des Geschehens und mit ihnen
das Werden der Zustände in statu nascendi. Indem man nun durch sei-
ne Hilfe die Keime erkennt, lernt man die Zukunft voraussehen, eben-
so wie man die Vergangenheit verstehen lernt. So dienen die Bilder, die
den Zeichen zugrunde liegen, eben dazu,Vorbilder zu sein für das zeit-
gemäße Handeln in den durch sie angedeuteten Situationen. Aber
nicht nur die Anpassung an den Naturverlauf wird auf diese Weise er-
möglicht, sondern es wird in der großen Abhandlung (II. Abteilung,
Kapitel II) auch der sehr interessante Versuch gemacht, die Schaffung
aller Kultureinrichtungen der Menschheit auf solche Ideen und Bilder
zurückzuführen. Ganz einerlei, wie man sich zu der Durchführung im
einzelnen stellt, dem Grundgedanken nach ist hier eine Wahrheit ge-
troffen*.
Außer den Bildern kommen als dritter Hauptbestandteil noch die Ur-
teile in Betracht. Hierdurch bekommen die Bilder gleichsam Worte.
Die Urteile deuten an, ob eine Handlung Heil oder Unheil,Reue oder
Beschämung mit sich bringt.Damit setzen sie den Menschen in die La-
ge, sich frei zu entscheiden, eine gegebene Richtung, die sich aus der
Zeitsituation an sich ergeben würde, eventuell zu verlassen, wenn sie
unheilvoll ist, und auf diese Weise sich vom Zwang der Ereignisse un-
abhängig zu machen. Indem das Buch der Wandlungen durch seine Ur-
teile und seine Erklärungen, die sich seit Kungtse daran angeschlossen
haben, dem Leser den reifsten Schatz chinesischer Lebensweisheit dar-
bietet, gibt es eine umfassende Übersicht über die Gestaltungen des Le-
bens und setzt ihn in den Stand, an der Hand dieser Übersicht sein Le-
ben organisch und souverän zu gestalten, so daß es in Einklang kommt
mit dem letzten Sinn, der allem, was ist, zugrunde liegt.

EINLEITUNG

22

* Vgl. die überaus wichtigen Ausführungen von Hu Shih in »The Development of the Logical
Method in China«, Shanghai 1922, und die noch ausführlicheren in seiner Geschichte der Phi-
losophie, Band 1.



II. DIE GESCHICHTE 
DES BUCHS DER WANDLUNGEN

In der chinesischen Literatur werden vier Heilige als Verfasser des
Buchs der Wandlungen angegeben: Fu Hi, König Wen, der Herzog von
Dschou und Kungtse.
Fu Hi ist eine mythische Figur, der Repräsentant des Zeitalters der Jagd,
des Fischfangs und der Erfindung des Kochens.Wenn er als Erfinder der
Zeichen des Buchs der Wandlungen bezeichnet wird, so bedeutet das,
daß man diesen Zeichen ein so hohes Alter beilegte, daß es über die hi-
storische Erinnerung hinausgeht. Die acht Urzeichen haben auch Na-
men, die sonst in der chinesischen Sprache nicht vorkommen, weshalb
man auch schon auf fremden Ursprung dieser Zeichen geschlossen hat.
Jedenfalls sind diese Zeichen keine alten Schriftzeichen,wie man aus der
halb zufälligen, halb bewußten Übereinstimmung des einen oder ande-
ren alten Schriftzeichens hat schließen wollen*.
Sehr früh sind diese acht Zeichen schon in Kombinationen miteinan-
der vorgekommen. Es werden aus alten Zeiten zwei Sammlungen er-
wähnt: das Buch der Wandlungen der Hiadynastie mit dem Namen
Liën Schan, das mit dem Zeichen Gen, das Stillehalten, der Berg, ange-
fangenhaben soll, und das Buch der Wandlungen der Schangdynastie
mit dem Namen Gui Tsang, das mit dem Zeichen Kun, das Empfan-
gende, angefangen hat. Der letztere Umstand wird von Kungtse selbst
gelegentlich als historisch erwähnt. Ob die Namen der 64 Zeichen da-
mals schon vorhanden waren und, wenn vorhanden, dieselben waren
wie im jetzigen Buch der Wandlungen, ist schwer zu sagen.
Die jetzige Sammlung der 64 Zeichen stammt nach allgemeiner Tradi-
tion, an der zu zweifeln kein Grund vorliegt, vom König Wen,dem Ahn
der Dschoudynastie, der sie mit kurzen Urteilen versah, als er von dem
Tyrannen Dschou Sin im Gefängnis gehalten wurde. Der Text zu den
einzelnen Strichen stammt von seinem Sohn, dem Herzog von
Dschou. Dieses Buch war unter dem Namen: Die Wandlungen von
Dschou (Dschou I) während der ganzen Dschouzeit als Orakelbuch im

II. DIE GESCHICHTE DES BUCHS DER WANDLUNGEN

23

* Besonders handelt es sich um das Zeichen Kan, das mit dem Zeichen für Schui,Wasser Ähn-
lichkeit hat.

Kan                 Schui



Gebrauch,was sich aus den historischen Aufzeichnungen der alten Zeit
mehrfach belegen läßt.
So war der Zustand des Buchs, als Kungtse es entdeckte. Er beschäftig-
te sich in seinem hohen Alter intensiv mit ihm, und es ist höchst wahr-
scheinlich, daß der »Kommentar zur Entscheidung« (Tuan Dschuan)
von ihm stammt. Auch der Kommentar zu den Bildern geht – wenn
auch weniger unmittelbar – auf ihn zurück.Dagegen ist ein dritter, sehr
wertvoller und ausführlicher Kommentar zu den einzelnen Linien, der
in Form von Frage und Antwort abgefaßt war von Schülern oder En-
kelschülern, heute nur noch in Trümmern vorhanden (z. T. im Ab-
schnitt Wen Yen, z. T. im Hi Tsï Dschuan).
In Kungtses Schule wurde das Buch der Wandlungen, wie es scheint,
hauptsächlich durch Bu Schang (Dsï Hia) weiter verbreitet. Hand in
Hand mit der Ausbildung der philosophischen Spekulation, wie sie in
der »Höheren Bildung« und in »Maß und Mitte« hervortritt, machte
sich diese Art der Philosophie auch immer mehr bei der Betrachtung
des Buchs der Wandlungen geltend. Es bildete sich eine Literatur um
das Buch, deren Trümmer – alte und spätere – in den sogenannten
»zehn Flügeln« sich finden, die an innerem Wert und Gehalt sehr ver-
schieden sind.
Bei der berühmten Bücherverbrennung unter Tsin Schï Huang entging
das Buch dem Schicksal der andern Klassiker.Aber wenn etwas die Le-
gende, daß die alten Bücher durch die Verbrennung in ihrem Textbe-
stand gelitten hätten, widerlegen kann, so ist es eigentlich der Zustand
des I Ging, der dann doch eigentlich intakt sein müßte. In Wirklichkeit
sind die Not der Jahrhunderte, der Zusammenbruch der alten Kultur,
die Veränderung des Schriftsystems Schuld daran, daß alle alten Werke
Not gelitten haben.
Nachdem das Buch der Wandlungen aber seinen Ruhm als Wahrsage-
und Zauberbuch unter Tsin Schï Huang bestätigt hatte, machte sich
während der Tsin- und Handynastie die ganze Schule der Zauberer
(Fang Schï) darüber her, und die wahrscheinlich durch Dsou Yen auf-
gekommene, später von Dung Dschung Schu und Liu Hin und Liu 
Hiang gepflegte Yin-Yang-Lehre feierte ihre Orgien bei der Erklärung
des Buchs der Wandlungen.
Dem großen und weisen Gelehrten Wang Bi war es vorbehalten, mit
diesem Wust aufzuräumen. Er schrieb über den Sinn des Buchs der
Wandlungen als Weisheitsbuch und nicht als Orakelbuch. Bald fand er

EINLEITUNG

24



Nachahmung, und anstatt der Zauberlehren der Yin-Yang-Lehrer
schloß sich nun immer mehr die aufkommende Staatsphilosophie an
das Buch an. In der Sungzeit wurde das Buch als Unterlage für die –
wahrscheinlich nicht chinesische – Tai-Gi-Tu-Spekulation benützt, bis
der ältere Tschong Dsï einen sehr guten Kommentar zu dem Buch
schrieb, dessen in den »Flügeln« enthaltene alte Kommentare man un-
ter die einzelnen Zeichen aufzuteilen sich gewöhnt hatte. So war das
Buch allmählich ganz zum Lehrbuch der Staats- und Lebensweisheit
geworden. Da suchte ihm Dschu Hi doch auch wieder seinen Charak-
ter als Orakelbuch zu wahren und veröffentlichte außer einem kurzen
und präzisen Kommentar auch eine Einführung in seine Studien über
das Wahrsagen.
Die kritische,historische Richtung während der letzten Dynastie nahm
sich auch des Buchs der Wandlungen an, hatte aber in ihrer Opposition
gegen die Sunggelehrten und ihrem Hervorsuchen der zeitlich der Ab-
fassung des Buchs der Wandlungen näher stehenden Hankommentato-
ren weniger Glück als in ihrer Behandlung der übrigen Klassiker.Denn
die Hankommentatoren waren eben doch letzten Endes Zauberer oder
von Zaubereiideen beeinflußt. Eine sehr gute Ausgabe wurde unter
Kanghi veranstaltet unter dem Titel: Dschou I Dsche Dschung, die Text
und Flügel gesondert bringt und außerdem die besten Kommentare al-
ler Zeiten. Diese Ausgabe ist der vorliegenden Übersetzung zugrunde
gelegt.

III. DIE ANORDNUNG DER ÜBERSETZUNG

Die Übersetzung des Buchs der Wandlungen ist nach folgenden
Grundsätzen vollendet worden, deren Kenntnis die Lektüre wesentlich
erleichtern dürfte.
Die Übersetzung des Textes ist so kurz und konzis wie möglich gege-
ben, um den archaischen Eindruck, den er auch im Chinesischen
macht, zur Geltung kommen zu lassen.Deshalb war es um so mehr nö-
tig, daß nicht nur der Text, sondern auch ein Auszug aus den wichtig-
sten chinesischen Kommentaren gegeben wurde. Dieser Auszug ist so
übersichtlich wie möglich gehalten. Er enthält einen Überblick über

III. DIE ANORDNUNG DER ÜBERETZUNG

25



das, was das Wichtigste ist, das von chinesischer Seite zum Verständnis
beigebracht wurde. Eigne Ideen und Vergleiche mit Schriften des We-
stens, die ja häufig sehr nahe lagen, wurden so spärlich wie möglich an-
gebracht und immer als solche besonders kenntlich gemacht, so daß der
Leser Text und Kommentar als genuine Wiedergabe chinesischer Ge-
danken betrachten darf. Es wird dies namentlich deshalb betont, weil
manche Grundsätze so sehr mit christlichen übereinstimmen,daß es oft
geradezu auffallend wirkt.
Um das Eindringen in das Werk auch dem Nichtfachmann möglichst
zu erleichtern,wurde zunächst im ersten Buch der Text der 64 Zeichen
mit sachlicher Erklärung gegeben. Man lese zunächst diesen Teil durch
auf die Gedanken hin, die darin gegeben sind, ohne sich stören zu las-
sen durch die Formen- und Bilderwelt. Man verfolge z. B. das Schöp-
ferische in seinem stufenweisen Fortschritt,wie er mit Meisterhand ge-
zeichnet ist in dem ersten Zeichen, und nehme zunächst ruhig die
Drachen mit in Kauf, wie sie nun einmal dastehen.Auf diese Weise be-
kommt man eine Vorstellung davon, was chinesische Lebensweisheit
über die verschiedenen Lebenslagen zu sagen hat.
Im zweiten und dritten Buch folgt dann die Erklärung, warum alles so
ist.Es ist da das notwendigste Material zum Verständnis der Struktur der
Zeichen zusammengetragen, aber nur das absolut notwendige, und so-
viel wie möglich wurde nur das älteste Material, wie es in den Anhän-
gen, den sogenannten zehn Flügeln, vorhanden ist, gegeben. Diese Flü-
gel wurden nun soweit wie möglich an den Text aufgeteilt, um eine
leichtere Übersicht zu ermöglichen, nachdem ihre sachlichen Angaben
auch schon im ersten Teil im Kommentar mit verwendet wurden.Wenn
man also in die Tiefen des Wissens vom Buch der Wandlungen eindrin-
gen will, ist das zweite und dritte Buch nicht zu entbehren.Andererseits
sollte das Fassungsvermögen des europäischen Lesers nicht auf einmal
mit allzuviel Ungewohntem belastet werden. Daß auf diese Weise eini-
ge Wiederholungen nötig wurden,mußte mit in Kauf genommen wer-
den, wird aber dem wirklich durchdringenden Verständnis des Buchs
zugute kommen. Das eine kann als feste Überzeugung ausgesprochen
werden, daß jedermann, der sich das Wesen des Buchs der Wandlungen
wirklich zu eigen gemacht hat, dadurch bereichert wird an Erfahrung
und wirklichem Lebensverständnis.

EINLEITUNG

26



ERSTES BUCH

DER TEXT



28

ERSTE ABTEILUNG

1. KIËN · DAS SCHÖPFERISCHE

Das Zeichen besteht aus sechs ungeteilten Strichen. Die ungeteilten
Striche entsprechen der lichten, starken, geistigen, tätigen Urkraft. Das
Zeichen ist ganz einheitlich stark in seiner Natur. Da ihm keinerlei
Schwäche anhaftet, ist es seiner Eigenschaft nach die Kraft. Sein Bild ist
der Himmel.Die Kraft wird dargestellt als nicht gebunden an bestimm-
te räumliche Verhältnisse. Darum wird sie aufgefaßt als Bewegung. Als
Grundlage dieser Bewegung kommt die Zeit in Betracht. So ist denn
auch die Macht der Zeit und die Macht des Beharrens in der Zeit, die
Dauer, in dem Zeichen begriffen.
Bei der Erklärung des Zeichens ist durchgehend eine doppelte Deu-
tung zu berücksichtigen: die makrokosmische und die Wirkung in der
Menschenwelt. Auf das Weltgeschehen angewandt ist in dem Zeichen
das starke schöpferische Wirken der Gottheit ausgedrückt. Auf die
Menschenwelt angewandt bezeichnet es das schöpferische Wirken des
Heiligen und Weisen, des Herrschers und Führers der Menschen, der
ihr höheres Wesen durch seine Kraft weckt und entwickelt*.

Das Urteil
Das Schöpferische wirkt erhabenes Gelingen,
fördernd durch Beharrlichkeit.

Dem ursprünglichen Sinne nach gehören die Eigenschaften paarweise
zusammen. Für den, der dies Orakel gewinnt, bedeutet das, daß ihm
Gelingen aus den Urtiefen des Weltgeschehens zuteil werden wird und
daß alles darauf ankommt, daß er allein durch Beharrlichkeit im Rech-
ten sein und anderer Glück sucht.

ERSTES BUCH · DER TEXT

unten:Kiën, das Schöpferische, derHimmel
oben:Kiën, das Schöpferische, derHimmel

* Das Zeichen ist dem 4. Monat (Mai-Juni) zugeordnet, wenn die lichte Kraft auf ihrer Höhe
steht, noch ehe die Sonnenwende, den Rückgang des Jahres beginnt.



29

Sehr früh hat sich das Nachdenken den vier Eigenschaften in ihrer Son-
derbedeutung zugewandt.Das chinesische Wort,das mit »erhaben« wie-
dergegeben ist, bedeutet »Haupt, Ursprung, groß«. Darum heißt es in
der Erklärung des Kungtse: »Groß wahrlich ist die Ursprungskraft des
Schöpferischen, alle Wesen verdanken ihm ihren Anfang. Und diese
Kraft durchdringt den ganzen Himmel.« Denn diese erste Eigenschaft
geht auch durch die drei andern hindurch.
Der Anfang aller Dinge liegt sozusagen noch im Jenseitigen in der
Form von Ideen, die erst zur  Verwirklichung kommen müssen. Aber
im Schöpferischen liegt auch die Kraft, diesen Urbildern der Ideen Ge-
stalt zu verleihen. Das wird in dem Wort »Gelingen« bezeichnet. Dieser
Vorgang wird dargestellt unter einem Bild der Natur*. »Die Wolken ge-
hen, und der Regen wirkt, und alle einzelnen Wesen strömen in ihre
Gestalt ein.«
Auf das menschliche Gebiet übertragen zeigen diese Eigenschaften
dem großen Mann den Weg zu großem Erfolg: »Indem er in großer
Klarheit die Ursachen und Wirkungen schaut, vollendet er zur rechten
Zeit die sechs Stufen und steigt zur rechten Zeit auf ihnen wie auf sechs
Drachen empor zum Himmel.« Die sechs Stufen sind die sechs Einzel-
positionen des Zeichens, die weiter unten unter dem Bild von Drachen
dargestellt werden.Als Weg zum Erfolg ist hier das Erkennen und Ver-
wirklichen des Weltsinnes bezeichnet, der als durchlaufendes Gesetz
durch Ende und Anfang alle zeitlich bedingten Erscheinungen bewirkt.
So wird jede erreichte Stufe zugleich die Vorbereitung für die nächste,
und die Zeit ist dann kein Hemmnis mehr, sondern das Mittel der Ver-
wirklichung des Möglichen.
Nachdem durch die beiden Eigenschaften erhaben und Gelingen der
Schöpfungsakt zum Ausdruck kam, wird im Anschluß an die beiden
Ausdrücke »fördernd«, d. h. wörtlich »schaffend, was das dem Wesen
Entsprechende ist«, und »beharrlich«, d. h. wörtlich »recht und fest«, das
Werk der Erhaltung als fortlaufend sich verwirklichende Ausgestaltung
aufgezeigt. »Der Lauf des Schöpferischen verändert und gestaltet die
Wesen, bis jedes seine rechte, ihm bestimmte Natur erlangt, dann be-
wahrt er sie in Übereinstimmung mit dem großen Gleichmaß. So zeigt
er sich fördernd durch Beharrlichkeit.«
Auf das menschliche Gebiet übertragen ergibt sich hieraus, wie der

1. KIËN · DAS SCHÖPFERISCHE

*Vgl. Genesis Kap. 2, 1 ff., wo auch die Entfaltung der Einzelwesen auf das Fallen des Regens zu-
rückgeführt wird.



30

große Mann durch seine ordnende Tätigkeit der Welt Frieden und Si-
cherheit bringt: »Indem er sich mit seinem Haupt erhebt über die Men-
ge der Wesen, kommen alle Lande zusammen in Ruhe.«
Eine andere Spekulation geht mit der Trennung der Worte »erhaben,
Gelingen, fördernd, beharrlich« noch weiter und setzt sie in Parallele
mit den vier menschlichen Kardinaltugenden: Der »Erhabenheit«, die
zugleich als Grundprinzip alle andern Eigenschaften einschließt, wird
die Liebe zugeordnet. Der Eigenschaft »Gelingen« wird die Sitte zuge-
ordnet, die die Äußerungen der Liebe ordnet, organisiert und darum
erfolgreich macht. Der Eigenschaft »fördernd« wird die Gerechtigkeit
zugeordnet, die Zustände schafft, in denen jeder das seinem Wesen Ent-
sprechende, was ihm gebührt und sein Glück ausmacht, erhält. Der Ei-
genschaft der »Beharrlichkeit« wird die Weisheit zugeordnet, die die fe-
sten Gesetze alles Geschehens erkennt und darum dauernde Zustände
zu schaffen vermag.
Diese Spekulationen,die schon in dem Aufsatz Wen Yen im zweiten Teil
des Buchs derWandlungen angeregt sind, haben dann die Brücke gebil-
det, auf der die Philosophie der fünf Wandlungsstufen (Elemente), die
im Buch der Urkunden verankert ist,mit der Philosophie des Buchs der
Wandlungen, die rein auf der polaren Zweiheit von positiven und ne-
gativen Prinzipien beruht, kombiniert wurde, wodurch dann im Lauf
der Zeit einer immer weitergehenden Zahlensymbolik die Tür geöff-
net wurde*.

Das Bild
Des Himmels Bewegung ist kraftvoll.
So macht der Edle sich stark und unermüdlich.

Die Verdoppelung des Zeichens Kiën, dessen Bild der Himmel ist, deu-
tet, da es nur einen Himmel gibt, auf die Bewegung des Himmels. Ei-
ne vollendete Kreisbewegung des Himmels ist ein Tag. Die Verdoppe-

ERSTES BUCH · DER TEXT

* Das Schöpferische bewirkt Anfang und Zeugung aller Wesen. Man kann es daher bezeichnen
als Himmel, lichte Kraft,Vater, Herr. Es ist nun eine Frage, ob das Schöpferische im Chinesischen
persönlich gedacht ist wie Zeus bei den Griechen. Die Antwort lautet, daß diesesProblem für das
Chinesentum gar nicht das Wichtigste ist. Das Göttlich-Schöpferische ist sozusagen überpersön-
lich. Es macht sich nur fühlbar und bemerkbar durch seine übermächtige Aktivität.Wohl hat es
sozusagen ein Äußeres, das ist der Himmel.Und der Himmel hat wie alles Lebende ein seelisches
Selbstbewußtsein, das ist Gott (der höchste Herrscher).Allein ganz objektiv redet man von dem
allen als dem Schöpferischen.



31

lung des Zeichens bedeutet, daß auf jeden Tag ein weiterer folgt. Das
erzeugt die Vorstellung der Zeit und zugleich, da es derselbe Himmel
ist, der sich in unermüdlicher Kraft bewegt, der kraftvollen Dauer in
und über der Zeit, einer Bewegung, die nie stillsteht oder erlahmt, wie
Tag um Tag einander dauernd folgen. Diese Dauer in der Zeit ist das
Bild der Kraft, wie sie dem Schöpferischen zu eigen ist.
Der Weise entnimmt daraus das Vorbild dafür, wie er sich zu dauernder
Wirkung zu entwickeln vermag.Er muß sich ganz einheitlich stark ma-
chen, indem er alles Niederziehende, Gemeine bewußt ausschaltet. So
gewinnt er die Unermüdlichkeit, die auf geschlossenen Tätigkeitskrei-
sen beruht.

Die einzelnen Linien*
Anfangs eine Neun bedeutet:
Verdeckter Drache. Handle nicht.

Der Drache hat in China eine ganz andere Bedeutung als in der westli-
chen Auffassung.Der Drache ist das Symbol der beweglich-elektrischen,
starken, anregenden Kraft, die sich im Gewitter zeigt. Diese Kraft zieht
sich im Winter in die Erde zurück, tritt im Frühsommer wieder in Wir-
kung und erscheint am Himmel als Blitz und Donner. Infolge davon re-
gen sich dann auf der Erde auch die schöpferischen Kräfte wieder.
Hier ist diese schöpferische Kraft noch verdeckt unterhalb der Erde und
hat daher noch keineWirkung. Das bedeutet, auf menschliche Verhält-
nisse übertragen, daß ein bedeutender Mensch noch unerkannt ist.
Aber er bleibt sich darum dennoch selber treu. Er läßt sich von äuße-
rem Erfolg und Mißerfolg nicht beeinflussen, sondern wartet stark und
unbekümmert seine Zeit ab.
So gilt es für den,der diesen Strich zieht, zu warten in ruhig starker Ge-
duld.Die Zeit wird sich schon erfüllen.Man braucht nicht zu fürchten,
daß ein starker Wille sich nicht durchsetzt. Doch gilt es, seine Kraft

1. KIËN · DAS SCHÖPFERISCHE

* Die Linien werden von unten nach oben gezählt. Der Anfangsstrich ist also der unterste. Er-
langt der Fragende eine Sieben, so ist das zwar ein starker Strich, der für den Aufbau des Gesamt-
zeichens in Betracht kommt, doch bewegt er sich nicht und hat daher in seiner Einzelheit keine
Bedeutung. Erlangt der Fragende dagegen eine Neun, so bewegt sich der Strich, und seine Son-
derbedeutung tritt dabei hervor und ist im einzelnen zu bedenken. Dasselbe gilt von den übri-
gen starken Linien im ganzen Buch. In den einzelnen Zeichen bedeuten die beiden unteren Li-
nien die Erde, die mittleren das Gebiet der Menschenwelt, die oberen den Himmel.
Die Zeichen � und � vor der Bezeichnung einer Linie weisen auf die Herren des Zeichens hin
(Siehe dazu S. 360).



nicht voreilig auszugeben und etwas erzwingen zu wollen, das noch
nicht an der Zeit ist.

Neun auf zweitem Platz bedeutet:
Erscheinender Drache auf dem Feld.
Fördernd ist es, den großen Mann zu sehen.

Hier beginnen die Wirkungen der lichten Kraft sich zu zeigen. Auf
menschliche Verhältnisse übertragen bedeutet das, daß der große Mann
auf dem Felde seiner Tätigkeit erscheint. Noch hat er keine herrschen-
de Stellung, sondern ist noch unter Seinesgleichen. Aber was ihn vor
andern auszeichnet, ist sein Ernst, seine unbedingte Zuverlässigkeit, der
Einfluß, den er ohne bewußte Anstrengung auf seine Umgebung aus-
übt. Ein solcher Mensch ist dazu bestimmt, großen Einfluß zu bekom-
men und die Welt in Ordnung zu bringen. Darum ist es fördernd, ihn
zu sehen.

Neun auf drittem Platz bedeutet:
Der Edle ist den ganzen Tag schöpferisch tätig.
Des Abends noch ist er voll innerer Sorge.
Gefahr. Kein Makel.

Ein Wirkungskreis eröffnet sich für den bedeutenden Mann. Sein
Ruhm beginnt sich auszubreiten. Die Massen fallen ihm zu. Seine in-
nere Kraft ist der gesteigerten äußerenTätigkeit gewachsen. Es gibt alle
Hände voll zu tun, und selbst abends noch, da andere ruhen, drängen
sich die Pläne und Sorgen. Eine Gefahr ist hier vorhanden am Platz des
Überganges aus der Niedrigkeit in die Höhe. Schon mancher große
Mann ging dadurch zugrunde, daß die Massen ihm zufielen und ihn
mitrissen in ihre Bahnen hinein. Ehrgeiz verdarb die innere Reinheit.
Aber wahre Größe wird durch Versuchungen nicht beeinträchtigt.
Wenn man in Fühlung bleibt mit den Keimen der neuen Zeit und ih-
ren Forderungen, so besitzt man genügende Vorsicht, sich vor Abwegen
zu hüten, und bleibt ohne Makel.

Neun auf viertem Platz bedeutet:
Schwankender Aufschwung über die Tiefe.
Kein Makel.

32

ERSTES BUCH · DER TEXT



Hier ist die Stelle des Übergangs erreicht, wo die Freiheit sich betäti-
gen kann. Eine doppelte Möglichkeit liegt vor dem bedeutenden
Mann: entweder sich aufzuschwingen und im großen Leben maßge-
bend zu sein oder sich zurückzuziehen und in der Stille seine Persön-
lichkeit auszubilden: der Weg des Helden oder des verborgenen Heili-
gen.Welches der richtige ist, darüber gibt es kein allgemeines Gesetz.
Jeder, der in solcher Lage ist, muß nach den innersten Gesetzen seines
Wesens sich frei entscheiden.Wenn er ganz wahr und folgerichtig han-
delt, so findet er den Weg, der ihm entspricht, und dieser Weg ist für ihn
recht und ohne Makel.

� Neun auf fünftem Platz bedeutet:
Fliegender Drache am Himmel.
Fordernd ist es, den großen Mann zu sehen.

Hier ist der große Mann in der Sphäre der Himmlischen angelangt.
Sein Einfluß erstreckt sich weithin sichtbar über die ganze Welt. Jeder,
der ihn sieht, kann sich selig preisen.
Kungtse sagt darüber: »Was im Ton übereinstimmt, schwingt miteinan-
der.Was wahlverwandt ist im innersten Wesen, das sucht einander. Das
Wasser fließt zum Feuchten hin, das Feuer wendet sich dem Trockenen
zu. Die Wolken (des Himmels Atem) folgen dem Drachen, der Wind
(der Erde Atem) folgt dem Tiger. So erhebt sich der Weise, und alle We-
sen blicken nach ihm.Was vom Himmel stammt, fühlt sich verwandt
mit dem, was droben ist.Was von der Erde stammt, fühlt sich verwandt
mit dem, was drunten ist. Jedes folgt seiner Art.«

Oben eine Neun bedeutet:
Hochmütiger Drache wird zu bereuen haben.

Wenn man so hoch emporsteigen will, daß man die Fühlung mit den
übrigen Menschen verliert, so wird man vereinsamt, und das führt not-
wendig zu Mißerfolg. Hier liegt eine Warnung gegen ein titanisches
Emporstreben, das über die Kraft geht. Ein Sturz zur Tiefe würde die
Folge sein.

Wenn lauter Neunen erscheinen, bedeutet das:
Es erscheint eine Schar von Drachen ohne Haupt. Heil!

33

1. KIËN · DAS SCHÖPFERISCHE



Wenn alle Linien Neunen sind, so kommt das ganze Zeichen in Bewe-
gung und verwandelt sich in das Zeichen Kun, das Empfangende, des-
sen Charakter die Hingebung ist. Die Stärke des Schöpferischen und
die Milde des Empfangenden vereinen sich. Das Starke ist angedeutet
durch die Schar der Drachen, das Milde durch den Umstand, daß ihre
Häupter verborgen sind. Das bedeutet: Milde in der Handlungsweise
verbunden mit Stärke des Entschlusses bringt Heil.

2. KUN · DAS EMPFANGENDE

Das Zeichen besteht aus lauter geteilten Linien. Die geteilte Linie ent-
spricht der schattigen, weichen, rezeptiven Urkraft des Yin. Die Eigen-
schaft des Zeichens ist die Hingebung, sein Bild ist die Erde. Es ist das
vollkommene Gegenstück zu dem Schöpferischen, das Gegenstück,
nicht der Gegensatz; eine Ergänzung, keine Bekämpfung. Es ist die Na-
tur gegenüber dem Geist, die Erde gegenüber dem Himmel, das Räum-
liche gegenüber dem Zeitlichen, das Weiblich-Mütterliche gegenüber
dem Männlich-Väterlichen. Der Grundsatz dieses Gegenstückes findet
sich aber, auf menschliche Verhältnisse übertragen, nicht nur in den Be-
ziehungen zwischen Mann und Weib, sondern auch von Fürst und Mi-
nister oder Vater und Sohn; ja selbst in den einzelnen Menschen ist die-
se Zweiheit in dem Zusammensein von Geistigem und Sinnlichem.
Dennoch kann von einem eigentlichen Dualismus nicht geredet wer-
den, denn es besteht zwischen den beiden Zeichen das Verhältnis einer
klaren Rangordnung. An sich ist natürlich das Empfangende ebenso
wichtig wie das Schöpferische.Aber durch die Eigenschaft der Hinge-
bung ist die Stellung dieser Urkraft dem Schöpferischen gegenüber be-
zeichnet. Sie muß unter der Leitung und Anregung des Schöpferischen
sein, dann wirkt sie heilvoll. Nur wenn sie aus dieser Stellung heraus-
tritt und dem Schöpferischen ebenbürtig zur Seite treten will, wird sie
böse. Daraus ergibt sich dann Gegensatz und Kampf gegen das Schöp-
ferische, der für beide Teile unheilvoll wirkt.

34

ERSTES BUCH · DER TEXT

unten: Kun, das Empfangende, die Erde
oben: Kun, das Empfangende, die Erde



35

Das Urteil
Das Empfangende wirkt erhabenes Gelingen,
fördernd durch die Beharrlichkeit einer Stute.
Hat der Edle etwas zu unternehmen und will voraus, so geht
er irre; doch folgt er nach, so findet er Leitung.
Fördernd ist es, im Westen und Süden Freunde zu finden, im
Osten und Norden der Freunde zu entraten.
Ruhige Beharrlichkeit bringt Heil.

Die vier Grundrichtungen des Schöpferischen: »erhabenes Gelingen,
fördernd durch Beharrlichkeit« finden sich auch als Bezeichnung des
Empfangenden. Nur ist die Beharrlichkeit näher definiert als die Be-
harrlichkeit einer Stute. Das Empfangende bezeichnet die räumliche
Wirklichkeit gegenüber der geistigen Möglichkeit des Schöpferischen.
Wenn das Mögliche wirklich wird, das Geistige räumlich, so geschieht
das immer durch eine einschränkende, individuelle Bestimmung.Das ist
bezeichnet dadurch, daß hier dem Ausdruck »Beharrlichkeit« die nähe-
re Bestimmung »einer Stute« beigefügt ist. Das Pferd gehört zur Erde
wie der Drache zum Himmel, es symbolisiert durch seine unermüdli-
che Bewegung über die Ebene hin die Weiträumigkeit der Erde. Der
Ausdruck »Stute« ist gewählt, weil die Stute die Kraft und Schnelligkeit
des Pferdes mit der Sanftheit und Hingebung der Kuh vereinigt.
Die Natur kann nur darum,weil sie dem Wesen des Schöpferischen ge-
wachsen ist, dessen Anregungen verwirklichen. Ihr Reichtum besteht
darin,daß sie alle Wesen ernährt, und ihre Größe,daß sie alles verschönt
und herrlich macht. So schafft sie Gedeihen für alles Lebendige.Wäh-
rend das Schöpferische die Dinge zeugt, werden sie vom Empfangen-
den geboren*.Auf menschliche Verhältnisse übertragen, handelt es sich
darum, der Lage entsprechend sich zu verhalten. Man ist nicht in selb-
ständiger Stellung, sondern als Gehilfe tätig. Da gilt es, etwas zu leisten.
Nicht führen zu wollen – dadurch verirrte man sich nur –, sondern sich
führen zu lassen, ist die Aufgabe.Wenn man es versteht, dem Schicksal
gegenüber sich hingebend zu verhalten, so findet man sicher eine ent-

2. KUN · DAS EMPFANGENDE

* Es findet sich hier eine ähnliche Auffassung, wie Goethe sie in den Versen ausdrückt:
So schaue mit bescheidenem Blick Ein Schlag tausend Verbindungen schlägt;
Der ewigen Weberin Meisterstück, Das hat sie nicht zusammengebettelt,
Wie ein Tritt tausend Fäden regt, Sie hat’s von Ewigkeit angezettelt,
Die Schifflein hinüber herüber schießen, Damit der ewige Meistermann
Die Fäden sich begegnend fließen, Getrost den Einschlag werfen kann.



sprechende Leitung. Der Edle läßt sich leiten. Er geht nicht blindlings
voran, sondern er entnimmt den Verhältnissen, was von ihm verlangt
wird, und folgt dieser Weisung des Schicksals.
Da man etwas leisten soll, bedarf man der Gehilfen und Freunde zur
Zeit der Arbeit und Anstrengung, wenn die Gedanken, die ausgeführt
werden sollen, schon festliegen. Die Zeit der Arbeit und Anstrengung
wird durch den Westen und Süden ausgedrückt. Denn der Süden und
Westen ist das Symbol für den Ort, da das Empfangende für das Schöp-
ferische arbeitet – wie die Natur im Sommer und Herbst; wenn man
da nicht alle Kräfte zusammenfaßt, wird man nicht fertig mit der Ar-
beit, die man zu leisten hat. Darum bedeutet hier, Freunde zu bekom-
men,eben daß man Leistung findet.Aber außer der Arbeit und Anstren-
gung gibt es auch eine Zeit des Planens und Ordnens; da bedarf ’s der
Einsamkeit. Der Osten symbolisiert den Ort, da man die Aufträge von
seinem Herrn erhält, und der Norden den Ort, da man über das Gelei-
stete berichtet. Da gilt es allein und sachlich zu sein. In dieser heiligen
Stunde muß man der Genossen entraten, damit nicht durch der Partei-
en Haß und Gunst die Reinheit getrübt wird.

Das Bild
Der Zustand der Erde ist die empfangende Hingebung.
So trägt der Edle weiträumigen Wesens die Außenwelt.

Ebenso wie es nur einen Himmel gibt,gibt es auch nur eine Erde.Wäh-
rend aber beim Himmel die Verdoppelung des Zeichens zeitliche Dau-
er bedeutet, bedeutet sie bei der Erde die räumliche Ausdehnung und
Festigkeit, mit der sie alles, was da lebt und webt, trägt und erhält. Die
Erde in ihrer Hingebung trägt ohne Ausnahme Gut und Böse.So macht
der Edle seinen Charakter weiträumig, gediegen und tragfähig, so daß
er Menschen und Dinge zu tragen und ertragen vermag.

Die einzelnen Linien
Anfangs eine Sechs bedeutet:
Tritt man auf Reif, so naht das feste Eis.

Wie die lichte Kraft das Leben darstellt, so die schattige Kraft den Tod.
Im Herbst, wenn der Frühreif fällt, ist die Kraft des Dunkels und der
Kälte erst in der Entfaltung. Nach den ersten Spuren werden sich nach

36

ERSTES BUCH · DER TEXT



festen Gesetzen die Äußerungen des Todes allmählich mehren, bis
schließlich der starre Winter mit seinem Eis da ist.
Genau so geht es im Leben.Wenn sich gewisse, kaum merkliche Zei-
chen des Verfalls zeigen, so geht es weiter, bis schließlich der Untergang
da ist.Aber im Leben kann man vorbeugen, wenn man die Anzeichen
des Verfalls beachtet und ihnen rechtzeitig entgegentritt.

� Sechs auf zweitem Platz bedeutet:
Gerade, rechtwinklig, groß.
Ohne Absicht bleibt doch nichts ungefördert.

Der Himmel hat als Symbol den Kreis, die Erde das rechtwinklige Qua-
drat. Somit ist das Rechtwinklige eine ursprüngliche Eigenschaft der
Erde. Dagegen ist die geradlinige Bewegung ursprünglich eine Eigen-
schaft des Schöpferischen, ebenso wie die Größe.Aber alle rechtwink-
ligen Dinge haben ihre Wurzel in der geraden Linie und bilden ihrer-
seits wieder körperliche Größen.Wenn man in der Mathematik Linien,
Flächen und Körper unterscheidet, so ergeben sich aus geraden Linien
rechtwinklige Flächen und aus rechtwinkligen Flächen kubische Grö-
ßen. Das Empfangende richtet sich nach den Eigenschaften des Schöp-
ferischen und macht sie zu seinen eigenen. So wird aus einer Geraden
ein Quadrat und aus einem Quadrat ein Würfel. Das ist die einfache
Hingebung an die Gesetze des Schöpferischen, ohne etwas davon- oder
dazuzutun. Darum bedarf es für das Empfangende nicht einer besonde-
ren Absicht oder Anstrengung, und alles wird recht.
Die Natur erzeugt die Wesen ohne Falsch, das ist ihre Geradheit; sie ist
ruhig und still, das ist ihre Rechtwinkligkeit; sie weigert sich nicht, ir-
gendein Wesen zu dulden, das ist ihre Größe. Darum erreicht sie ohne
äußeres Machen oder besondere Absichten für alle das Rechte. Für den
Menschen bedeutet es höchste Weisheit, in seinem Wirken so selbstver-
ständlich zu werden wie die Natur.

Sechs auf drittem Platz bedeutet:
Verborgene Linien; man vermag beharrlich zu bleiben.
Folgst du etwa eines Königs Diensten,
so suche nicht Werke, aber vollende!

Wenn man frei von Eitelkeit ist, so vermag man seine Vorzüge so zu ver-
decken, daß sie nicht vorzeitig die öffentliche Aufmerksamkeit auf sich

37

2. KUN · DAS EMPFANGENDE



ziehen. So kann man in der Stille reifen.Wenn es die Verhältnisse erfor-
dern, so mag man auch in die Öffentlichkeit hervortreten, aber auch
dann zurückhaltend. Der Weise wird den Ruhm gern andern lassen. Er
sucht nicht fertige Tatsachen, die ihm als Verdienste angerechnet wer-
den,wohl aber erhofft er wirkende Ursachen,d. h.er vollendet die Wer-
ke so, daß sie für die Zukunft fruchtbringend sind.

Sechs auf viertem Platz bedeutet:
Zugebundener Sack. Kein Makel; kein Lob.

Das Schattige öffnet sich, wenn es sich bewegt, und schließt sich, wenn
es ruht. Hier ist die strengste Verschlossenheit gezeichnet. Die Zeit ist
gefährlich: jedes Hervortreten führt entweder zur Feindschaft über-
mächtiger Gegner, wenn man sie bekämpfen wollte, oder zu mißver-
standener Anerkennung, wenn man sich läßlich gäbe. So gilt es, sich zu
verschließen, sei es in der Einsamkeit oder im Weltgetriebe: denn auch
da kann man sich so gut verbergen, daß niemand einen kennt.

Sechs auf fünftem Platz bedeutet:
Gelbes Untergewand bringt erhabenes Heil.

Gelb ist die Farbe der Erde und der Mitte, das Symbol des Zuverlässi-
gen und Echten. Das Untergewand ist unauffällig verziert, das Symbol
vornehmer Zurückhaltung.Wenn jemand zu wirken berufen ist an her-
vorragender, doch nicht unabhängiger Stellung, so beruht der wahre
Erfolg auf der höchsten Diskretion. Die Echtheit und Feinheit darf
nicht direkt hervortreten, sondern nur als Wirkung von innen her sich
mittelbar äußern.

Oben eine Sechs bedeutet:
Drachen kämpfen auf dem Anger.
Ihr Blut ist schwarz und gelb.

Auf dem obersten Platz sollte das Schattige dem Lichten weichen.Will
es sich auf dem Platz, der ihm nicht gebührt, behaupten, und statt zu
dienen, herrschen, so zieht es sich den Zorn des Starken zu. Es kommt
zum Kampf, in dem es gestürzt wird, in dem jedoch beide Teile zu
Schaden kommen.

38

ERSTES BUCH · DER TEXT



39

Der Drache, das Symbol des Himmels, kommt herbei und bekämpft
den falschen Drachen, zu dessen Bilde hier das Irdische sich gesteigert
hat. Schwarzblau ist die Farbe des Himmels, Gelb ist die Farbe der Er-
de.Wenn also schwarzes und gelbes Blut fließt, so ist das ein Zeichen,
daß durch diesen unnatürlichen Kampf beide Grundkräfte Schaden
leiden*.

Wenn lauter Sechsen erscheinen, bedeutet das:
Fördernd ist dauernde Beharrlichkeit.

Wenn lauter Sechsen erscheinen, verwandelt sich das Zeichen des
Empfangenden in das Zeichen des Schöpferischen. Es gewinnt so die
Kraft der Dauer im Festhalten des Rechten. Es gibt zwar keinen Fort-
schritt, aber auch keinen Rückschritt.

3. DSCHUN · DIE ANFANGSSCHWIERIGKEIT

Der Name des Zeichens, Dschun, stellt eigentlich ein Gras dar, das bei
seinem Hervorsprießen aus der Erde auf ein Hindernis stößt. Daraus
ergibt sich die Bedeutung der Anfangsschwierigkeit. Das Zeichen deu-
tet, wie Himmel und Erde die Einzelwesen hervorbringen. Es ist ihre
erste Begegnung, die mit Schwierigkeiten verbunden ist. Das untere
Zeichen, Dschen, ist das Erregende; seine Bewegung geht nach oben;
zum Bild hat es den Donner. Das obere Zeichen, Kan, ist das Abgrün-
dige, Gefährliche; seine Bewegung geht nach unten; zum Bild hat es
den Regen. Die Lage deutet also auf dichte, chaotische Fülle. Donner
und Regen erfüllen die Luft. Aber das Chaos lichtet sich. Die Bewe-
gung, die nach oben gerichtet ist, während das Abgründige sich senkt,

3. DSCHUN · DIE ANFANGSSCHWIERIGKEIT

* Während die oberste Linie des Schöpferischen Titanenstolz zeigt und eine Parallele bildet zur
griechischen Sage des Ikarus, ist in der obersten Linie des Empfangenden eine Parallele zum My-
thos von Luzifer, der sich gegen die oberste Gottheit empört, oder zu dem Kampf der dunklen
Mächte gegen die Götter Walhalls, der mit der Götterdämmerung endet.

unten: Dschen, das Erregende, der Donner
oben: Kan, das Abgründige, das Wasser



kommt schließlich aus der Gefahr hinaus. Im Gewitter entladen sich die
gespannten Kräfte, und alles atmet erleichtert auf.

Das Urteil
Die Anfangsschwierigkeit wirkt erhabenes Gelingen.
Fördernd durch Beharrlichkeit.
Man soll nichts untenehmen.
Fördernd ist es, Gehilfen einzusetzen.

Werdezeiten haben Schwierigkeiten. Es ist wie eine Erstgeburt. Aber
diese Schwierigkeiten entstehen aus der Fülle dessen, was nach Gestal-
tung ringt. Es ist alles in Bewegung begriffen, darum ist trotz der vor-
handenen Gefahr Aussicht auf großen Erfolg da, wenn man Beharr-
lichkeit hat.Wenn solche Anfangszeiten als Schicksal kommen, so ist
noch alles ungestaltet und dunkel. Darum muß man abwarten, denn
jedes vorzeitige Zufassen könnte Mißerfolg bringen. Ebenso ist es von
großer Wichtigkeit, daß man nicht allein bleibt. Man muß Gehilfen
haben, um gemeinsam mit ihnen das Chaos zu bewältigen. Das heißt
aber nicht, daß man selbst untätig den Vorgängen zuschauen soll, son-
dern man muß mit Hand anlegen, anfeuernd und leitend bei allem da-
bei sein.

Das Bild
Wolken und Donner: das Bild der Anfangsschwierigkeit.
So wirkt der Edle entwirrend und ordnend.

Wolken und Donner werden dargestellt durch bestimmte Linienorna-
mente, das heißt, daß in dem Chaos der Anfangsschwierigkeit die Ord-
nung schon angelegt ist. So muß der Edle in solchen Anfangszeiten die
unübersichtliche Fülle gliedern und ordnen, wie man Seidenfäden aus
einem Knäuel auseinanderliest und sie zu Strängen verbindet. Man
muß,um im Unendlichen sich zu finden,unterscheiden und verbinden.

Die einzelnen Linien
� Anfangs eine Neun bedeutet:
Zögern und Hemmung.
Fördernd ist es, beharrlich zu bleiben.
Fördernd ist es, Gehilfen einzusetzen.

40

ERSTES BUCH · DER TEXT



41

Wenn man zu Anfang einer Unternehmung auf Hemmung stößt, so
darf man den Fortschritt nicht erzwingen wollen, sondern muß vor-
sichtig innehalten.Aber man darf sich nicht irremachen lassen, sondern
muß dauernd und beharrlich sein Ziel im Auge behalten.Wichtig ist es,
daß man sich die richtigen Hilfskräfte sucht. Die findet man nur dann,
wenn man bescheiden mit den Menschen verkehrt und sich nicht
überhebt. Nur dadurch fallen einem die Menschen zu, mit deren Hilfe
man die Schwierigkeiten in Angriff nehmen kann.

Sechs auf zweitem Platz bedeutet:
Schwierigkeiten türmen sich.
Pferd und Wagen trennen sich.
Nicht Räuber er ist, will freien zur Frist.
Das Mädchen ist keusch, verspricht sich nicht.
Zehn Jahre, dann verspricht sie sich.

Man befindet sich in Schwierigkeit und Hemmung.Da zeigt sich plötz-
lich eine Wendung,wie wenn jemand mit Wagen und Pferden herankä-
me und ausspannte. Dies Ereignis kommt so überraschend, daß man
vermutet,der Herankommende sei ein Räuber.Allmählich zeigt es sich,
daß er keine bösen Absichten hat, sondern freundliche Verbindung
sucht und Erleichterung anbietet. Aber man nimmt das Anerbieten
nicht an, da es nicht von der rechten Seite kommt, sondern wartet, bis
die Zeit erfüllt ist – zehn Jahre sind ein geschlossener Zeitraum,eine er-
füllte Zeit. Dann kehren von selbst die normalen Verhältnisse wieder,
und man kann sich mit dem Freund vereinen, der einem bestimmt ist.
Unter dem Bild einer Braut, die in schweren Konflikten ihrem Gelieb-
ten treu bleibt, wird ein Rat für eine besondere Lebenslage erteilt:
Wenn in Zeiten der Schwierigkeit, da man auf Hemmung stößt, uner-
wartet eine Erleichterung angeboten wird von einer Seite, zu der man
keine Beziehung hat, so soll man vorsichtig sein und keine Verpflich-
tungen auf sich nehmen, wie das die Folge einer solchen Hilfe wäre, da
man sonst in der Freiheit der Entscheidung beeinträchtigt wäre.Wenn
man die Zeit abwartet, so werden die ruhigen Verhältnisse wiederkom-
men, und man erreicht, was man gehofft*.

3. DSCHUN · DIE ANFANGSSCHWIERIGKEIT

* Eine andere Deutung ergibt sich aus folgender, ebenfalls möglichen Übersetzung: »Schwie-
rigkeiten türmen sich. / Pferd und Wagen wenden sich. / Wär nicht der Räuber da, / Der Frei-
er käme ja. / Das Mädchen ist treu, verspricht sich nicht. / Zehn Jahre, dann verspricht sie sich.«



Sechs auf drittem Platz bedeutet:
Wer den Hirsch jagt ohne Förster,
der verirrt sich nur im Wald.
Der Edle versteht die Zeichen der Zeit 
und steht lieber ab.
Weitermachen bringt Beschämung.

Wenn man keinen Führer hat und in einem fremden Walde jagen will,
so verirrt man sich. Man darf sich aus den Schwierigkeiten, in denen
man steht, nicht unbedacht und führerlos herausstehlen wollen. Das
Schicksal läßt sich nicht betrügen.Voreiliges Streben ohne die nötige
Leitung führt zu Mißerfolg und Schande.Darum wird der Edle, der die
Keime des Kommenden erkennt, lieber auf einen Wunsch verzichten,
als dadurch, daß er ihn zu erzwingen sucht, sich Mißerfolg und Beschä-
mung zuzuziehen.

Sechs auf viertem Platz bedeutet:
Pferd und Wagen trennen sich.
Suche nach Vereinigung.
Hingehen bringt Heil.
Alles wirkt fördernd.

Man ist in einer Lage, da man die Pflicht hat, zu handeln, aber die Kraft
reicht nicht aus. Doch bietet sich Gelegenheit,Anschluß zu finden. Da
gilt es, zuzugreifen. Man darf sich nicht durch einen falschen Stolz und
falsche Zurückhaltung abhalten lassen. Es ist ein Zeichen innerer Klar-
heit, wenn man es über sich gewinnt, den ersten Schritt zu tun, selbst
wenn eine gewisse Selbstverleugnung damit verbunden ist. In schwie-
riger Lage ist es keine Schande, sich helfen zu lassen.Wenn man den
richtigen Gehilfen findet, geht alles gut.

� Neun auf fünftem Platz bedeutet:
Schwierigkeiten im Segnen.
Kleine Beharrlichkeit bringt Heil,
große Beharrlichkeit bringt Unheil.

Man findet sich in der Lage, daß man keine Möglichkeit hat, seine gu-
ten Absichten so zum Ausdruck zu bringen, daß sie wirklich in die Er-

42

ERSTES BUCH · DER TEXT



43

scheinung treten und verstanden werden.Andere schieben sich dazwi-
schen und entstellen alles, was man tut. Da muß man dann vorsichtig
sein und allmählich vorgehen. Man darf nichts Großartiges gewaltsam
durchsetzen wollen; denn so etwas gelingt nur,wenn man das allgemei-
ne Vertrauen schon genießt. Nur im stillen, durch treue und gewissen-
hafte Arbeit kann man allmählich dahin wirken, daß die Verhältnisse
sich aufklären und die Hemmung fällt.

Oben eine Sechs bedeutet:
Pferd und Wagen trennen sich.
Blutige Tränen ergießen sich.

Es gibt Menschen, denen werden die Anfangsschwierigkeiten zu
schwer. Sie bleiben stecken und finden sich nicht mehr durch. Sie las-
sen die Hände sinken und geben den Kampf auf. Ein solcher Verzicht
gehört zum Traurigsten. Darum macht Kungtse dazu die Bemerkung:
»Blutige Tränen ergießen sich: das darf man nicht dauernd tun*. «

4. MONG · DIE JUGENDTORHEIT

Auf doppelte Weise ist das Gedenken der Jugend und Torheit in diesem
Zeichen nahegelegt. Das obere Zeichen, Gen, hat als Bild einen Berg,
das untere, Kan, hat als Bild das Wasser. Die Quelle, die unten am Berg
hervorkommt, ist das Bild der unerfahrenen Jugend. Die Eigenschaft
des oberen Zeichens ist das Stillehalten, die des unteren der Abgrund,
die Gefahr. Das Stillehalten vor einem gefährlichen Abgrund ist eben-
falls ein Symbol der ratlosen Torheit der Jugend. In den beiden Zeichen

4. MONG · DIE JUGENDTORHEIT

* Wenn man im Kampf des Lebens an solche Stelle gelangt, da man nicht weiterkommt und ein
Seufzer sich der Brust entringt,wie an jener berühmten Stelle von Beethovens C-moll-Sympho-
nie: dauernd darf dieser Zustand nicht sein. Man muß die Pferde der willensstarken Gedanken
wieder anspannen und den Kampf zu Ende führen: »Wer niemals ruht,/ Wer mit Herz und Blut /
Auf Unmögliches sinnt, / Der gewinnt.«

unten: Kan, das Abgründige, das Wasser
oben: Gen, das Stillehalten, der Berg



liegt aber auch der Weg, wie die Jugendtorheiten überwunden werden
können:Das Wasser ist etwas, das mit Notwendigkeit weiterfließt.Wenn
die Quelle hervorbricht, so weiß sie zunächst freilich nicht,wohin.Aber
sie füllt durch ihr stetiges Fließen die tiefe Stelle, die sie am Fortschritt
hindert, aus, und dann ist der Erfolg da.

Das Urteil
Jugendtorheit hat Gelingen.
Nicht ich suche den jungen Toren,
der junge Tor sucht mich.
Beim ersten Orakel gebe ich Auskunft.
Fragt er zwei-, dreimal, so ist das Belästigung.
Wenn er belästigt, so gebe ich keine Auskunft.
Fördernd ist Beharrlichkeit.

In der Jugend ist Torheit nichts Schlimmes. Es kann ihr doch gelingen.
Nur muß man einen erfahrenen Lehrer finden und ihm auf die rechte
Weise gegenübertreten. Dazu gehört erstens, daß man die eigene Un-
erfahrenheit selbst empfindet und einen Lehrer aufsucht.Nur diese Be-
scheidenheit und dieses Interesse verbürgt die nötige Aufnahmebereit-
schaft, die sich in ehrfurchtsvoller Anerkennung des Lehrers äußern
wird.
Darum muß der Lehrer ruhig warten,bis er aufgesucht wird.Er soll sich
nicht von sich aus anbieten:nur so kann die Belehrung zur rechten Zeit
und auf die rechte Weise erfolgen.
Die Antwort, die der Lehrer auf die Fragen des Schülers gibt, soll klar
und bestimmt sein wie die Antwort, die ein Orakelsucher zu erhalten
wünscht. Sie muß dann als Lösung des Zweifels und Entscheidung an-
genommen werden. Mißtrauisches oder gedankenloses Weiterfragen
dient zur bloßen Belästigung des Lehrers und wird am besten mit Still-
schweigen übergangen, ähnlich wie das Orakel auch nur eine Antwort
gibt und versucherischen Zweifelsfragen gegenüber versagt.
Wenn dazu die Beharrlichkeit tritt, die nicht nachläßt, bis man Punkt
für Punkt sich angeeignet hat, so wird ein schöner Erfolg sicher sein.
Das Zeichen gibt somit Ratschläge sowohl für den Lehrenden als auch
für den Lernenden.

44

ERSTES BUCH · DER TEXT



Das Bild
Unten am Berg kommt ein Quell hervor:
das Bild der Jugend.
So nährt der Edle durch gründliches Handeln 
seinen Charakter.

Die Quelle kommt dadurch ins Fließen und zur Überwindung des
Stillstandes, daß sie alle hohlen Stellen auf ihrem Weg ausfüllt. Ebenso
ist der Weg zur Bildung des Charakters die Gründlichkeit, die nichts
überspringt, sondern allmählich und stetig wie das Wasser alle Lücken
ausfüllt und so vorankommt.

Die einzelnen Linien
Anfangs eine Sechs bedeutet:
Um den Toren zu entwickeln, ist es fördernd,
den Menschen in Zucht zu nehmen.
Man soll die Fesseln abnehmen.
So weitermachen bringt Beschämung.

Am Anfang der Erziehung steht das Gesetz.Die Unerfahrenheit der Ju-
gend ist geneigt, zunächst alles lässig und spielerisch zu nehmen. Da
muß ihr der Ernst des Lebens gezeigt werden. Ein gewisses Sichzusam-
mennehmen, wo es durch stramme Zucht erzwungen wird, ist gut.Wer
mit dem Leben spielt, kommt nie zurecht.Aber die Zucht darf nicht in
Drill ausarten. Fortgesetzter Drill wirkt beschämend und lähmt die
Kraft.

� Neun auf zweitem Platz bedeutet:
Die Toren ertragen in Milde, bringt Heil.
Die Frauen zu nehmen wissen, bringt Heil.
Der Sohn ist dem Hauswesen gewachsen.

Hier ist ein Mann gezeichnet, der keine äußere Macht hat, aber die nö-
tige Geisteskraft, um die auf ihm lastende Verantwortung zu tragen. Er
besitzt die innere Überlegenheit und Stärke, die die Unzulänglichkei-
ten der menschlichen Torheit in Milde zu tragen versteht.Dieselbe Ge-
sinnung gilt den Frauen als dem schwächeren Geschlecht gegenüber.
Man muß sie zu nehmen wissen und anzuerkennen in einer gewissen

45

4. MONG · DIE JUGENDTORHEIT



46

ritterlichen Nachsicht. Nur durch diese Vereinigung von innerer Kraft
und äußerer Zurückhaltung wird man die Verantwortung der Leitung
eines größeren gesellschaftlichen Organismus übernehmen können
und dabei wirklich Erfolg haben.

Sechs auf drittem Platz bedeutet:
Nicht sollst du ein Mädchen nehmen,
das einen ehernen Mann sieht 
und sich nicht im Besitz behält.
Nichts ist fördernd.

Ein schwacher, unerfahrener Mensch, der nach oben strebt, verliert
leicht seine persönliche Eigenart, wenn er an hoher Stelle eine starke
Persönlichkeit sieht, die er sklavisch nachahmt. Er gleicht einem Mäd-
chen, das sich preisgibt, wenn sie einem starken Mann begegnet. Einer
solchen unfreien Annäherung gegenüber darf man nicht entgegenkom-
mend sein. Entgegenkommen wäre weder für den Jüngling noch für
den Erzieher gut.
Ein Mädchen ist es ihrer Würde schuldig, daß sie auf Werbung wartet.
In beiden Fällen ist es unwürdig, sich selbst anzubieten, und es ist nicht
gut, ein solches Angebot anzunehmen.

Sechs auf viertem Platz bedeutet:
Beschränkte Torheit bringt Beschämung.

Für die Jugendtorheit ist es das hoffnungsloseste, sich in leere Einbil-
dungen zu verstricken. Je eigensinniger sie auf solchen wirklichkeits-
fremden Einbildungen beharrt, desto gewisser zieht sie sich Beschä-
mungen zu.
Für den Erzieher wird beschränkter Torheit gegenüber oft nichts übrig-
bleiben, als sie eine Zeitlang sich selbst zu überlassen und die ihr aus ih-
rem Gebaren entspringende Beschämung nicht zu ersparen. Das ist oft
der einzige Weg zur Rettung.

� Sechs auf fünftem Platz bedeutet:
Kindliche Torheit bringt Heil.

ERSTES BUCH · DER TEXT



Ein unerfahrener Mensch, der kindlich und anspruchslos Belehrung
sucht, ist gut daran. Denn wer vom Hochmut frei sich dem Lehrer un-
terstellt, der wird sicher gefördert.

Oben eine Neun bedeutet:
Beim Bestrafen der Torheit ist es nicht fördernd,
Übergriffe zu begehen.
Fördernd ist nur, Übergriffe abzuwehren.

Unter Umständen muß ein unverbesserlicher Tor bestraft werden.Wer
nicht hören will, muß fühlen. Diese Strafe ist von der Aufrüttlung zu
Beginn verschieden.Aber die Verhängung der Strafe darf nicht im Zorn
geschehen, sondern muß sich auf eine sachliche Abwehr unberechtig-
ter Übergriffe beschränken. Sie ist nie Selbstzweck, sondern hat nur der
Herstellung geordneter Verhältnisse zu dienen.
Das gilt sowohl von der Erziehung als auch von den Maßregeln einer
Regierung gegen eine Bevölkerung, die sich Ausschreitungen zuschul-
den kommen läßt.Das Einschreiten der Regierung muß immer nur ab-
wehrend sein und hat als einziges Ziel die Herstellung der öffentlichen
Sicherheit und Ruhe.

5. SÜ · DAS WARTEN (DIE ERNÄHRUNG)

Alle Wesen bedürfen der Nahrung von oben. Aber das Spenden der
Speise hat seine Zeit,die man erwarten muß.Das Zeichen zeigt die Wol-
ken am Himmel, die Regen spenden, der alles Gewächs erfreut und den
Menschen mit Speise und Trank versieht. Dieser Regen wird kommen
zu seiner Zeit.Man kann ihn nicht erzwingen, sondern muß darauf war-
ten. Der Gedanke des Wartens wird außerdem nahegelegt durch die Ei-
genschaften der beiden Urzeichen: innen Stärke,davor Gefahr.Stärke vor
Gefahr überstürzt sich nicht, sondern kann warten, während Schwäche
vor Gefahr in Aufregung gerät und nicht die Geduld zum Warten hat.

47

5. SÜ · DAS WARTEN

unten: Kiën, das Schöpferische, der Himmel
oben: Kan, das Abgründige, das Wasser



Das Urteil
Das Warten.
Wenn du wahrhaftig bist, so hast du Licht und Gelingen.
Beharrlichkeit bringt Heil.
Fördernd ist es, das große Wasser zu durchqueren.

Das Warten ist kein leeres Hoffen.Es hat die innere Gewißheit, sein Ziel
zu erreichen. Nur diese innere Gewißheit gibt das Licht, das allein zum
Gelingen führt. Das führt zur Beharrlichkeit, die Heil bringt und die
Kraft verleiht, das große Wasser zu durchqueren.
Eine Gefahr liegt vor einem, die überwunden werden muß. Schwäche
und Ungeduld vermögen nichts. Nur wer stark ist, wird mit seinem
Schicksal fertig, denn er kann infolge der inneren Sicherheit ausharren.
Diese Stärke zeigt sich in unerbittlicher Wahrhaftigkeit. Nur wenn man
den Dingen, so wie sie sind, ins Auge zu schauen vermag, ohne jeden
Selbstbetrug und Illusion, entwickelt sich aus den Ereignissen ein Licht,
das den Weg zum Gelingen erkennen läßt. Auf diese Erkenntnis muß
entschlossen beharrliches Handeln folgen; denn nur, wenn man ent-
schlossen seinem Schicksal entgegengeht, wird man damit fertig. Dann
kann man das große Wasser durchqueren, d. h. die Entscheidung treffen
und die Gefahr bestehen.

Das Bild
Wolken steigen am Himmel auf: das Bild des Wartens.
So ißt und trinkt der Edle und ist heiter und guter Dinge.

Wenn die Wolken am Himmel aufsteigen, so ist das ein Zeichen, daß es
regnen wird. Da läßt sich dann weiter nichts machen als warten, bis der
Regen fällt. So ist es auch im Leben, wenn ein Schicksal sich vorberei-
tet. Solange die Zeit noch nicht erfüllt ist, soll man nicht sorgen und
durch eigenes Machen und Eingreifen die Zukunft gestalten wollen,
sondern in Ruhe Kraft sammeln durch Essen und Trinken für den Leib,
durch Heiterkeit und Guter-Dinge-Sein für den Geist. Das Schicksal
kommt ganz von selbst, und dann ist man bereit.

Die einzelnen Linien
Anfangs eine Neun bedeutet:
Warten auf dem Anger.

48

ERSTES BUCH · DER TEXT



Fördernd ist es, im Dauernden zu bleiben.
Kein Makel.

Die Gefahr ist noch fern. Man wartet noch auf weiter Ebene. Die Ver-
hältnisse sind noch einfach. Es liegt nur etwas in der Luft, das kommen
wird. Da gilt es, die Regelmäßigkeiten des Lebens so lange beizubehal-
ten, als es möglich ist. Nur dadurch bewahrt man sich vor allzufrüher
Vergeudung der Kräfte und bleibt frei von Makel und Fehler, die für
später eine Schwächung bedeuten würden.

Neun auf zweitem Platz bedeutet:
Warten auf dem Sand.
Es gibt ein wenig Gerede.
Das Ende bringt Heil.

Die Gefahr rückt allmählich näher. Der Sand ist dem Ufer des Stromes,
der die Gefahr bedeutet, nahe. Es beginnen sich Unzuträglichkeiten zu
zeigen. Es entsteht in solcher Zeit leicht eine allgemeine Unruhe. Man
wirft sich gegenseitig die Schuld vor.Wer da gelassen bleibt, dem wird
es gelingen,daß schließlich alles gut geht. Alle üble Nachrede muß end-
lich verstummen, wenn man ihr nicht den Gefallen beleidigter Gegen-
rede tut.

Neun auf drittem Platz bedeutet:
Warten im Schlamm
bewirkt das Kommen des Feindes.

Der Schlamm, der schon vom Wasser des Stromes bespült wird, ist kein
günstiger Ort für das Warten. Statt die Kräfte zu sammeln, um in einem
Zug das Wasser zu durchqueren, hat man einen vorzeitigen Anlauf ge-
macht, dessen Kraft eben bis zum Schlamm führt. Eine solche ungün-
stige Lage zieht von außen her die Feinde herbei, die naturgemäß die
Lage ausnützen. Durch Ernst und Vorsicht allein ist es möglich, sich vor
Schaden zu bewahren.

Sechs auf viertem Platz bedeutet:
Warten im Blut.
Heraus aus dem Loch.

49

5. SÜ · DAS WARTEN


