
Unverkäufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text  

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche  

Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und  

strafbar. Dies gilt insbesondere für die Vervielfältigung,  

Übersetzung oder die Verwendung in elektronischen 

Systemen.



A



Abgrenzung durch die Definition der eigenen kulturellen Identität hat 
wieder Konjunktur. So werden weltweit neue Feindbilder geschaffen 
und Konflikte geschürt. Gemeinsam entlarven der Autor Ilija Troja-
now und der indische Dichter und Kulturkritiker Ranjit Hoskote die 
Unsinnigkeit dieser entstehenden Haltung und rücken den selbsterko-
renen Propheten eines kulturellen Weltkriegs die Köpfe zurecht. Tro-
janow und Hoskote zeigen in ihrer Streitschrift, dass das Zusammen-
fließen von Kulturen kulturelle Identität und Zivilisation überhaupt 
erst möglich macht – ein ermutigender Appell an unsere Vernunft und 
an ein neues Verständnis unserer Gemeinsamkeiten.

Ranjit Hoskote, geboren 1969 in Mumbai, ist Redakteur bei »The Hin-
du«, Dichter und Sekretär des indischen PEN-Clubs. Als weltweit 
anerkannter Kurator verantwortete er unter anderem die Biennale in 
Gwangju sowie den indischen Stand bei der Biennale in Venedig.

Ilija Trojanow, geboren 1965 in Sofia, floh mit seiner Familie 1971 
über Jugoslawien und Italien nach Deutschland. 1972 zog die Familie 
weiter nach Kenia. Studium der Rechtswissenschaften und Ethnologie 
in München. Zunächst Verleger und Übersetzer, dann Romancier und 
Publizist. Zuletzt erschien bei S. Fischer sein großer Roman ›Macht 
und Widerstand‹ und sein Sachbuch-Bestseller ›Meine Olympiade: 
Ein Amateur, vier Jahre, 80 Disziplinen‹. Seine Bücher sind in 30 Spra-
chen übersetzt.

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de



Ilija Trojanow
Ranjit Hoskote

Kampfabsage
Kulturen  

bekämpfen  
sich nicht,  
sie fließen  
zusammen

Mit einem Nachwort  
von Pankaj Mishra

FISCHER Taschenbuch



Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

MIX

Erschienen bei FISCHER Taschenbuch
Frankfurt am Main, Januar 2017

© 2016 Ilija Trojanow und Ranjit Hoskote

Aus dem Englischen von Heike Schlatterer

Vorwort und Nachwort aus dem Englischen von Susann Urban

Die Erstausgabe ist 2007 im Blessing Verlag, München,
in der Verlagsgruppe Random House, erschienen.

Satz: Pinkuin Satz und Datentechnik, Berlin
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-596-29610-1



Inhaltsverzeichnis

Vorwort zur Neuausgabe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 11

Ohne Zusammenfluß keine Kultur!  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 19

Die Entstehung Europas

1  Die Gabel und andere zweifelhafte Segnungen  . . . . . . .      	 37
2  Der Schoß des Ostens  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 41

Die Idee von Europa  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 41
Alpu Betu Gamu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 45
Tausendundein Gedanke  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 58

3  Die Wiege im Mittelmeerraum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 70
Für ein Lied und einen Tanz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 70
DJ Boccaccio und der große 14. Jahrhundert-Remix  . 	 81
Dante zwischen Himmel und Hölle  . . . . . . . . . . . . . . . .                	 88
Übersetzung ist kein Verrat  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 94
Die Partei des Glaubens gegen die  
Partei der Vernunft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	100
Die siamesischen Zwillinge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	120
Ein gesundes Gleichgewicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	128
Zwietracht und Zusammenfluß  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	135



Die Gaben der Weisen

1  Krippenspiele  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	147
2  Die Segnungen der Gefangenschaft  . . . . . . . . . . . . . . . .                	154
3  Die ewige Baustelle  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	163
4  Eine Reise auf den Spuren des Glaubens  . . . . . . . . . . . .            	175
5  Ein Körper für den Buddha  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	183

Das Ghetto des Geistes

1  Der Tod von Zusammenfluß und  
der Beginn der Vernichtung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	195

2  Brüder im Geiste: Hindutva und Islamismus  . . . . . . . .        	203
3  Die Nonsens-Mantras unserer Zeit  . . . . . . . . . . . . . . . . 	222

Eine notwendige Aufklärung in verwirrten Zeiten 
Ein Nachwort von Pankaj Mishra  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	236

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	245
Bibliographie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	248



11

Vorwort zur Neuausgabe

1. Kultur: Wesen oder Wandel?

Auf der ganzen Welt, ob bei politischen Demonstrationen auf 
großen Plätzen, ob im Fernsehen oder im Internet hören wir 
wüstes Gebrüll, »unsere Kultur« sei in Gefahr, uns bedrohe 
das Andere: xenos, das Fremde, ganz konkret der Fremde. 
Stets wird diese Kreatur, gelegentlich als Schmarotzer und 
Versager dargestellt, manchmal der Übertragung des Ter-
rorvirus verdächtig, mit groben Strichen als Bedrohung der 
bestehenden Ordnung verteufelt. Die Verunsicherung gegen-
über dem Anderen zu schüren, gehört zu einer Identitätspo-
litik, die sich aus der rhetorischen Übertreibung eines eindi-
mensionalen, angeblich von Anbeginn der Zeiten reinen und 
unverfälschten eigenen Wesens speist. Diese Politik lässt sich 
schlichtweg auf »Entweder die oder wir« eindampfen.

Die Logik dieser Dichotomie verlangt nach einem kon-
struierten »Wir«, aus dem jede noch so kleine Spur des »An-
deren« ausgemerzt wurde.

Das reichhaltige Erbe, das aus den Begegnungen mit an-
deren Kulturwelten in vergangenen Jahrhunderten herrührt, 
wird entweder kleingeredet oder aus den Annalen getilgt, 
ein immer wiederkehrender Vorgang in der Menschheitsge-
schichte. Die derzeitige Flüchtlingshysterie ist so alt wie der 



12

Turmbau zu Babel, bei dem die Sprachvielfalt angeblich zu 
Zank, Hader und Chaos führte. Manchmal verankert sich 
eine Orthodoxie mit wörtlichem Koranverständnis (der Auf-
stieg der wahhabitischen Dynastie der Saud in Saudi-Arabi-
en), manchmal wird die Vielschichtigkeit der Begegnung auf 
eine liturgische Schilderung von Opferrolle und gewalttätiger 
Selbsterlösung reduziert (wie die politisierte Religiosität der 
Hindutva in Indien derzeit). Und gelegentlich behauptet die 
vorherrschende Meinung verschlagen, zum Schutz von Viel-
falt und Multikulti müssten die Grenzen dichtgemacht und 
fremde Bedrohungen vertrieben werden (Europa Anfang des 
21. Jahrhunderts).

In solchen Zeiten werden Erzählungen, die von Pluralität 
und gemischten Ursprüngen künden, von den Zusammen-
flüssen, die zur Entstehung eines großen Stroms beitragen, 
von den unterschiedlichen Vergangenheiten, die unser kost-
barstes Erbe bilden, misstrauisch beäugt. Ihnen verwehrt 
man den Zugang zum Kanon, tilgt sie aus Geschichtsbüchern 
und nationalstaatlichen Darstellungen. Dabei gehen uns Ge-
schichten verloren, deren Ideen, Gedanken und Vorstellungen 
uns von anderswo zuwanderten, Bilder, die über Pilgerwege, 
Fluchtpfade, durch Krieg und Handel zu uns fanden, über 
Grenzen, die sich beliebig verschoben, statt ihre Zaunpfähle 
in den Boden zu rammen. Sobald einmal jene Geschichten 
langsam, aber stetig getilgt werden, in denen das Fremde 
eine zentrale Rolle spielt, ist die allmähliche Vernichtung 
des Anderen nicht mehr fern. Diese Vision der Vernichtung 
geht von einem Kulturbegriff aus, der Kultur als Erstarrung 
versteht. Als unveränderliches Wesen aus tradierten Gebräu-
chen und Vorschriften, sämtlicher historischer Begegnungen 



13

und Vermischungen beraubt, durch ein dogmatisches System 
verteidigt, dem wir uns in Namen einer unter allen Umstän-
den zu bewahrenden ewig gültigen Identität beugen.

Dieser eingrenzende Blick schränkt zugleich die kreativen 
Möglichkeiten der Menschen ein. Wir möchten die Vision 
einer Kultur dagegenhalten, die wir alle im Hier und Jetzt 
kontinuierlich erschaffen und verändern. Sie entspringt dem 
dynamischen Wandel und dem unvorhersehbaren Zusam-
menspiel von Ideen und Gedanken, Werten und Techniken 
sowie den unterschiedlichen Veranlagungen und Gedanken-
welten, aus der sich unsere Gesellschaft formt. Diese Vorstel-
lung bezeichnen wir hier als Kultur der Zusammenflüsse.

2. Gegen die Zwangsjacke der Identität

Man hat uns vorgeworfen, wir idealisierten bestimmte Phasen 
der Geschichte, gewisse Gesellschaften oder soziokulturelle 
Verflechtungen, redeten einer utopischen Weltsicht das Wort. 
Wir möchten klarstellen, dass wir keineswegs eine bestimmte 
Tradition, eine bestimmte Religion für moralisch überlegen 
halten. Jedes Zeitalter bestätigt das Dickens-Zitat: »Es war die 
beste Zeit, es war die schlimmste Zeit.« Wir haben uns viel-
mehr an der Beschreibung der breiten und einflussreichen 
Strömungen versucht, die durch die Menschheitsgeschichte 
mäandern.

Als Verfechter der Kultur des Zusammenflusses weigern 
wir uns, Menschen oder Gemeinschaften auf Repräsentanten 
eines künstlichen Wesensgehalts zu reduzieren. Eine derarti-
ge Beschränkung empfinden wir als Übergriff, als gewaltsam 



14

antidemokratisches Hineinpressen menschlicher Fähigkeiten 
in eine konfektionierte Identitätszwangsjacke. Seit je haben 
sich schöpferische, sich immer wieder selbst neu erfinden-
de Menschen und Gruppen der Kategorisierung verweigert, 
sind stets Freigeister in Wort und Tat geblieben. Jegliche 
Form einer Gemeinschaftsidentität von der Stange ist pro-
blematisch – ob sie im ideologischen Gewand daherkommt 
(wie der politische Dschihadismus) oder aus dem Stoff dra-
konischer Frömmigkeit geschneidert wird (Opus Dei) oder 
aus dem Gewebe einer positivistischen Ideologie aus Moral 
und Leistung (die deutsche Lebenshaltung). Sämtlich und 
sonders basieren diese Identitäten auf essentialistischer Aus-
wahlverengung und dem Favorisieren schmalspuriger Ideen.

Bei näherer Betrachtung stellt sich heraus, dass es sich 
selbst bei der »natürlichsten« und »normalsten« Identität um 
ein »naturalisiertes« und »normalisiertes« Konstrukt handelt. 
Im turbulenten und unbeständigen Heute, das der Soziologe 
Zygmunt Bauman als Epoche der »flüchtigen Moderne« be-
zeichnet, erwählen sich bestimmte Schichten, wirtschaftliche 
oder kulturelle Unsicherheit fürchtend, einen harten »Neu-
tribalismus« zu ihrer identitätsstiftenden Ideologie.

Leider spricht die Vorstellung einer starren Kultur gewisse 
niedere Instinkte an, wird zugleich von konservativen Eliten 
und autoritären Regimes instrumentalisiert. Die Ideologie 
des Ultranationalismus und ethnischen Chauvinismus ist 
überall im Aufwind  – nicht nur in postkolonialen Gesell-
schaften, die mit gewaltigen Umbrüchen zurechtkommen 
mussten – , sondern auch in West- und Mitteleuropa, Russ
land und den USA. Entsprechend wird vielerorts Kultur als 
Zusammenfluss stigmatisiert, als Luxus angeprangert, den 



15

sich nur Künstler und andere Mitglieder einer vermeintlich 
weltfremden, privilegierten Boheme leisten können. Offen-
bar wird das kritische Potential dieser Kulturvorstellung und 
-praxis als bedrohlich empfunden. Angeblich schwäche die 
Empfänglichkeit für Anregungen und Impulse aus den ver-
schiedensten Quellen die »kollektive Stärke« der Gesellschaft, 
des Staats. Natürlich geht die heraufbeschworene kollektive 
Stärke mit autoritärer Herrschaft von oben und blindem Ge-
horsam von unten einher. Die Kultur des Zusammenflusses 
wird, neben anderen menschlichen Grundwerten wie Frei-
heit, Gleichheit und Solidarität von der repressiven Politik als 
Erstes unter Beschuss genommen.

3. Gemeinsame Kultur oder kulturelles Gemeingut?

Soziale Entfremdung rührt aus der tiefgreifenden Erfahrung, 
kein vollwertiger Teil einer Kultur zu sein, unabhängig da-
von, ob man als Fremder bezeichnet wird – als Außenseiter, 
der nicht dazugehört – , oder sich freiwillig als solcher posi-
tioniert, ablehnt, was als gemeinsames Erbe gefeiert werden 
könnte. Diese Haltung trifft auf den Neonazi genauso zu wie 
auf sein Spiegelbild am anderen Ende des Spektrums, den 
Dschihadisten. Beide sind vom Gefühl durchdrungen, die 
breite Mitte der Gesellschaft dränge sie an den Rand. Sie ver-
körpern zwar Extremfälle, doch mittlerweile fremdeln in den 
meisten Gesellschaften viele Menschen, manche mehr, man-
che weniger, mit dem sogenannten »gemeinsamen Erbe«, 
zumal sich die gemeinsame Grundlage meistens als eher 
schmales Brett herausstellt, man denke nur an das Konzept 



16

der Leitkultur. Offenbar ist es nicht einfach, dieses Konzept 
mit Inhalten zu füllen, was sich schon allein daran erkennen 
lässt, dass Leitkultur wie ein Mantra wiederholt wird, wie ein 
religiöser Kampfbegriff ohne semantischen Nährwert. Dem 
Begriff einer gemeinsamen Kultur möchten wir die Vorstel-
lung des kulturellen Gemeinschaftsraums entgegensetzen: ein 
Ort der Versammlung, wo unterschiedliche Ideen, Meinun-
gen und Lebensentwürfe vorgestellt und ausprobiert werden, 
miteinander konkurrieren, wo Dissens, nicht Konformität 
den Ausdruck der menschlichen Möglichkeiten ohne Wenn 
und Aber garantiert, wo eine bereichernde Vielfalt gefeiert 
wird. Dieses Buch soll zur Einkehr in diesen so viel weiteren, 
farbigeren, vielstimmigeren gemeinsamen Raum anregen.

Anamnese ist der Grundgedanke von »Kampfabsage«, hy-
bride Vergangenheiten sichtbar zu machen, die vielfältigen 
Zusammenflüsse, an die wir uns nicht immer erinnern oder 
zu denen wir uns nicht immer bekennen möchten, die aber 
das Erbe der gesamten Menschheit sind. Anamnese ist der 
Kampf gegen das Vergessen. Sie ist kein bloßes archäologi-
sches Unterfangen, keine akademische Exhumierung und 
Archivierung der Vergangenheit. Vielmehr bestimmt sie 
über unsere Zukunft und wie wir uns auf diese vorbereiten, 
eine Zukunft, in der sich unterschiedlichste Menschen und 
Gemeinschaften im selben sozialen und kulturellen Raum 
begegnen und einen tragfähigen Modus Vivendi erarbeiten 
müssen. Unter solchen Umständen ist die Alternative zum 
kulturellen Gemeinschaftsraum eine Politik der Ausgren-
zung, die zu einem Teufelskreis aus Hass, Stigmatisierung 
und Gewalt, möglicherweise zur Vernichtung führt. Daher 
lehnen wir die angebliche Wahl zwischen Integration oder 



17

Assimilation auf der einen und Segregation oder Ghetto
isierung auf der anderen ab. Beides sind moralisch verwerfli-
che, kulturell sterile und politisch explosive Alternativen, aus 
denen nichts Gutes entstehen kann. Konfluenz hingegen ist 
ein realisierbares politisches Konzept jenseits der Logik des 
Entweder-Oder, im Sinne des Abaelard’schen Prinzips des Sic 
et non, die den Menschen als Einzelwesen sowie als Gemein-
schaft eine aus dem Vollen schöpfende Lebensweise ermög-
licht.

Übersetzt von Susann Urban



19

Ohne Zusammenfluß keine Kultur!

Je größer ein Fluß, desto irreführender sein Name. Unser geo-
graphisches Grundverständnis schreibt vor, daß die Quelle, 
die von der Mündung am weitesten entfernt ist, als Ursprung 
des Flußes zu gelten hat. Der gesamte Flußlauf trägt lediglich 
einen einzigen Namen. Aber kein Strom kann zu majestäti-
scher Größe wachsen und den Ozean erreichen, ohne von 
Neben- und Zuflüssen gespeist zu werden: Rinnsale, Bäche, 
Kanäle vereinigen sich mit dem Quellfluß, führen ihm mehr 
Wasser, Mineralien, Schlamm und Getier zu, als er ursprüng-
lich hatte. Wenn der große Strom das Meer schließlich er-
reicht, hat er mit dem ursprünglichen Quellwasser nicht 
mehr gemeinsam als eine vage Erinnerung. Vermischung und 
Zusammenfluß haben seinen Charakter definiert, aber sein 
Name tut noch immer so, als hätte es diese Vermischung nie 
gegeben, er verschweigt die wahre Herkunft. Um das Wesen 
des Flußes wirklich zu verstehen, müßte man jedoch vor allem 
die Stellen untersuchen, an denen Wasser zusammenfließen, 
müßte herausfinden, was sich ergänzt, verdrängt, erneuert.

Unsere Geschichte ist auch ein großer, fälschlich benannter 
Fluß. Über die Daten und Ereignisse der Geschichte definie-
ren wir uns selbst und unsere Kultur. Dabei verwechseln wir 
meist eine Momentaufnahme des Flußes mit seinem gesam-
ten Verlauf. Wenn kulturelle Errungenschaften erst einmal 



20

im öffentlichen Bewußtsein soweit verankert sind, daß sie in 
der Schule gelehrt werden, sind die Wirren ihrer Entstehung 
längst vergessen. Die Zusammenflüsse jeder Kultur sind ver-
borgen, an ihre Stelle werden vereinheitlichende Gründungs-
mythen gesetzt. Anstatt die vielen Vergangenheiten zu be-
trachten, die unsere Gegenwart hervorgebracht haben, sehen 
wir nur eine einzige Vergangenheit. Die scheinbare Stabilität 
unserer Kultur sichert unsere Identität. Daher müssen wir die 
Reinheit unserer Kultur bewahren und vor Verunreinigung 
durch das andere schützen. Derzeit wird Globalisierung auch 
als Vielfalt gefeiert, aber die herrschenden Eliten jedes Stam-
mes definieren ihre Kultur weiterhin in Abgrenzung zu ande-
ren. Denn schließlich bedroht die Vermischung der Kulturen 
die Stabilität von Gesellschaft und Staat, untergräbt die allein 
selig machende Wahrheit von »einem Volk, einer Nation, ei-
ner Kultur«.

Seit dem 19. Jahrhundert spukt die essentialistische Visi-
on einer einheitlichen Kultur oder Nation, die sich um die 
Hegelianische Vorstellung von »Geist« entwickelte, durch 
unser Denken und bestimmt den politischen Diskurs. Der 
Nationalstaat, der sich über inneren Zusammenhalt und äu-
ßere Abgrenzung definiert, blendet mit seinem existentiellen 
Bedürfnis nach Helden und Schurken alle anderen, differen-
zierteren Darstellungen aus. Im Mausoleum des National-
staats sind Künstler, Philosophen und Wissenschaftler als 
Büsten um den Sarkophag des nationalen Erbes versammelt. 
Draußen tauschen sich einzelne und Gemeinschaften inten-
siv aus, als Teile einer lebendigen Kultur, einem innovativen 
Vermischen der Formen, bei dem alles zusammenfließt. So 
war Kultur schon immer und ist sie bis heute.



21

Nehmen wir das Beispiel Griechenland und Türkei, zwei 
Nachbarländer, die seit Jahrhunderten in Konflikte verstrickt 
sind und eine Geschichte der ethnischen Säuberungen teilen. 
Einer der schlimmsten Fälle von Vertreibung fällt in das Jahr 
1922. Hunderttausende Griechen, die in der Türkei lebten, 
mußten ihre Häuser in Smyrna, Istanbul und anderen kos-
mopolitischen Städten verlassen. Sie strömten in Hafenstädte 
wie Piräus und Thessaloniki und lebten dort in Ghettos. Die 
Flüchtlinge brachten ihre orientalische Musik mit, die sie an 
die neue Heimat und ein neues Publikum anpaßten. Aus die-
ser Musik wurde der Rembetiko, die »typische« griechische 
Volksmusik, eine originelle und scheinbar zeitlose Tradition, 
die in den Tavernen der ägäischen Inseln zelebriert wird und 
bei den westlichen Touristen so beliebt ist. Aber rembetis 
bedeutet »Unterdrückter«, und in den Liedern geht es um 
Schmerz, Rebellion und Verlust, denn viele großartige Sänger 
und Musiker des Rembetiko, die sich in Haschischbars trafen, 
den so genannten tekes (im übrigen die Bezeichnung für die 
Derwischklöster der Sufis), waren Außenseiter und Drogen-
abhängige, die unter der Diktatur von Ioannis Metaxas in Ge-
fangenschaft oder ins Exil geschickt wurden. Grund für die 
Verfolgung war nicht zuletzt der satirische Inhalt ihrer Lieder 
mit ihrer Kritik an den militärischen Abenteuern des Dikta-
tors, der sein »asiatisches« Standbein verlor, als er versuchte, 
seinen Herrschaftsbereich auf Kleinasien auszudehnen, dafür 
aber bei einer dieser bizarren Wendungen des Schicksals den 
Rembetiko gewann.

Am anderen Ende Europas, in Portugal, entwickelte sich 
der Fado aus einer Vermischung von afrikanischen, brasilia-
nischen und iberischen Musikstilen. Die bekannteste Fado-


