
JACK HAWLEY (HRSG.)

Bhagavadgita



Buch
Die Bhagavadgita gilt als das grundlegende mystisch-spirituelle Werk 
der Inder. Entstanden vor Tausenden von Jahren, diskutiert und kom- 
mentiert die Gita grundlegende Seinsfragen wie Liebe, Freundschaft, 
Tod, Sinn und Ziel des Lebens und den Zyklus der Wiedergeburten. 
Jack Hawley ist es gelungen, das grandiose Poem, das nicht zuletzt 
nachhaltigen Einfluss auf die Geisteshaltung Mahatma Gandhis aus- 
übte, in eine für den modernen westlichen Leser adäquate Form zu 
übertragen. Weder Anmerkungen noch Kommentare unterbrechen 
den Lesefluss. Der Leser wird unmittelbar in den Strom der Ideen hinein-

gezogen und in die kosmischen Gesetzmäßigkeiten eingeweiht. 

Herausgeber 
Jack Hawley, Ph.D., studierte angewandte Psychologie, Soziologie und 
Anthropologie. Zehn Jahre lang war er in der Hightech-Industrie und 
Dienstleistungsindustrie tätig, ehe ihn die Suche nach individueller 
Wandlung nach Indien führte, wo er bei dem spirituellen Lehrer Sai Baba 
studierte. Aus der einmonatigen Reise wurde eine tiefe und dauerhafte 
Beziehung zur östlichen Weisheit. Hawley lehrte an zahlreichen Universi-
täten in den Vereinigten Staaten sowie am Sri Sathya Sai Institut of Higher 
Learning in Indien. Sein Ziel, das er auch als Schriftsteller verfolgt, ist es, 

Ideen zu verbreiten, die die Evolution der Menschheit voranbringen. 



JACK HAWLEY (Hrsg.)

BHAGAVADGITA
Der Gesang Gottes

Eine zeitgemäße Version
für westliche Leser

Aus dem Amerikanischen
von Peter Kobbe



Die amerikanische Originalausgabe erschien 2001 unter dem Titel
»The Bhagavad Gita. A Walkthrough for Westerners« 
in der New World Library, Novato, California, USA

FSC® N001967

Deutsche Erstausgabe Oktober 2002  
© 2002 der deutschsprachigen Ausgabe  

Arkana, München,  
in der  GmbH,

Neumarkter

 

Str.

 

28,

 

81673

 

München

 

© 2001 Jack Hawley, Ph.D.  
Umschlaggestaltung: Design Team München 

Umschlagmotiv: Design Team München  
Lektorat: Gerhard Juckoff  

WL · Herstellung: WM  
Satz/ DTP: Martin Strohkendl, München  

Druck: GGP Media GmbH, Pößneck  
Printed in Germany  

ISBN 978-3-442-21607-9 

www.goldmann-verlag.de

.

Penguin Random House Verlagsgruppe

Penguin Random House Verlagsgruppe

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und

Data-Minings nach § 44 b UrhG ausdrücklich vor.
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

21. Auflage

produktsicherheit@penguinrandomhouse.de
(Vorstehende Angaben sind zugleich  

Pflichtinformationen nach GPSR)



Sri Sathya Sai Baba 
in Liebe zugeeignet



Dies ist das Sanskrit-Schriftzeichen für Om, den Urlaut des
Universums, den Grundklang, von dem alles Übrige stammt.
Om ist an jedem Ort, in jedem Sinn und Herzen.

Häufig schriftlich mit AUM wiedergegeben, wird Om nor-
malerweise ziemlich leise, fast im Flüsterton ausgesprochen
und sowohl im bewussten Denken als auch bei der mündli-
chen Äußerung als »Oomm …« artikuliert. Die kurze
Pause am Ende ist genauso wichtig wie der Laut selbst.

Es heißt, dass das wiederholte Aussprechen von Om bei gleich-
zeitiger Kontemplation über dieses mystische Symbol dazu
beitragen wird, sogar die tosenden Wogen des Meeres zu
besänftigen.



Inhalt

Geleitwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 09
Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

TEIL I
Erkennen des wahren inneren Selbst 

und selbstloses Handeln
Kapitel 1 Arjunas innere Qual 

(Arjuna Vishada-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
Kapitel 2 Der Weg der Erkenntnis (Sankhya-Yoga) . . . . . 37
Kapitel 3 Der Weg des Handelns (Karma-Yoga) . . . . . . . 57
Kapitel 4 Die Verbindung von Erkenntnis, Handeln 

und Entsagung (Jnana-Karma-Sannyasa-Yoga) . . . . . . . 71
Kapitel 5 Über das Ziel nachdenken 

(Sannyasa-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Kapitel 6 Den Geist und die Sinne zähmen 

(Dhyana-Yoga). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

TEIL II
Das wahre Wesen Gottes

Kapitel 7 Die Göttlichkeit erkennen und erfahren 
(Jnana-Vijnana-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

Kapitel 8 Die unvergängliche Gottheit 
(Akshara-Brahma-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119

Kapitel 9  Königliches Wissen und das königliche 
Geheimnis (Rajavidya-Rajaguhya-Yoga) . . . . . . . . . . . . 129



8 Inhalt

Kapitel 10 Die göttlichen Herrlichkeiten 
(Vibhuti-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

Kapitel 11 Die Schau der kosmischen Gestalt 
(Vishvarupa-Darshana-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

Kapitel 12 Der Weg der Liebe (Bhakti-Yoga) . . . . . . . . . . 157

TEIL III
Hier und jetzt Befreiung erlangen

Kapitel 13 Das Feld und sein Kenner: Zwischen 
Materie und Geist unterscheiden 
(Kshetra-Kshetrajna-Vibhaga-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Kapitel 14 Über die drei Naturkräfte hinausgehen 
(Guna-Traya-Vibhaga-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

Kapitel 15 Hingabe an das höchste Selbst 
(Purushottama-Yoga). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

Kapitel 16 Die zwei Schicksale: 
Göttliches und dämonisches Menschsein 
(Daiva-Asura-Sampad-Vibhaga-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . 193

Kapitel 17 Der Weg des dreifachen Glaubens 
(Shraddha-Traya-Vibhaga-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199

Kapitel 18 Befreiung durch Erkennen, Handeln 
und Lieben (Moksha-Sannyasa-Yoga) . . . . . . . . . . . . . . . 209

Nachwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
Ausklang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

Anhang
Bibliografie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247
Hinweis zur Sanskrit-Transkription . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251
Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253



Geleitwort

Als Mahatma Gandhi starb – die »große Seele«, der Anfüh-
rer Indiens, der sein Land gewaltlos von der britischen
Herrschaft befreite –, machte man ein heute berühmtes
Foto von seiner ganzen Habe: seinem schlichten weißen
Baumwollumhang, seiner Brille, seinen Sandalen und sei-
nem abgegriffenen Exemplar der Bhagavadgita. Das war
ein Buch, das er täglich las, eine Quelle endloser Inspira-
tion für ihn.

Die Gita wird heute von Millionen Menschen in Indien,
wie auch überall auf der Welt, täglich gelesen; buchstäblich
Hunderte von Millionen Menschen haben sie bei sich zu
Hause, und sehr viele halten sie für die großartigste Quelle
spiritueller Unterweisung auf der Welt.

Als Jack Hawley uns diese außergewöhnliche Prosaüber-
tragung der Gita vorlegte, in der die Geschichte so ver-
ständlich und schön erzählt wird, hatte jeder in unserem
Unternehmen das Gefühl, als hätte man uns ein großes Ge-
schenk gemacht – eines, das herauszubringen und mit der
Welt teilen zu können, für uns einen persönlichen Glücks-
fall darstellt.

Diese Seiten bergen unerschöpfliche Weisheit und In-
spiration in sich. Die Gita hat sich über Hunderte von Ge-
nerationen hin als eine der größten Gaben erwiesen, die
die Menschheit je erhalten hat, als eine der herrlichsten re-
ligiösen Schriften, die je verfasst wurden.



10 Geleitwort

Lesen Sie sie vom Anfang bis zum Ende durch, als präch-
tige Geschichte voller großartiger Lehren. Oder schlagen
Sie sie einfach aufs Geratewohl auf irgendeiner Seite auf,
und denken Sie über die Worte nach, indem Sie sie auf
Ihre Lebenserfahrung beziehen.

Dies hier ist mehr als ein Buch, mehr als das literarische
Werk irgendeines Sterblichen. Es ist göttliche Offenbarung,
in ihm erklingen die Worte einer unermesslichen, er-
leuchteten Seele – und von diesen Worten angeleitet, kön-
nen Sie zu einer weitaus tieferen Lebenserfahrung und
sogar zur Erleuchtung selbst gelangen.

Marc Allen
Herausgeber der New World Library



Einführung

Wozu die Bhagavadgita?

»Uralt, aber seltsam nah und vertraut …«

Die Gita ist eine erzählende mystische Versdichtung über
Leben, Tod, Liebe und Pflicht und stammt von den Völ-
kern, die in den Flusstälern im südlichen Asien siedelten
und vor Tausenden – wahrscheinlich vielen Tausenden –
von Jahren eine hoch entwickelte Kultur hervorbrachten.
Sie ist eine gut einen Zentimeter dicke Versdichtung mit-
ten in einer etwa 15 Zentimeter dicken Versdichtung, dem
Mahabharata, einem literarischen Meisterwerk über die
Höhen und Tiefen der menschlichen Seele.

Die Bhagavadgita enthält die innere Essenz Indiens, die
sittlichen und spirituellen Prinzipien, wie man sie in den
allerfrühesten heiligen Schriften dieses uralten Landes fin-
det. Eine von ihnen, der Rigveda, soll die älteste schriftliche
Aufzeichnung der Menschheit sein! Wenn man also die
Bhagavadgita liest, greift man über zahllose Epochen hin-
weg in fernste Zeiten zurück – und doch, als ich mich in
diese von Spinnweben überzogenen Lehren eingewöhnte,
kamen sie mir seltsam nah und vertraut vor. Es war, als
könnte irgendeine Kraft mich schließlich doch noch bei
der Hand nehmen und mich auf einem gar nicht so gehei-
men Weg zu wichtigen und bedeutungsvollen Wahrheiten
führen; als könnte ich – dieser allzu weltliche Geschäfts-



12 Einführung

mann, der da hinter den abblätternden getünchten Mau-
ern eines Ashrams im südlichen Indien wohnte – jetzt, end-
lich, in die tiefsten Geheimnisse der Menschheit einge-
weiht werden.

Dieses uralte Buch handelt nicht, wie dies vielleicht zu
erwarten wäre, davon, dass man sich aus der Welt zurück-
zieht, um in einer entlegenen Höhle zu meditieren. Es hat
mehr von einem Leitfaden, den man sich aneignen sollte,
von einem freundlichen Ratgeber, mit dessen Hilfe man
hier und heute ein spirituelles Leben – ein zielbewussteres
und erfüllenderes Leben – führen und dabei zugleich ganz
aktiv in der Welt verbleiben kann. In der Gita geht es großen-
teils darum, wie man Kummer und Schmerz aus dem Le-
ben verbannen und so Zufriedenheit und heitere Gemüts-
ruhe erlangen kann, was ein wundervolles Ziel ist. Aber es
geht in ihr um etwas noch Wesentlicheres, nämlich um den
absolut höchsten Gewinn: die Befreiung und Selbst-Ver-
wirklichung in diesem Leben. Sie handelt nicht bloß von
der Suche nach diesen erhabenen Dingen, sie ist eine de-
taillierte Wegkarte für die Schatzfindung selbst – ein Hand-
buch, gemäß dem man ein höheres, befriedigenderes Dasein
hier und jetzt, in den harten und beunruhigenden Zeiten
von heute zu leben vermag.

Und in der Gita geht es auch darum, wie man sterben
sollte, und was danach geschieht.

Beim Studieren der Gita war ich dann ganz unwillkürlich
von dieser alten, aber aktuellen religiösen Schrift derart be-
eindruckt, dass ich jedes der 700 Verspaare (Shlokas) sorg-
fältig durcharbeitete, eines nach dem anderen. Es war eine
Art »Durchwanderung« und gar kein gemütlicher Spazier-
gang. Die Botschaft der Gita ist voller tiefgründiger, manch-
mal sublimer spiritueller Grundgedanken. Viele der von



Wozu die Bhagavadgita? 13

Gelehrten für andere Gelehrte verfassten gewissenhaften
Übersetzungen können fast quälend perfekt sein. Und Sans-
krit, die Ausgangssprache der Gita, enthält genau festge-
legte Bezeichnungen für spirituelle und philosophische
Grundgedanken, die, wenn man sie in moderne westliche
Sprachen überträgt, zu komprimiert klingen können – wie
eines dieser alten nach der Wortanzahl berechneten Te-
legramme (»Ankomme Dienstagmittag Paul«). Wichtige
Einzelheiten fehlen, und die Hintergründe muss man sich
zusammenreimen.

Ich wollte das Buch so verstehen, dass es möglichst un-
mittelbar meine täglichen Sorgen und Nöte ansprach. Da-
her entwickelte ich ein bestimmtes Vorgehensmuster: Ich
jonglierte mit fünf oder sechs Übersetzungen der Gita auf
meinem Schreibtisch und dem Schoß; dabei kritzelte ich
Anmerkungen auf die Seitenränder, verglich eine Version
mit der anderen und schrieb meine eigene Deutungssyn-
these für jeden Vers säuberlich in modernem Englisch auf.
Dadurch konnte ich in den Ideenfluss einsteigen, ohne im-
mer wieder im Einzelnen die Formulierungen durchleuch-
ten zu müssen, um die Bedeutung irgendeiner schwer zu
begreifenden Idee zu klären. Schließlich hatte ich dann
etwa dreißig Versionen der Gita durchgearbeitet; viele da-
von waren über 1000 Seiten stark, manche bestanden aus
zwei, drei oder mehr Bänden.

Es war nicht so beschwerlich oder trocken, wie es sich an-
hört, denn ich hatte im Lauf der Jahre bereits ein intensi-
ves Verhältnis zur Gita entwickelt. Obwohl ich von meinem
kulturellen Hintergrund her (ein praktisch veranlagter
Unternehmensberater aus Kalifornien, dorthin zugezogen
aus New York) mit Indien so gut wie nichts zu tun habe,
waren für mich die Lehren der Gita etwas Greifbares und



14 Einführung

unmittelbar Berührendes. Zwölf Jahre lang hatten meine
Frau Louise und ich jährlich etwa sechs Monate in einer
spirituellen Gemeinschaft im ländlichen Indien gelebt, wo
die geistige Kultur der Gita noch immer ein gewichtiger
Bestandteil des täglichen Lebens ist. Daher war ich in der
Lage, diese Lehren am Prüfstein der alltäglichen Probleme
zu messen, während ich diese erlebte.

Gegen Ende jeden Tages las ich meine Aufzeichnungen
Louise vor, die dieses großartige Werk gleichfalls lieben ge-
lernt hatte, weil ich sehen wollte, ob das tagsüber Geschrie-
bene für einen anderen normalen, interessierten Men-
schen aus dem Westen einen Sinn ergab. Wir freuten uns
auf diese allabendlichen Sitzungen, und während wir die
Gita allmählich besser verstanden, entwickelten wir eine
noch größere Bewunderung für sie und ein noch stärkeres
Vertrauen zu ihr.

Dadurch, dass wir den Staub von den Weisheitsjuwelen
der Gita entfernten und sie zur Halskette unseres täglichen
Lebens hinzufügten, veränderten wir uns und bewirkten
eine Verschönerung unseres Lebens (und vielleicht rettete
unsere Vertiefung in die Gita sogar Louise das Leben, wie
ich im Nachwort erläutere). Es gibt eine Demut, die sich
mit dem Wiederentdecken dieser alten Kleinodien ein-
stellt, von denen schon viele Tausende Jahre hindurch un-
zählige Millionen Seelen bewegt wurden. Und es gibt eine
heilige Ehrfurcht, wenn man sieht, wie akkurat sie die Pro-
bleme der heutigen Welt betreffen.

Anfangs sah ich meine Arbeit als eine recht ungezwun-
gene, entspannte Deutungstätigkeit an. Aber während ich
damit vorankam, wurde meine Aufgabe offenkundiger; dies
musste unbedingt eine wirklich neuartige Gita-Fassung wer-
den. Die herkömmliche Methode, diese uralten Wahrhei-



Wozu die Bhagavadgita? 15

ten zu vermitteln, besteht darin, eine kurze, aphorismen-
artige Lehre (eine »Formel«) zu präsentieren und sie dann
in einem mehrseitigen, tief schürfenden »Kommentar« zu
erläutern.

Dieses Verfahren ist für die heutige Zeit zu schwerfällig.
Dies musste eine lebendigere, angepasstere Gita werden,
eine Gita, die man von der ersten bis zur letzten Seite lesen
kann, ohne in der Lektüre zurückzugehen, um sich über
bestimmte Worte wieder klar zu werden, oder in Begleit-
bände abzuschweifen, um herauszufinden, was die jewei-
lige Aussage wirklich bedeutet. Diese Gita musste auf eige-
nen Beinen stehen können, ohne irgendwelche Krücken.
Man braucht dazu nur eines: die Zeit, um sie vom Anfang
bis zum Ende zu durchwandern und den Spaziergang zu
genießen.

Die Erklärung ungewohnter Wörter (wie Atman usw.)
und die Erläuterung bestimmter philosophischer Begriffe
habe ich im Text mehrfach wiederholt, damit sie dem Leser
immer präsent sind und die Lektüre ungehindert weiter-
fließen kann.

»Klarheit und ungehindertes Fließen« wurde zu meinem
Mantra, während sich das Werk entwickelte, aber ich muss-
te auch sicherstellen, dass daraus nicht einfach ein weite-
res interessantes Selbsthilfebuch wurde – dass es seine ganz
besondere Energie behielt und eine ungeschmälert kraft-
volle, unverwässerte Gita blieb. Ich testete das Manuskript
bei mehreren Leuten, die sich gut im Sanskrit und der Gita
auskennen; dazu zählten auch befreundete Hochschulleh-
rer, die keinerlei Hemmungen haben, Kritik zu äußern.
Manche runzelten die Stirn (»Eine Gita für den Westen?«),
aber nachdem sie sich eingelesen hatten, gefiel es allen,
und sie machten viele Vorschläge. Ein paar räumten sogar



16 Einführung

ein, dass sie persönlich viel daraus gelernt hätten. Keiner
von ihnen fand die häufigen Erinnerungshilfen zu mono-
ton. Tatsächlich formulierte Krishna, die Gottesgestalt in der
Gita, dieselben Wahrheiten immer wieder erneut in ver-
schiedenen Zusammenhängen und Beispielen – wie eine
Mutter, die ihrem Kind wiederholt bestimmte Lektionen
erteilt.

So hat sich die Sache also entwickelt. Auf diese ganz natür-
liche Weise nahm diese Neuübersetzung der Bhagavadgita
zum Glück Schritt für Schritt definitive Formen an – ein
Buch, das uralte, aber seltsam nahe und vertraute Gedan-
ken in unser Leben hereinlockt und uns ein neues Ver-
ständnis für immer währende Wahrheiten gibt.



Vorwort

Zeitlose, reine Wahrheit

»Sie müssen die Gita mit dem Herzen lesen.«

Die Bhagavadgita zu lesen heißt, sanft hin- und herzupen-
deln zwischen dem Kopf und dem Herzen, zwischen dem
Weltlichen und dem Spirituellen, und dabei eine Brücke 
zu schlagen zwischen dem Erlangen von Erkenntnissen und
deren Anwendung in der heutigen wirklichen Welt. In die-
sem Pendeln von der menschlichen zur göttlichen Dimen-
sion unserer selbst liegt die geheime, durchdringende Kraft
der Gita, ihre Fähigkeit, uns zu erheben und zu bewegen.

Es ist das Jahr 3141 vor unserer Zeitrechnung. Arjuna, ein
geachteter heldenhafter Prinz auf der Höhe seiner Kräfte,
der größte Mann der Tat zu jener Zeit, macht sich bereit, in
die Schlacht zu ziehen. Es ist ein gerechtfertigter Kampf zur
Wiedergewinnung eines Königreichs, das rechtmäßig ihm
gehört. Sein ganzes bisheriges Leben lang war er ein muti-
ger, siegreicher Tatmensch, berühmt für seinen Heldenmut
im Gefecht. Aber jetzt, unmittelbar vor der größten kriege-
rischen Auseinandersetzung in seiner Laufbahn, geschieht
etwas Sonderbares. Seine Hände beginnen zu zittern.

Arjuna befindet sich in seinem prächtigen, von vier wei-
ßen Streitrössern gezogenen Kriegswagen. Der Wagenlen-
ker, Arjunas bester Freund von Jugend an, ist Krishna, ein 



18 Vorwort

Avatar, eine Inkarnation Gottes auf Erden. Arjuna, der sich
über Krishnas Göttlichkeit nicht wirklich im Klaren ist, hat
ihn angewiesen, den Wagen in die Mitte der Ebene zu len-
ken, wo die große Schlacht alsbald beginnen soll. Die geg-
nerischen Heere haben sich auf beiden Seiten versammelt.

Es ist eine epische Szene: zwei einzelne Figuren, die inne-
halten zwischen den Mächten von Gut und Böse; Soldaten-
getümmel, Zelte, Kochfeuer, wiehernde Pferde, im leichten
Wind des frühen Nachmittags flatternde Fahnen; die Ge-
schäftigkeit, die Geräusche und Gerüche des Schlachtvor-
spiels erfüllen die Luft.

Arjunas Blick mustert die gegnerischen Streitkräfte und
verweilt Mal für Mal bei ehemaligen Freunden, verehrten
Onkeln, Lehrern, die ihm seine Kriegsfertigkeiten bei-
brachten. Alle machen sich tapfer bereit zum gegenseitigen
Niedermetzeln. Er sinkt in sich zusammen, seufzt und sieht
Krishna sonderbar an.

Beim Lesen der Gita lernen wir das Leben besser verstehen –
als eine innere Schlacht, einen für Körper, Sinn und Geist
unumgänglichen Kampf. Und der ist, ohne jeden Zweifel,
ein Kampf bis aufs Messer. 

Wir erfahren, dass unsere wirklichen Feinde nicht drau-
ßen, sondern im Inneren sind: unser Verlangen, unser Zorn
und unsere Habgier. Ebendies macht die Sache so schwie-
rig. Diese Erzfeinde haben ihre Streitkräfte so wirkungsvoll
miteinander verbunden, dass sie fast unschlagbar sind. Wir
verlieren.

Die Gita verkündet kühn, dass Spiritualität die einzige
zum Sieg führende Lösung ist. Wendet euch nach innen,
weist sie uns an, und nach oben. Behaltet das wahre innere
Selbst im Auge.



Zeitlose, reine Wahrheit 19

Mitten auf dem Schlachtfeld in seinem Streitwagen sitzend,
fragt der kleinlaute Prinz Arjuna mit kaum hörbarer Stim-
me: »Weshalb tue ich das, Krishna? Das Leben ist so hart
und stellt so hohe Anforderungen. Ich weiß nicht, ob ich
noch den Mut zum Kampf habe.« Die Tränen steigen ihm
in die Augen, seine Knie werden weich, und er sinkt tiefer
in den Wagensitz. »Geliebter Freund«, sagt er, »bitte sag
mir – was soll das Ganze eigentlich?«

Wie Wasser, das langsam durch den Erdboden hinabsickert
und frisch und rein herauskommt, werden bedeutsame
Ideen, die durch die Sandmassen der Zeit hinabwandern,
schließlich sauber gescheuert und tauchen als reine Wahr-
heit auf. Obwohl diese Wahrheiten auf verschiedene Weise,
zu verschiedenen Zeiten von verschiedenen Völkern der
Welt dargelegt wurden, sind sie den Menschen seit Jahrhun-
derten, seit Jahrtausenden bekannt. Alle Nationen und Zeit-
alter mögen zwar ihre jeweils eigene Gottesvorstellung haben,
und doch gibt es für sie alle Gott und die Wahrheit und das
Gute. Alle höher entwickelten Religionen und philosophi-
schen Systeme stimmen hinsichtlich dieser Grundelemente
fast vollständig überein.

Die Bhagavadgita ist eine der frühesten, klarsten und ver-
ständlichsten Darlegungen dieser immer währenden Wahr-
heiten. In der Gita kommt Gott mitten in einem scheußli-
chen Krieg zu seinem Freund, dem Menschen, und erläutert
sorgfältig die Gesetze und Prinzipien, die das menschliche
Leben bestimmen.

Wir sehen Arjuna auf dem Schlachtfeld, diesen beeindru-
ckenden Krieger, wie er – gebeugt, mutlos, mit nass glän-
zenden Augen – inständig die Frage nach dem Sinn des Le-



20 Vorwort

bens stellt. Krishna, völlig ruhig, erwidert: »Oh, möchtest
du das wirklich wissen?« Und dann verwendet er die nächs-
ten 20 Minuten darauf, die Antwort zu liefern – direkt aus
der höchsten Quelle!

Die 18 Kapitel der Gita lassen sich in drei Gruppen eintei-
len. Die ersten sechs Kapitel konzentrieren sich hauptsäch-
lich auf das Erkennen, Erfassen des wahren Selbst und
gleichzeitig auf die dringende Notwendigkeit, die eigenen
weltlichen Pflichten erfolgreich zum Wohl der Gesellschaft
zu erfüllen. Die nächsten sechs befassen sich mit der wah-
ren Natur Gottes und der großen Liebe zu ihm, die daraus
entspringt, dass man ihn genau, zuinnerst erfasst und kennt.
Die abschließenden sechs Kapitel stellen spezielle Er-
kenntnisse und Weisheiten für die Erlangung des wahren
Daseinszwecks bereit, der darin besteht, dass wir uns von
dem unvermeidlichen Schmerz und Kummer befreien, die
das Leben uns zuteilt, und letztendlich in jener Gottheit, in
Gott selbst, aufgehen.

Das sind alles außergewöhnlich bedeutsame und kraft-
volle Ideen, die zahlreiche Feinheiten und Nuancen des
Denkens aufweisen. Krishna stellt jede einzelne dieser ge-
waltigen Ideen nach und nach, Stück für Stück, Kapitel um
Kapitel dar, bis das ganze Bild hell erstrahlt.

Man stelle sich das vor! Ein Mann, mit dem wir uns alle
identifizieren können, ist in einer ernsten Notlage, an
einem Scheideweg, von den großen Bedrängnissen und
komplexen Sachlagen des Lebens in die Knie gezwungen,
und streckt zitternd die Arme aus. Und sein bester Freund,
eine Inkarnation Gottes, nimmt ihn bei der Hand und
führt ihn zur rettenden Antwort – indem er Schritt für



Zeitlose, reine Wahrheit 21

Schritt die tiefgründigsten Geheimnisse aller Zeiten erläu-
tert.

Das Durchwandern der Gita ist möglicherweise nicht hin-
dernisfrei. Manche Wörter sind unaussprechbar und man-
che von den Ideen sind so neu für uns oder so verschieden
von unserer westlichen Kultur, dass man sie eventuell nicht
begreift oder, im schlimmeren Fall, sie ablehnt. Die Idee
vom Atman beispielsweise, der das göttliche Wesen in uns
ist, kann auf einen Menschen aus dem Westen befremdlich
wirken (»Ich soll Gott sein?«), bis man erfährt, dass der
Atman ein anderes Wort für Seele ist. Der Gedanke des
Nichtanhaftens wie auch des Sichunterwerfens, Hingebens sind
den meisten Menschen aus dem Westen ein Gräuel. Für
manche ist der Gedanke vom Avatar (einem verkörperten
Gott) undenkbar; für andere ist er nur akzeptabel, wenn es
zufällig der ihrer Vorstellung entsprechende Gott ist, der
einen Körper bewohnt.

Ganz zu Anfang der Geschichte gehen die meisten Leser
mit Arjunas Antikriegsgesinnung konform, sind dann je-
doch bestürzt, wenn Krishna, der Krieg faktisch zu recht-
fertigen scheint, ihm sagt, er solle sich aufraffen und kämp-
fen! Der Schock verringert sich, während wir nach und nach
lernen, dass nicht das Eintreten für oder gegen Krieg zur
Debatte steht oder gar die Entscheidung für das Töten oder
das Getötetwerden, sondern dass es sich vor allem darum
dreht, der eigenen inneren Wahrheit gemäß zu leben und
seine Pflicht zu tun. Wir müssen uns ständig daran erinnern,
dass die Schlacht metaphorische Bedeutung hat, dass der
Krieg im Innern eines jeden von uns geführt wird und un-
ser ganzes Leben hindurch andauert.

Es gibt zwangsläufig noch weitere Hindernisse. Viele von



22 Vorwort

den Wörtern in Sanskrit, der Originalsprache, haben meh-
rere Bedeutungen (Karma zum Beispiel), und manche von
den Begriffen mögen einem in unserer Zeit eher anti-
quiert vorkommen (Opferdienst, Pflichterfüllung und Reinheit
sind Beispiele dafür). Wahrscheinlich gibt es noch andere.

Es kommt darauf an zu versuchen, bei der Lektüre der
Gita nicht gleich wegen irgendwelcher Ungewohnheiten
die Lust zu verlieren oder vorschnell irgendetwas abzu-
lehnen. Diese Wahrheiten haben den Strom der Zeit über-
dauert; das übrig Gebliebene ist erstaunlich rein und brauch-
bar. Dies ist ein gewaltiges Werk, erfüllt von einer Wahr-
heit, die jenseits aller intellektuellen Betrachtung liegt.

Sie müssen die Gita mit dem Herzen lesen. Es ist Ihre 
eigene Grundstimmung beim Lesen, die Ihnen den Weg
durch diese uralte Schrift ebnet. Seien Sie so aufnahmebe-
reit wie irgend möglich. Legen Sie Ihr Unbehagen und
Ihre Skepsis eine Zeit lang auf Eis. Versuchen Sie, übereilte
Urteile aufzuschieben, und haben Sie mehr Geduld mit
der unvertrauten Verwendung vertrauter Wörter. Lassen
Sie zu, dass neue Vorstellungen von Einheit und Göttlich-
keit in Sie eindringen und bei Ihnen eine Weiterentwick-
lung zu neuen Denkweisen und Seinsweisen bewirken.
Lesen Sie die Gita achtsam und seien Sie bereit, unterwegs
Kontemplationspausen zu machen. Lassen Sie sich von ihr
durchdringen. Diese Art der Lektüre birgt eine starke Zau-
berkraft in sich.

Die Zauberkraft liegt in der Gesamteinstellung des Lesers.
In genau dieser Grundstimmung der Akzeptanz sollen wir,
wie die Gita uns ermahnt, unser Leben leben. Dies ist der
unschätzbar wertvolle Gemütszustand, der ein glückliche-
res Leben herbeiführt! Wenn wir uns diese uralte Lehre in
dieser Gesinnung zu Eigen machen, sickert ihre erhabene



Zeitlose, reine Wahrheit 23

Botschaft in unser Sein und Wesen ein; jeder Gedanke und
jede Handlung wird dann von ihr bewegt und durchwirkt.
Somit wird die Lektüre der Gita zum tatsächlichen Erleben
der tiefgründigen Wahrheiten, die sie mitbringt. Sie auf
diese Weise zu lesen bedeutet, sie zu sein!

Dennoch ist die Gita nicht Theologie oder Religion – sie
ist Poesie. Sie ist ein universelles Liebeslied aus Gottes Mund,
seinem Freund, dem Menschen vorgesungen. Sie lässt sich
nicht von irgendeiner Glaubensrichtung dogmatisch ver-
einnahmen. Sie ist eine Darlegung der Wahrheiten, die den
innersten Kern dessen bilden, was wir alle bereits glauben,
nur macht sie diese Wahrheiten klarer, und so werden sie
in unserem täglichen Leben direkt nutzbar. Diese Wahr-
heiten sind für unser Herz bestimmt, nicht bloß für unse-
ren Kopf.

Die Gita ist mehr als lediglich ein Buch, mehr als bloße
Worte oder Gedanken. Es steckt eine aufgespeicherte
Wirkkraft in ihr. Die Gita zu lesen heißt, inspiriert zu wer-
den, im wahren Sinne dieses Ausdrucks: den Geist »einge-
haucht zu bekommen«, den uralten und immer neuen
Atem spiritueller Energie einzuatmen.

Jetzt sind auch wir auf diesem aus ferner Vergangenheit
stammenden und doch eigenartig gegenwärtigen Schlacht-
feld, Zeuge von Krishnas grandiosen Lehren. Auch wir sind
da und werden in die Geheimnisse eingeweiht. Wir sehen
und hören zu, wie Gott der Herr selbst, mühelos zwischen
ekstatischer Offenbarung und praktisch anwendbarer Wei-
sung hin und her pendelnd, die absolute tiefste und höchs-
te Lehre mitteilt. In unserer Sprache hören wir nun Gottes
genaue, liebevolle Antworten auf die bedrängendsten und
wichtigsten Fragen der heutigen Menschheit.





TEIL I

Erkennen des 
wahren inneren Selbst 

und selbstloses 
Handeln




