& wohlt repertoire

Leseprobe aus:

Walter Jens

Zur Antike

Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf

www.rowohlt.de/repertoire



Inbalt

VOrwort . ....oooiiii i 9
Essays
DiegriechischeLiteratur ............. ... ..o 15
Strukturgesetze der frithen griechischen Tragodie .................. 30
Euripides ...... ... 46
Verkleidete Gotter

Antikesund modernesDrama ............... ... .. ool 78
Lessingunddie Antike ........... ...l 100
Der Gott der Diebe und sein Dichter

Thomas Mann und die Weltder Antike ......................... 119
Die Gétter sind sterblich

Reisebericht ......... ..o 137
Das Testament des Odysseus

Erzghlung ....... ..o i 22§
Die Verschwérung

Fernsehspiel ............. ... i 283
Der todliche Schlag

Fernsehspiel ........... ... .. i 331
Sophokles und Brecht

Dialog . ... 413
Der Ajas des Sophokles

Freie Buhneniibertragung .............. ... i, 435

WalterJens: Werke ... 481



Die griechische Literatur

Wer die griechische Literatur zu klassifizieren sucht, muB, aus vier
Griinden, besonders vorsichtig sein. Zuerst: da die Griechen in den
Wissenschaften und Kiinsten jene Modelle erdachten, an deren Per-
fektion wir noch heute arbeiten, ergibt sich leicht eine fatale Vertrau-
lichkeit, ein Identifizieren und spielerisches Vergleichen: sind »Da-
mals« und »Heute« nicht dhnlich, war in Griechenland nicht schon
alles vorhanden, fragt der Betrachter, von der poetischen Chiffre bis
zur Fach-Terminologie? Schien nicht selbst die christliche Religion
vorgebildet zu sein — Paulus auf dem Areopag, Odipus als prifigu-
rierter christlicher Martyrer, der »katholische Charakter der griechi-
schen Tragédie« (W. von Schiitz)?

Auf der anderen Seite sucht man, nicht minder extrem, Nietzsches
Warnung vor der impertinenten Familiaritit beherzigend, zwischen
»Hellas« und »Hesperien « gewaltsam zu trennen, griechische Denk-
weisen als fremd, widerchristlich und ganz und gar eigen zu zeigen:
wie konnte man glauben, heiBt es, das Hellenische recht zu erfassen,
wenn man mit Vokabeln wie »Das Bése« oder »Die Siinde« operiere,
wihrend die Griechen doch nur »Das Schlechte« oder »Den Fehler«,
Worte ohne moralische Fixierung, kannten?

Die zweite Schwierigkeit: auch der Kenner entgeht nicht leicht der
Gefahr, das Uberlieferte mit der griec}}ischen Literatur zu verwech-
seln. In Wahrheit ist die Auswahl willkiirlich: von pidagogischen
Gesichtspunkten geleitet, dem Aristotelischen Zielbestimmungs-
Gedanken folgend, wollte man schon zur Zeit der Spitantike vor al-
lem jene Werke erhalten, in denen, wie man meinte, eine Gattung
»ihre eigene Natur fand«. Dariiber hinaus war der Gesichtskreis der
Zensoren nicht gerade weit: allen Kompilationsinteressen, aller
sammelnden Gelehrsamkeit zum Trotz suchte man gerade in einer
Zeit, da die koine, das Allerweltsgriechisch, StraBen und Foren be-
herrschte, die attische Prosa mit dem Signum der Klassizitit zu ver-



16 Zur Antike

sehen (» Attizismus«). Vom ersten vorchristlichen Jahrhundert iiber
die Hadrians-Ara und die Epoche der zweiten Sophistik (zur Zeit der
Antonine) bis zum Ausgang der Antike, bis zur SchlieBung der Pla-
tonischen Akademie, §29 n. Chr., und, im gleichen Jahr, der
Eroffnung des Benediktinerklosters auf dem Monte Cassino, ent-
schied der Attizismus, rigoros und pathetisch, iiber Gedeih und
Verderb der griechischen Literatur.

Wer bedenkt, wie manches bedeutsame Zeugnis der klassizistische
Purismus nicht des Tradierens fiir wert befand, wird die von »ro-
mantischen« Gesichtspunkten bestimmten Auswahl-Prinzipien be-
klagen — doch zugleich bedenken miissen, daB agonale Sichtungen
und gnadenlose Siebungen seit eh und je dem griechischen Wesen
entsprachen: Wettkampf alliiberall, und nur einer kann siegen; nur
einer, der Finder, sto8t auf das Geheimnis der Form, er-findet nicht,
sondern entdeckt ein Pra-Existentes, befreit es aus der Hiillung des
Steins, hebt die Gestalt aus dem Gefingnis des Marmors, 16st das
HexametermaB aus dem Sprachfleisch heraus. .. und diesem Mann
gilt es zu folgen, seine Errungenschaften mu man kunstreich ver-
wandeln - auf keinen Fall eine zweite Schépfung, mit der ersten riva-
lisierend! War einmal der Grundstein gelegt, dann hielt man in
Griechenland zih und entschlossen am Gegebenen fest, sprach von
kanonischer Geltung und vergaB das tastende Versuchen des Be-
ginns... SOPHOKLES, nicht Thespis; HOMER, nicht die Kykliker;
THUKYDIDES, nicht Hekataios: der Klassiker, nicht der Schopfer ist
der Finder.

Nachdem das Verborgene ans Licht gekommen war, konnte man nur
noch im Detail variieren; die groBen Linien waren, bis in den Dialekt
hinein, fixiert: das Epos blieb jonisch, das Chorlied dorisch, die
Liedkunst olisch, Drama und Geschichtsschreibung attisch. Wie
winzig erscheint uns Heutigen die Spanne zwischen A1scHYLOs und
EurmriDEs! Doch ist das ein Wunder? Die Norm war nun einmal be-
stimmt, der Bezirk umgrenzt, den die Nachfolger im Zeichen des
Agons immer vollkommener einzufassen suchten. In Zeiten, da es gut
um die Kiinste stebt, heiBt es bei Valéry, kann man seben, wie sie sich
Schwierigkeiten schaffen, die nur Geschipfe ibrer Einbildung sind . . . und sich
den Gebrauch der Fihbigkeit untersagen, mit sicherem Griff im Augenblick al-
les machen zu kinnen, was in ihrem Wollen liegt.
»Selbstbeherrschung« heift das Zentralgebot der griechischen Klas-
sizitit — deshalb die Anerkennung der Normen, die Repetition auf



Die griechische Literatur 17

vorher bezeichnetem Feld, deshalb Agon und Polemik, Invektiven,
die von jedermann zu beurteilen waren, da Stoff und Regel, Mythos
und Grundstruktur als bekannt gelten konnten. Noch die groteskeste
Variation (Antigone als Schifermiddchen von Haimon versteckt,
Orest und Aigisth als Verbiindete), noch die verzerrende Paratrago-
die der Komédie weist auf das Urbild zuriick.

»Originalitit« war, sicht man von den Erfindungen der Komédie ab,
durchaus verpont — AGATHONS Fabel-Erfindung scheint eine Aus-
nahme gewesen zu sein —; und eben deshalb konnte man immer ver-
gleichen und mochte es, als Freund des Agon, nicht fiir ungebiihrlich
halten, wenn ein Autor auf seine Vorginger einhieb, um das Eigene
desto sichtbarer zu demonstrieren: so kimpfte, im Theogonie-Prooi-
mion, HEestiop gegen HOMER (spitere Zeiten lieBen die Dichter im
Agon einander begegnen), so ARISTOPHANES gegen EUPOLIS, so, noch
viele Jahrhunderte spiter, PoLyB10s gegen TiMal0s. Einer gegen alle
— deshalb die sphregis, das »Siegel« in der Lyrik, deshalb die Parabase
der Komdédie.

Kurzum, wenn der Agon, der Wettstreit, als konstitutives Prinzip
des Kosmos erscheint (»monologische« Formen gab es erst im Helle-
nismus), wenn Gotter gegen Gotter und — nach ANAXIMANDER —
Elemente gegen Elemente kimpfen, wenn sich, bei KORINNA aus
Tanagra (um 500 v. Chr.), der Kithairon und der Helikon, bei KAL-
LIMACHOS (ca. 305 — 240 v. Chr.), im vierten Iambos, Lorbeer und
Olbaum befehden, dann wird der Betrachter, um ein Prinzip der
griechischen Dichtung wissend, auch den streitlustigsten Attizisten
Abbitte tun, zugleich freilich bedenken, daB antike Kanonisierung
die Perspektive denn doch gehérig verzeichnet: HOMER und SappHO
begannen nicht jenseits des Nichts; ein AMEIPsiAS, dessen Komasten
die Preisrichter —sicherlich nicht durchweg dumme Leute! — iiber die
Vigel des ARISTOPHANES stellten, mag so wenig wie der Tragiker
AcGATHON von den klassischen Dramatikern durch einen Abgrund
getrennt sein. Kurzum, die Uberlieferung triigt; Aristotelische Ente-
lechie-Erwigungen haben das Bild nicht anders als attizistische
Dogmen und didaktische Spekulationen — die Erfordernisse der
Schule! — verzerrt.

Die dritte Schwierigkeit. Nachdem man jahrhundertelang die grie-
chische Autochthonie, das Eigenstindige hellenischer Praktik ver-
klirte, droht das Pendel heute nach der anderen Seite hin auszu-
schlagen. Ist man nicht allzusehr geneigt, wie einst zu Zeiten Nova-



18 Zur Antike

lis’ und Creuzers, das Hellenische »vom groBen Orient aus« zu be-
trachten, den Raum zu erweitern und, wie der spite Holderlin oder
der Autor der Agyptiscben Helena, hinter dem Griechischen Bezirke
Asiens heraufdimmern zu lassen? Ostliche Kosmogonien iiberschat-
ten das vorsokratische Denken, HEsIOD (um 700 v. Chr.) erscheint als
kunstreicher Verwerter hethitischer Mythen, und der Mathematiker
THALES (um 600 v. Chr.) greift auf dgyptische Archetypen zuriick.
Riickt eine solche Betrachtungsweise nicht die Eigenart des Griechi-
schen: lernend zu verwandeln, aus praktikablen Modellen wissen-
schaftliche Systeme, aus Geschichten stringente Gleichnisse zu ma-
chen, nur allzu langsam in den Blick?

Die vierte Schwierigkeit. Wir sprechen von der hellenischen Litera-
tur als von einer sehr hohen Kunst (von der Volkskunst wissen wir so
wenig wie von den fabulésen Vorstufen der Gattungen), und dabei
identifizieren wir einmal »Literatur« mit »Poesie« und bedenken
zum anderen nicht, daB unser Begriff »Kunst« im Griechischen kein
Aquivalent hat—techne heiBt Handwerk, der homerische Singer steht
neben dem Zimmermann und dem Arzt, der Poet gehért einer Zunft
an, ist Gildengenosse, sein Kénnen vererbt sich— Aischylos’ Sippe! -
vom Vater auf den Sohn, seine Praktiken kénnen, als Technik, durch
Preis und Richterspruch gebilligt oder verworfen werden: als ein
»Macher« stellt sich der griechische Dichter im Agon der Kritik; nur
ein Scharlatan wie der Rhapsode Ion sucht, bei Platon, mangelndes
Kénnen durch den Hinweis auf géttliche Gaben zu tarnen.

Mag sich der Poet auch, aus Griinden der Legitimation, auf die Mu-
sen berufen, seine Dichtung ist niemals reine Selbstaussprache, son-
dern immer auch Anruf und Lehre; die Grenzen zwischen reiner
Poesie und Didaktik, Vision und Analyse sind flieBend: Privates
wird, im Mund des Chors, objektiviert; lyrische »Stimmung«
verfliichtigt sich im starr-responsorischen Rhythmus; Persénliches
gewinnt im dialogischen Akt den Charakter der gnome; SAPPHO trigt
personliche Erfahrungen — Schiner als Reiter und Schiffe ist das in Liebe
Ersebnte — objektiviert als Maximen und Sentenzen vor.

Wo also endet die Poesie und wo beginnt die Lehre, wo ist der Tren-
nungsstrich zwischen Bild und Gedanke? Wird die griechische An-
tike nicht gerade durch die Verschrinkung von Wissenschaft und
Kunst geprigt? Von dem Philosophen PARMENIDES (um 500 v. Chr.)
bis zu dem Astronomen ARAT von Soloi (315 —239 v. Chr.) analysiert
man die schwierigsten Fragen im HexametermaB8; die Baumeister



Die griechische Literatur 19

und Bildbauer, POLYKLET und IkTINIOS, nehmen zu Fachfragen Stel-
lung; SoLoN (um 600 v. Chr.) legt Rechenschaft in Distichen ab;
THUKYDIDES (ca. 455 — 398) ist, ungeachtet der strengen Methodik,
auch ein Meister der Szene; welcher Autor, von Boccaccio und Defoe
bis Camus, erreichte, bei der Beschreibung der Pest, die farbenreiche
Sprache des attischen Historiographen? PLATON (427 — 347 v. Chr.),
die Beispiele lieBen sich hiufen, war Systematiker und Mythenbild-
ner, Zeichner des Tugendsystems und Schopfer des Hohlengleich-
nisses zugleich; SOPHOKLES (497 — 406 v. Chr.) auf der anderen Seite
fihrte, im Chorlied, eine » philosophische« Auseinandersetzung mit
der Sophistik (das Stasimon Ungebeuer ist viel als Protagoras-Replik!);
EURIPIDES (ca. 480 — 406 v. Chr.), ein erster poeta doctus, wurde zum
Lehrer der Zeit; durch MENANDERS (ca. 343 —293) Masken tonten die
Maximen des Peripatos, der aristotelischen Schule.

Vom Epos zur Tragidie

Epik — Lyrik — Drama: Homer und HEes1op (um 700); Iambos, Ele-
gie, Melik und Chorlyrik (7. bis 5. Jahrhundert); Tragédie und Ko-
médie (5. Jahrhundert), der Dreischritt der frithgriechischen Litera-
tur, die Entwicklung von der I/ias bis zum Schwanengesang der Tra-
godie, dem Odipus auf Kolonos, liegt offen zutage. Doch wie zogernd
offnet sich der Vorhang, wie spit setzt unser Wissen ein: tausend
Jahre Licht zwischen HoMER und PLoTIN, und davor mehr als tau-
send Jahre Dunkel, von der indogermanischen Einwanderung bis zur
Niederschrift des Verses: Vom Zorn des Achilleus kiinde mir, Gittin. Al-
les, was vor Homer, vor der Zeit geschah, da man jene griechische
Buchstabenschrift erfand, die uns zuerst das 8. Jahrhundert bezeugt,
verliert sich in der Dimmerung. Diistere, mit der dorischen Wande-
rung (um 1200 v. Chr.) verbundene Zeitliufe, tote Jahrhunderte,
machen es unméglich, die Briicke zwischen der kretisch-myke-
nischen und der griechischen Kultur, zwischen einer Epoche, in der
man nach Troja aufbrach, und jener anderen, in der man den Auf-
bruch anachronistisch und archaisierend beschrieb, mit Zuversicht
und Evidenz zu schlagen.

HoMer: das ist, ungeachtet kiinftiger Neufunde in der Linear B (der
heute wahrscheinlich entzifferten griechisch-minoischen Silben-
schrift des 2. Jahrtausends), fiir uns immer noch ein Gipfel jenseits



20 Zur Antike

des Nichts, eine Summe, deren Teile niemand kennt. J/ias und Odys-
see sind die Zeugen frither Klassizitit: wihrend die Epiker, Verfasser
von Zyklen, gemeinhin Historien schilderten, Chroniken verfaSten
und Handlungsabliufe beschrieben, ordnete HOMER, ein erster ge-
nialer »Finder«, die Geschehnisse — leitmotivisch, raffend und ver-
kiirzend — mit Hilfe eines gliedernd-strukturierenden »Problems«
und fiihrte so das Epos »zu seiner eigenen Form«. Hier der Zorn und
dort die Irrwege, hier der tragische Groll und dort die unselige
Heimfahrt: zum erstenmal in der europiischen Literatur werden
vielschichtige Zusammenhinge aus der Perspektive eines isolierten
Helden betrachtet.

Das Generalthema der griechischen Dichtung klingt schon im frithe-
sten Kunstwerk, der//ias, an: Vereinzelung und Schuld. Im gleichen
Augenblick, da die Hellenen die Ziige des Individuums zeichneten,
beschrieben sie seine Ambivalenz, seine Gré8e, die es so tief fallen,
seine Isolation, die ihm Profil gibt und es schuldig sein liBt: von
HoMER bis SOPHOKLES, von ANAXIMANDER bis EURPIDES die Dar-
stellung desprincipium individuationss, die Analyse des tragischen Ge-
gensatzes von Selbst- und Weltverwirklichung, das Interpretieren
einer Un-geheuerlichkeit, die, nach griechischer Auffassung, das
Wesen des Menschen bestimmt.

HoMer freilich beschreibt Individuen, ohne als einzelner selbst in
Erscheinung zu treten. Die Berufung auf die Muse geniigt, um ihn zu
legitimieren; nur sehr allméhlich kommt das Subjekt des Schreiben-
den ins Spiel. Bei HoMER ist die Géttin sehr groB, der Dichter, als
Spiegel und Medium, klein; aber schon HEs1op 148t die Midchen von
Helikon Wahres, doch auch Falsches verkiinden; Schein und Sein
sind zu trennen; die Deutung ist Sache des Menschen; SoLoN for-
dert, Homer umkehrend, die Géttinnen auf, ihn zu héren; PARME-
NIDES macht sich selbst auf den Weg, der Wahrheitsschwelle entge-
gen: die Muse wird zum literarischen Emblem.

Dennoch, so sehr sich//ias und Odyssee, so sehr sich die homerisch-jo-
nische Adelswelt und der boéotische Bauernkosmos eines HEesiop
voneinander unterscheiden: der Dichter bleibt in einer festen Gesell-
schaftsordnung geborgen; der Raum ist in der Vertikalen und Hori-
zontalen, theologisch und soziologisch, in gleicher Weise gegliedert.
Erst auf dem Scheitel des siebenten Jahrhunderts tritt ein Mann,
ARCHILOCHOS von Paros, als ein einzelner den anderen gegeniiber,
fordert die Welt in die Schranken und nennt seinen Namen.



Die griechische Literatur 21

Wiihrend die Zeit sich rapide verwandelt, der Aon der Kolonisation,
von Sizilien bis Agypten, beginnt, und die Geldwirtschaft den Han-
del mit Naturalien ersetzt, wihrend die Tyrannen eine prifigurierte
Demokratie schaffen, zerfallen die iiberindividuellen Gesetze der al-
ten Standesgesellschaft: Recht, dike, nicht Ansehen, time, erscheint
von nun an als Leitwort. Anders als fiir Achilleus, der, dem Adels-
kodex entsprechend, seinem Gegner Agamemnon vorwirft, er habe
ihm die Ehre und die Geltung geraubt, gibt es fiir den Vertreter des
lyrischen Zeitalters, fiir ARCHILOCHOS, nichts Schiandlicheres als die
Verletzung der Gerechtigkeit.

Der Raum erweitert sich: ¢time ist der Zentralwert einer Klasse, das
unbezweifelte Ideal der Ilias-Anakten, dike hingegen gilt alliiberall,
verpflichtet den K6nig nicht anders als den Proleten, den Herrscher
so gut wie den Sauhirten, den Michtigen in gleicher Weise wie den
Geschlagenen.

Schon in der Odyssee, wo Odysseus im Namen der Gerechtigkeit die
Freier ermordet, macht sich der Wandel bemerkbar — erscheint der
Zyklopen-Staat nicht wie eine Parodie der //ias-Welt, Polyphem als
Zerrbild eines reisigen Fiirsten? —; aber erst Hes1op gibt der dike die
Wiirde eines Prinzips: die Herrschaft der Gerechtigkeit ist von nun
an identisch mit dem Walten des Zeus.

Auch der Vertreter des lyrischen Zeitalters, das um 700 beginnt und
sich bis zur Klassik erstreckt. .. auch der isolierte, im Zustand der
Ohnmacht sich selbst findende Dichter, SAPPHO, ARCHILOCHOS,
ALkAIOs, entdeckt am Ende die verlorenen Gesetze aufs neue. Mag
auch der einzelne seine Eigenwelt errichten, und, wie Sappho, die
Liebe schoner finden als Reiter und FuBvolk, mag die Homerische
Identitit von Gutsein, Schénsein, Rittertum und Erfolg zerbrechen,
mag Archilochos dem gestriegelten Feigling den krummbeinigen
Haudegen gegeniiberstellen und damit die revolutionire These ver-
kiinden: ein HiBlicher kann tapfer und ein Schéner feige sein; mag
der gleiche Archilochos die Clan-Normen mit Fiilen treten, die da
lauten: kehre mi¢ deinem Schilde oder, wenn du gefallen bist, auf dei-
nem Schilde zuriick; mag er seinen Schild, der nicht linger mehr ein
mythisches Symbol, sondern ein Gebrauchsgegenstand ist, von sich
schleudern — an der Weltordnung riitteln die Lyriker, die, liebend
und leidend, ihre Individualitit verkiinden, darum noch nicht: das
Verlorene wird wiedergefunden, die Gerechtigkeit eines ewigen
Wechselns als Lebensgesetz analysiert.



22 Zur Antike

Lyriker und Denker, Poeten und jonische Wissenschaftler, die Zeu-
gen des 7. und 6. Jahrhunderts, stellen die gleiche Frage: Was erhilt
die Welt? (Dem »Was bin ich?« der Lyriker entspricht das »Was war
im Anfang?« der milesischen Philosophie.) Die Antwort lautet: das
Recht allein gewihrleistet Stabilitit, nur es verbiirgt den Ausgleich
der Extreme in einer ordnenden Mitte. ANAXIMANDER, SOLON,
ARCHILOCHOS, ALKMAION bedenken, so betrachtet, das gleiche Pro-
blem. Dike, das Recht, ist an keinen Raum, aber — und dies ist die
neue Entdeckung - auch an keine Zeit gebunden. Zeus straft nicht im
Jahzorn; oftmals fillt das Recht erst die Kinder und Kindeskinder der
Schuldigen an.

Raumerweiterung und Zeitvertiefung, Loslésung von einer Klasse,
Entfernung vom Augenblick, Verabsolutierung: das sind die geisti-
gen Errungenschaften der Jahrhunderte zwischen Homer und der
Klassik. Erkennt man die Pendelbewegung? Das Zentrum liegt zu-
nichst im kleinasiatischen Kolonisationsraum; hier ist HOMERS
Reich, hier liegt Milet, die Heimat der Philosophie und Wissen-
schaft, hier waltet jonischer Erfindungsgeist, jonische Seefahrer-
freude an Expeditions-Resultaten, hier, im Inselreich der Kykladen,
erwichst die eigentliche Lyrik: melische Poesie, Inkarnation #oli-
scher Kunst. Dann, im 6. Jahrhundert, der Umschwung zum We-
sten: Elea und Kroton, PyTHAGORAS’ Spekulationen und PARMENI-
DES’ Beschworung eines unverinderlichen Seins auf italischem Bo-
den, Mystik und Kalkulation, Reinkorporationsgedanken, doch auch
Meditationen iiber Zahl und Gestalt, dazu die Chorlyrik des We-
stens, STESICHOROS und IBYKOs, endlich, schon im §. Jahrhundert,
von Tyrannen gefordert, die Inthronisation der sizilianischen Dich-
tung: Mimos und Beredsamkeit, PINDAR, BAKCHYLIDES und Al-
scHYLOs an Hierons Hof.

Vom Osten zum Westen, vom Westen ins attische Zentrum, von
dort an die Peripherie, nach Alexandria, Pergamon und endlich nach
Rom... das ist der »Rhythmus«, dem die griechische Poesie folgt.
Jahrhundertelang bleibt das Mutterland im Schatten der Kolonial-
kunst; die Zeugnisse sind spirlich: Hesiop aus Bootien, der Athener
SoLoN, TyYRTAIOs in Sparta, PINDAR, der Thebaner, . .. das sind ein-
zelne Namen, Spitlinge, ja— Pindar! — Reaktionire, gemessen am jo-
nischen Geist, und doch Vorboten der groBen mutterlindischen
Kunst, die, auf Attika konzentriert, um oo mit der Inauguration des
Dramas beginnt. Der Philosoph ANAXAGORAS verlaBt seine jonische



Die griechische Literatur 23

Heimat und wird zum Biirger Athens. .. das erscheint wie ein Sym-
bol. Von A1scHYLOS bis DEMOSTHENES, von THEMISTOKLES bis PHI-
LIPP VON MAKEDONIEN, von HERODOT bis THEOPOMP, von SOPHO-
KLES bis ISOKRATES, von ANAXAGORAS bis ARISTOTELES beherrscht
Athen, das Zentrum Griechenlands, jenes Zeitalter, das mit Mara-
thon (490 v. Chr.) begann und mit dem Siegeszug des jungen Alexan-
der (334—323 v. Chr.) endete.

Lyriker und Philosophen hatten die Welt in der Weite des Raums
und der Tiefe der Zeit bewohnbar gemacht; der Wechselschlag von
ate bis tisis, Verblendung und Vergeltung, war im naturwissen-
schaftlichen und humanen Bereich analysiert worden; die Milesier
hatten, denkend und experimentierend, thesenreich und chronika-
lisch zugleich, die Vielfalt der Erscheinungen auf Grundprinzipien
reduziert; Individuum und Kosmos, Ich und Es, Mensch und Gott
waren in gleicher Weise charakterisiert. Jetzt, um 500, kam es auf die
Synthese an, auf die demonstrierte Begegnung der Pole, auf sichtba-
ren Austausch und auf Objektivierung der Individualititen; das Per-
sénliche wollte typisiert, das Uberindividuelle anschaulich gestaltet
sein. Auf dem Scheitel der griechischen Geschichte, im Augenblick
einer letzten groBen Zusammenfassung, eine Sekunde vor dem Zer-
fall der politischen Ordnung, zog die Tragodie, generalisierend und
in Spiel und Gegenspiel veranschaulichend, die Summe der Vergan-
genheit.

Von der Polis zum Weltreich

Klassik: das ist der Moment des Gelingens, die Bezeichnung einer
Vollkommenheit, die nicht aus sich selbst, sondern nur durch eine
Konturierung von auBen, durch die Beschreibung des »Davor« und
»Danach« erklirbar ist. ARISTOPHANES wullte darum, als er in den
Frischen Aischylos und Euripides zu Protagonisten bestimmte und
die Mitte, das Sophokleische Werk, gleichsam ausklammerte. Nur
sehr zogernd wollen sich die Elemente zusammenfiigen, die den
Geist dieses Jahrhunderts ausmachen, das die Geschichte Europas
wie kein anderes bestimmt hat; nur hochst vage 1aBt sich eine Zeit be-
zeichnen, deren Profil am deutlichsten in den Thukydideischen Pe-
rikles-Reden erscheint.

Konzentration, Sammlung der Krifte an einem winzigen Punkt heiBt



24 Zur Antike

das erste Gebot griechischer Klassizitit: nicht Milet und Tarent,
Klazomenai und Syrakus, sondern athenische Polis, Theater, Agora,
Akropolis. Ist es ein Zufall, da8 sich die milesischen Kosmogonien,
kithne jonische Spekulationen, zupackende Gedanken, die in glei-
cher Weise den Schiffermirchen wie den ethnographischen Exkur-
sen eines HERODOT Plastizitit und Farbe verliehen, in die Sokrati-
schen Marktgespriche verwandeln?
Wihrend die Jonier die Geheimnisse der Welt betrachteten, Ster-
nenflug und Nilschwellen, verliBt SOKrATEs die Vaterstadt nur im
Krieg oder, wie der Phaidros lehrt, fiir die Dauer eines Spaziergangs.
Die Zeit steht still, die Gegensitze werden in einer ordnenden Mitte
gebannt: nicht umsonst verlangt SOKRATEs, am Ende des Gastmahls,
daB ein und derselbe Mann Tragédien und Komédien schreiben
miisse. . . die Wichterszene aus der Antigone, der Auftritt der Amme
in den Choephoren, Herakles’ Gehabe in der Alkestis: all das ist Komik,
Witz und Burleske inmitten des tragischen Spiels. ARISTOPHANES
andererseits, an den sich Sokrates wendet, war — wie die Lysistrate
beweist — zugleich ein groBer Tragédienschreiber.

amit aber das Getrennte.zusammenkommen, die Gegensitze sich
aufheben konnen, bedarf es einer gliicklichen Stunde, bedarf es der
Hauptstadt und vor allem iiberragender Politiker vom Range jenes
Perikles (ca. 500 — 429), der nicht nur — wie Periander von Korinth
oder Peisistratos (beide etwa 100 Jahre frither) — ein Mizen war, son-
dern ein Staatsmann, der es verstand, das Gesetz des Jahrhunderts:
»Beschrinke dich, spanne nicht allzusehr an« zur Maxime seiner Po-
litik zu machen und ein Regiment auszuiiben, das die Demokratie
nicht aufhob, sondern sie integrierte: spiegelt die epische Friihzeit
die Adelsherrschaft (und lieB zugleich noch eine ferne Ahnung des
mykenischen Kénigtums durchscheinen), reprisentierte die lyrische
Epoche, Zeugin der Kolonisationsjahrhunderte, Zeitgenossin der
jonischen Wissenschaften, die Tyrannis, so ist das Drama, als Prota-
gonist des klassischen Jahrhunderts, getragen und erfiillt vom Geist
der Demokratie. . . mag auch die Formung durch die groBen Adels-
geschlechter nicht zu unterschitzen sein.
Nur die freiheitliche Ordnung eines verniinftigen Volksregiments
gab dem Theatraliker die Moglichkeit, seine eigenen Thesen unge-
straft, mit rigoroser Deutlichkeit zu entwickeln. Nie war der Einflu§
der Kunst so gro wie im 5. Jahrhundert, als ARISTOPHANES es wagen
durfte, im Angesicht der Bundesgenossen die athenische Politik —



