
1 Einleitung

1.1 Forschungsthema

„Sechzig Jahre sind in der Geschichte der Kirche eine kurze Zeit. Aber wenn
man auf Deutschland blickt und insbesondere die Bundesrepublik, bietet jene
Zeitspanne dem Betrachter ein Bild rasanter Veränderungen und umfassen-
der Umbrüche.“1 Dieses Diktum Martin Greschats gilt auch – und vielleicht
sogar insbesondere – für das Diakonissenwesen. Die vorliegende Habilitati-
onsschrift nimmt mit den evangelischen Schwesternschaften des Kaiserswer-
ther Verbandes eine spezifisch protestantische Lebens-, Dienst- und Glau-
bensgemeinschaft in den Blick, die es in dieser Form nicht mehr gibt. Die
Diakonissen stellten ein singuläres Beispiel für die enge Verklammerung von
Frömmigkeit und Alltag dar. Der Dienstgedanke spielte in der weiblichen
Diakonie bis weit in die 1960er-Jahre eine entscheidende Rolle: Ein spezi-
fisch weiblich konnotiertes Dienstverständnis sicherte Frauen mit dem ‚Amt‘
der Diakonisse einen anerkannten Platz in der evangelischen Kirche zu, das
mit dem herrschenden Frauenbild korrespondierte, welches die strikte Unter-
ordnung unter männliche Leitung zu einer gottgewollten ‚Bestimmung‘ ver-
klärte.2 Die Umbrüche in den Diakonissenmutterhäusern des Kaiserswerther
Verbandes nach 1945 bieten einen wichtigen Aspekt hinsichtlich der Trans-
formationen des Sozialen Protestantismus in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts, als dass sie zu den Wurzeln desselbigen zu zählen sind und über
Jahrzehnte eine seiner prägenden Formen waren. Während das Diakonissen-
wesen heute nur noch eine kleine Gruppe von Personen umfasst, so ist das
Erbe in Gestalt von beeindruckenden diakonischen Einrichtungen und Wer-
ken umso sichtbarer. Die Geschichte des Diakonissenwesens nach 1945, sei-
ne Gegenwart und schließlich ein perspektivischer Ausblick lassen sich nur
unter einem Rückgriff auf die Geschichte der Diakonie insgesamt und spezi-
ell der „weiblichen Diakonie“ schreiben.3

1 Greschat, Protestantismus, 5.
2 Vgl. Gause, Dienst und Demut. Zur Rolle der Generationen und ihres jeweiligen Dienst-

verständnisses vgl. Funke, Gehorsam.
3 Die US-amerikanische Historikerin Caroline Walker Bynum forderte bereits 1986, die

Forschungen zu Gender und Religion miteinander zu verknüpfen, um die komplexen
und mannigfachen Beziehungen zwischen Gender und Religion zu verstehen: „take gen-
der seriously in studying religion and . . . take religion seriously when asking questions

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.1 Forschungsthema 13

Diakonisches Handeln gehörte seit den Anfängen der Christenheit zum 
Selbstverständnis der Christen.4 Armenpflege als ‚Liebestätigkeit‘ war  gän-
gige Praxis der frühchristlichen Gemeinden. Eine völlig neue Dimension  ge-
wann dieser Bereich im Zuge der Industrialisierung an der Schwelle zum
19. Jahrhundert.5 Die einsetzende Moderne „unterwarf die Gesellschaft der
Industriestaaten einem raschen Wandel in ökonomischer, sozialer und kul-
tureller Hinsicht, der neben vielen positiven Aspekten zuvor nicht gekannte
Probleme mit sich brachte“6. In dieser Situation entstand in Deutschland et-
was völlig Neues: die soziale Arbeit der Inneren Mission.7 Sie unterschied
sich grundlegend von der traditionellen kirchlich gebundenen Armenpfle-
ge. Hier sind die Motive zu nennen: Es ging zum einen um die Verbin-
dung von religiöser Verantwortung, sozialer Unterstützung und Verkündi-
gung der christlichen Botschaft.8 Zum anderen sollte es eine organisatorische
Verknüpfung der vielen regional tätigen Hilfsorganisationen zu einem über-
regionalen protestantischen Verband geben.9 Der Name hinter diesem Pro-

about gender“ (Bynum, Gender, 2). Ein Jahrzehnt später forderte die Kirchenhistori-
kerin Ute Gause die Einbeziehung der Kategorie Geschlecht in kirchengeschichtliche
Forschungen im Sinne einer Geschlechtergeschichte und benannte bereits damals die
Geschichte der Weiblichen Diakonie als Forschungsgegenstand, vgl. Gause, Geschlecht,
179. Inzwischen kann die historisch-theologische Genderforschung im Bereich der Dia-
koniegeschichte als etabliert gelten, vgl. Gause, Kirchengeschichte.

4 Vgl. Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 14.
5 Als Vorläufer der sich im 19. Jahrhundert bildenden evangelischen Verbände sind die pie-

tistischen Konventikel zu betrachten, die das Parochialsystem der Landeskirchen über-
wanden und auf Freiwilligkeit basierten. Gepaart mit sozialem Engagement ist hier in
erster Linie August Hermann Francke zu nennen, der in den ‚Glauchaer Anstalten‘ eine
umfassende Organisation, bestehend aus Armenschule, Druckerei, Apotheke, Bürger-
schule, Gymnasium u.v.a.m., schuf. Zur Vorgeschichte der Inneren Mission vgl. Gre-
schat, Vorgeschichte. Parallel zur Inneren Mission entwickelte sich die katholische Cari-
tas, die 1897 in der Gründung des Deutschen Caritasverbandes ihren Niederschlag fand,
vgl. Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 26 f.

6 Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 14. Eines dieser Probleme war die nach den Be-
freiungskriegen 1813/15 um sich greifende neue Armut, der ‚Pauperismus‘. Der Pau-
perismus war eine Folge der in den deutschen Ländern durchgeführten Reformen, die
einen Umbau der gesamten Wirtschaftsverfassung einleiteten und unter anderem die alte
ständische Zunftordnung abschafften. Zahlreiche Handwerker verloren ihre Arbeit, die
ländliche Bevölkerung strömte auf der Suche nach Arbeit in Scharen in die Städte – um
dort zu einer neuen Unterschicht, bedroht von Krankheit, Arbeitslosigkeit, Alter und In-
validität, heranzuwachsen. Der Pauperismus hatte dementsprechend den Bedarf an einer
umfassenden Armen- und Krankenpflege deutlich vergrößert.

7 Zum Stand der Forschung konfessioneller sozialer Arbeit vgl. die wegweisenden Ein-
schätzungen bei Kaiser, Bedeutung.

8 So waren auch christliche Erziehung und Unterweisung für die Innere Mission unver-
zichtbar. Auf diesem Gebiet haben ihre Vertreter Erhebliches geleistet, vgl. Jacobi, Er-
ziehung.

9 Das 19. Jahrhundert kann als die ‚klassische Periode‘ der bürgerlichen Vereinsbewe-
gung in Deutschland bezeichnet werden. In diesem Kontext muss Wicherns Idee eines

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 1 Einleitung

gramm lautet Johann Hinrich Wichern (1808–1881), der seine Vorstellungen
erstmals in seiner berühmten ‚Stegreifrede‘ auf dem Wittenberger Kirchen-
tag 1848 einem breiteren Publikum vorstellte.10 Wicherns volksmissionari-
sche Konzeption trug einen subsidiären Charakter sozialen Hilfehandelns.
Das von ihm begründete Netzwerk protestantischer Sozial- und Kulturarbeit
erhielt den Namen ‚Innere Mission‘, der ‚Central-Ausschuß‘ (CA) war das
dazugehörige Koordinierungsgremium.11 Der Begriff ‚Innere Mission‘ setzte
Wicherns Bestrebungen parallel zur ‚Äußeren Mission‘, die den Fokus auf
‚Heiden‘ bzw. Juden richtete. Das Ziel der Inneren Mission war für Wichern
die „Ausbreitung des göttlichen Reiches inmitten der verfallenen Christen-
heit“12 und sollte die Re-Formation kultureller Einheit unter dem Vorzeichen
des Christentums befördern. Seine Leitfrage war, wie gesellschaftliche Ver-
änderungen angesichts der Macht der Sünde möglich sind. Die Ausbreitung
der Inneren Mission in Deutschland sorgte nicht nur für neue fürsorgerische
und missionarische Arbeitsfelder,13 sondern brachte auch eigene diakonische
Berufe hervor: Diakonissen, Diakonieschwestern und Diakone.14 Und hier

Zusammenschlusses von Einrichtungen der Inneren Mission und ihrer Organisation in
regionalen Verbänden betrachtet werden. Die am Ende des 18. Jahrhunderts auftauchen-
den ‚Gesellschaften‘, ‚Assoziationen‘, ‚Bünde‘ und ‚Vereine‘ waren „Vorboten der sich
formierenden bürgerlichen Gesellschaft“ (Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 19). Das
evangelische Vereinswesen kam erst in den 1820er-Jahren auf. Charakteristisch für die
protestantischen Vereine waren drei Strukturmerkmale: die Distanz zum Landesherrli-
chen Kirchenregiment, Überkonfessionalität und das Ziel einer einheitlichen deutschen
Reichskirche.

10 Wichern nutzte hier „die Gunst der revolutionären Stunde“ (Kaiser, Innere Mission und
Diakonie, 21) und plädierte für eine die Landesgrenzen überschreitende kirchliche Ein-
heit und ein Globalkonzept zur Besserung der religiösen und sozialen Lage der notlei-
denden Bevölkerungsschichten. Zum Verhältnis von Märzrevolution und Wittenberger
Kirchentag vgl. Talazko, Märzrevolution. Zu Wichern vgl. Talazko, Wichern; Gerhardt,
Wichern. Zu der Rede Wicherns und den von ihm eingesetzten Agenten vgl. Talazko,
Agenten.

11 Viele Angehörige der politischen und administrativen Eliten des im ganzen ‚protestan-
tisch imprägnierten‘ Kaiserreichs dachten sozialpolitisch ähnlich wie Wichern, seine In-
nere Mission und ihr Central-Ausschuss (CA). So waren im CA zahlreiche bedeuten-
de Männer aus Wissenschaft, Rechtspflege und allgemeiner Staatsverwaltung vertreten,
darunter die Politiker Moritz August von Bethmann Hollweg (1795–1877), Heinrich von
Mühler (1813–1894), der Jurist und Staatsrechtler Friedrich Julius Stahl (1802–1861),
die Theologen Bernhard Weiß (1827–1918), Adolf Stoecker (1835–1909) und viele an-
dere. Zur Gründung des Central-Ausschusses vgl. Kaiser, Gründung, sowie das älte-
re Standardwerk Gerhardt, Jahrhundert. Die Geschichte des CA bis 1945 stellt konzise
Jochen-Christoph Kaisers Habilitationsschrift dar, Protestantismus.

12 Vgl. exemplarisch Wicherns Denkschrift.
13 Zu den einzelnen Arbeitsfeldern vgl. Katscher, Krankenpflege, Thomann, Körperbehin-

dertenpflege.
14 Zu der Entstehung und Entwicklung des Berufes des Diakons vgl. Häusler, Dienst; ders.,

Berufsbild. Johann Hinrich Wichern eröffnete im Jahr 1833 das Rauhe Haus in Hamburg.

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.1 Forschungsthema 15

kommt der Zweig der Diakonie in das Blickfeld, der für uns von besonderer
Bedeutung ist: Die weibliche Diakonie.15

Gilt Wichern als der „Vater der männlichen Diakonie“, kann man Theo-
dor (1800–1864) und Friederike Fliedner (1800–1842) als geistige Eltern
der weiblichen Diakonie bezeichnen.16 Der Kaiserswerther Pfarrer Theo-
dor Fliedner wurde „zum Bahnbrecher für die Mitarbeit der Frau in der
ev. Kirche“.17 Hier wurde erstmals der unverheirateten berufstätigen Frau
ein anerkannter Platz in der evangelischen Kirche ermöglicht.18 So konn-
ten Frauen aus der Mittelschicht, denen außer Heirat und Familie keine
Berufsmöglichkeiten offenstanden, mit Hilfe einer gründlichen Fachausbil-
dung ein spezifisches Sozialprestige erreichen.19 Symbolisiert wurde dies
durch die Tracht der Diakonissen, die derjenigen der bürgerlichen Frau ent-
sprach.20 Die Diakonissen blieben gegenüber Vorsteher und Oberin in ei-
ner Tochterrolle.21 Ziel war es nicht, selbstbestimmt zu leben und zu ar-

Hier gab es ein Brüderhaus anstelle eines Mutterhauses. Zur Geschichte des Rauhen
Hauses vgl. jüngst Schmuhl, Senfkorn.

15 Vgl. zum ‚Weiblichen‘ der ‚weiblichen Diakonie‘ Gause, Aufbruch.
16 Unter ‚weibliche Diakonie‘ werden die Einrichtungen und Werke verstanden, in denen

überwiegend – bis auf den Vorsteher – Frauen tätig waren. Dieser Zweig der Diakonie
geht neben Fliedner auf Wilhelm Löhe (1808–1872) zurück, den ‚fränkischen Diakonis-
senvater‘ und Gründer der Neuendettelsauer Anstalten. Zu Löhe vgl. Fallois, Wirken;
siehe auch Kaiser, Löhe. Zu Theodor Fliedner vgl. zuletzt: Friedrich, Kaiserswerther;
ferner: Strohm, Fliedner; Gladen, Fliedner; zu Friederike Fliedner vgl. Lauterer, Flied-
ner; Degen, Fliedner; Sticker, Fliedner. Johann Hinrich Wichern (1808–1881) bildete
als Begründer der sogenannten männlichen Diakonie junge Männer als Krankenpfleger,
Seelsorger oder Katecheten aus, die vor allem in der Jugendfürsorge, später auch in der
allgemeinen Sozialarbeit tätig waren. Zu Wichern vgl. Sturm, Sozialstaat; Kaiser, Wi-
cherns Bedeutung.

17 Strohm, Fliedner, 160.
18 Umso interessanter ist es, dass dieser Beruf in gängigen Geschichtsdarstellungen häufig

übersehen wird. So stellt etwa Ulla Wikander in ihrer Monographie zu Frauen und Arbeit
fast 50 von Frauen ausgeübte Berufe vor – aber nicht den der Diakonisse (vgl. Wikan-
der, Magd). Dies ist umso verwunderlicher, als es 1898 allein in Deutschland 13.309
Diakonissen gab, eine kaum zu übersehende Anzahl. Anders dagegen Frevert in ihrer
Frauen-Geschichte, vgl. Frevert, Frauen-Geschichte. Sie würdigt die Gründung des Kai-
serswerther Vereins folgendermaßen: „Damit war ein neuer, häufig lebenslanger Frauen-
beruf für protestantische Bürgerstöchter geschaffen, der im Laufe des 19. Jahrhunderts
immer stärker nachgefragt wurde.“ (Frevert, Frauen-Geschichte, 70).

19 Manche der Schwestern erhielten möglicherweise im Zuge ihrer Ausbildung zum ersten
Mal gezielten Unterricht, der neben Fachwissen auch Allgemeinwissen vermittelte: „Das
war für Frauen damals eine ungeheure Bildungschance!“ (Felgentreff, Anfänge, 74).

20 Das ‚Häubchen‘ war ursprünglich das Kennzeichen der verheirateten bürgerlichen Frau.
21 Vgl. demgegenüber die von Amelie Sieveking (1794–1859) als kommunitäre Lebens-

form konzipierte ‚Barmherzige Schwesternschaft‘, vgl. Postel, Sieveking.

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 1 Einleitung

beiten.22 Impulse bekam Fliedner von den Mennoniten und der englischen
Quäkerin Elisabeth Fry (1780–1845) und ihrer Gefangenfürsorge. Die Flied-
ners nahmen strafentlassene Frauen und Mädchen in ihrem Pfarrhaus auf,
gründeten Strick-, Volksschullehrerinnen- und Kleinkinderschulen sowie ein
evangelisches Lehrerinnenseminar23 und eine ‚Bildungsanstalt für evange-
lische Pflegerinnen‘, das erste Diakonissenhaus. Das Diakonissenhaus war
Aus- und Fortbildungsstätte, geistliches Gemeinschafts- und Leitungszen-
trum sowie Ruhestandsort der Diakonissen.24 Das Mutterhaus war von Flied-
ner mit Hilfe einer ‚Hausordnung‘25 und einer ‚Dienstanweisung‘ organisiert,
die zum Vorbild zahlreicher Mutterhausgründungen im In- und Ausland wur-
den, so z.B. in Paris, Straßburg, Dresden, Berlin, später Breslau, Königsberg,
Stettin, Jerusalem und Pittsburgh.26 1836 wurde in Kaiserswerth, „der Wiege
der weiblichen Diakonie“27, der ‚Rheinisch-Westfälische Diakonissenverein‘
gegründet. 1898 gehörten bereits 49 Häuser zur ‚Kaiserswerther Generalkon-
ferenz, seit 1861 der internationale Zusammenschluss aller Diakonissenmut-
terhäuser, die nach Kaiserswerther Vorbild entstanden waren.

Bis 1971 galt für ihre Mitglieder die gleiche Grundordnung,28 die z.B. zum
Tragen der Tracht verpflichtete, die Versorgungsfrage der Diakonissen regel-
te und das Sendungsprinzip festlegte.29 1971 trat an die Stelle der Grundord-
nung die Rahmenordnung, die ihren Mitgliedern einen größeren Freiraum ge-

22 Vgl. auch die Kritik von einer der ersten frauenbewegten Christinnen, nämlich von Eli-
sabeth Malo (geb. 1855). Malo engagierte sich seit 1891 im Rahmen der Frauenbewe-
gung und veröffentlichte Artikel sowohl in kirchlichen Zeitschriften als auch in der von
Minna Cauer herausgegeben Zeitschrift ‚Die Frauenbewegung‘, dem Organ des radika-
len Flügels der bürgerlichen Frauenbewegung. Sie kritisierte die Stellung der Frauen in
der Kirche, insbesondere das ihrer Meinung nach völlig überholte Diakonissenideal, das
sie in seiner einseitigen Konzentration auf die praktische Liebestätigkeit als ‚Geistesbe-
schränkung‘ empfand. Zu Malo vgl. Markert-Wizisla, Malo; Lautenschläger, Malo.

23 Als Beispiel für ein auf Weiblichkeit gründendes Profilierungsmodell vgl. Drees,
Profession.

24 Zu den Bezeichnungen ‚Mutterhaus‘ und ‚Diakonissenhaus‘ vgl. Götzelmann,
Diakonenhäuser.

25 Auszug aus der Hausordnung von 1836: „Sämtliche Diakonissen der Anstalt bilden
eine Familie, in der sie als Schwestern durch das Band herzlicher Liebe durch den
einen großen Zweck ihres Hierseins vereinigt leben.“ (Zitiert nach Conrad/Michalik,
Quellen, 424).

26 Zur Bedeutung des Mutterhauses vgl. Felgentreff, Diakonissen, 205: „Das Mutterhaus
war für alle Diakonissen, gleich wo sie arbeiteten, mehr als ein geographischer Ort. Es
stand als Synonym für alles, was ihr Diakonisse-Sein ausmachte.“

27 Götzelmann, Kaiserswerth, 740. Zu der Atmosphäre in Kaiserswerth im Jahr 1864 vgl.
den nach einem Besuch der Anstalt verfassten Bericht der schwedischen Schriftstellerin
Frederika Bremer: Bremer, Diakonissen.

28 Vgl. Weber, Mutterhausdiakonie.
29 Eine Sammlung der Grundordnungen findet sich in der Bibliothek der Fliedner-

Kulturstiftung (FKS), MKG IV b 12.

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.1 Forschungsthema 17

währte.30 Von Anfang an waren für die Diakonie die internationalen Kontakte
von höchster Wichtigkeit. Man korrespondierte mit vergleichbaren Institu-
tionen im europäischen Ausland, besuchte sich gegenseitig und veranstaltete
gemeinsame Konferenzen.31 Die seit den 1880er-Jahren in Deutschland ent-
stehende Wohlfahrtspflege in einem dualen System hat deutlich erkennbare
Impulse von der evangelischen Diakonie erhalten.32 Das duale System ist bis
heute das zentrale Strukturprinzip des Sozialstaates Deutschland. Das Ver-
hältnis zwischen staatlicher und freier, vereinsmäßig organisierter Armen-
pflege war bis zum Vorabend des 1. Weltkrieges kaum geregelt. Erst der 1.
Weltkrieg machte verbindliche Absprachen und eine Aufgabenteilung not-
wendig, um die Stabilität der ‚Heimatfront‘ zu gewährleisten.33 Während der
Weimarer Republik leisteten Diakonie und Caritas in dem flächendecken-
den Netz der neu eingerichteten Wohlfahrtsämter in den Bereichen offener
und geschlossener Fürsorge Außerordentliches. Der sogenannte Devaheim-
Skandal in den Jahren 1930/31 belastete die Diakonie schwer und führte
zu einer Glaubwürdigkeitskrise.34 Der Nationalsozialismus wurde von Tei-
len der Inneren Mission anfangs freudig begrüßt.35 Man sah in ihm „den
Retter aus der großen Krise der Ökonomie, der Kultur und des pluralisti-
schen Parteienstaates“36. Gleichzeitig wurde auf die diakonischen Verbände
Druck ausgeübt, sich den nationalsozialistischen Vorgaben zu Volksgesund-
heit, Rassenhygiene und Gleichschaltung zu unterwerfen.37 Die Verantwort-
lichen versuchten, mit einer Mischung aus Zugeständnissen und partieller
Verweigerung ihre Eigenständigkeit aufrechtzuerhalten.38

30 Zur Entwicklung der Tracht vgl. Scheepers, Tracht.
31 Vgl. zur Kaiserswerther Auslandsarbeit Kaminsky, Ende der Inneren Mission; ders.,

Mission Kaiserswerth; ders., Home Mission; ders., Kaiserswerther Orientarbeit.
32 Zu den Ursprüngen des Wohlfahrtsstaates im Deutschen Kaiserreich von 1871 vgl.

Tennstedt, Wurzeln.
33 Zum 1. Weltkrieg als ‚Schrittmacher der Sozialpolitik‘ vgl. Sachße, Kriegsfürsorge. Zur

Situation der Inneren Mission im 1. Weltkrieg vgl. Kaiser, Überforderung.
34 Die Devaheim war aufgrund krimineller Machenschaften ihrer Direktoren und Prokuris-

ten, die sich an den Geldern der Sparer bereichert hatten, in eine akute Zahlungskrise
geraten. Das Reich und die verfasste Kirche sprangen zwar mit Bürgschaft und Finanz-
hilfen ein, doch die Folgen waren Misstrauen gegenüber der Eigenständigkeit der Diako-
nie und der Ruf nach ihrer Verkirchlichung, zur Devaheim vgl. zuletzt Körnert/ Grube,
Patronage; dies., Heimstättengesellschaft.

35 Zur Geschichte der Inneren Mission während des Nationalsozialismus vgl. Thierfelder,
Anpassung.

36 Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 36.
37 Vgl. Kaiser, Innere Mission und Rassenhygiene, 38 f.
38 Die Innere Mission bejahte ‚freiwillige‘ Sterilisationen, nicht aber erzwungene. Aus-

drücklich verwarf sie alle Formen der ‚Euthanasie‘. Trotzdem geschahen in ihren Häu-
sern zu Zwangssterilisationen und Krankenmorden. So kam es, dass auf Grund der ras-
senhygienischen Maßnahmen des NS-Regimes, genauer gesagt, des ‚Gesetzes zur Ver-

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



18 1 Einleitung

Nach 1945 wurde durch die Neugründung des Evangelischen Hilfswerkes, in
deutlicher Distanz zur Inneren Mission, der Versuch unternommen, diakoni-
sches Handeln als genuin kirchliches Handeln darzustellen.39 So existierten
nach dem Zweiten Weltkrieg in der Bundesrepublik zwei große, protestanti-
sche Hilfsorganisationen, eine verbandlich und eine kirchlich organisierte.40

1957 wurden beide um der größeren Wirksamkeit willen zum ‚Diakonischen
Werk‘ zusammengefasst.41 Gravierende Funktionsverluste des Hilfswerkes
mit dem beginnenden Wirtschaftswunder sind zu den Ursachen für die Be-
hauptung des alten Vereinsprinzips gegenüber der Kirchlichkeit des Hilfswer-
kes zu zählen. Resümierend lässt sich zum Verhältnis zwischen Verband und
Landeskirchen feststellen, „dass sich in Gestalt des Diakonischen Werkes das
alte Verbandsprinzip der Inneren Mission zu Lasten des Verkirchlichungs-
prinzips des Hilfswerks wieder durchgesetzt hat.“42 1991 kam es schließlich
zur Wiedervereinigung der Diakonie auf gesamtdeutscher Ebene.43 Heute
bilden Diakonie und Caritas die wichtigste nichtstaatliche Stütze des dua-
len Systems in Deutschland.44 Dass es sich hierbei dennoch um eine absolut
zukunftsträchtige und damit profitable Branche handelt, ist angesichts der

hütung erbkranken Nachwuchses‘, insgesamt ca. 320.000 bis 400.000 Menschen steri-
lisiert wurden, davon etwa 20.000 Menschen in Einrichtungen der Inneren Mission in
Bethel, Neuendettelsau und an anderen Orten. Zum Verhältnis der Inneren Mission zu
den ‚rassenhygienischen‘ Maßnahmen vgl. Kaiser, Innere Mission und Rassenhygiene;
Nowak, Eugenik; ders., Sterilisation; ders., Protestantismus und Unfruchtbarmachung;
ders., Widerstand; Lauterer-Pirner, Ehrfurcht. Zu den Folgewirkungen der Verstrickung
der Inneren Mission in die sog. Euthanasie vgl. Kaiser, ,Euthanasie‘-Ereignisse.

39 Vgl. Talazko, Hilfswerk.
40 Die Problematik wird deutlich am Beispiel der Hannoverschen und der Rheinischen Lan-

deskirchen vgl. Otte, Diakonie in der Nachkriegszeit; Kaminsky, Innere Mission und
Hilfswerk.

41 Zu der Entwicklung nach 1945 vgl. Wischnath, Vom Evangelischen Hilfswerk zum Dia-
konischen Werk. Kritisch dagegen Degen, Diakonie und Restauration. Zur Fusion vgl.
Talazko, Geschichte eines Namens.

42 Vgl. Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 41.
43 Zur Geschichte der Diakonie in der DDR vgl. Hübner/Kaiser, Diakonie im geteilten

Deutschland.
44 Im Jahr 2012 waren in den über 30.000 diakonischen Einrichtun-

gen der Diakonie 450.000 Angestellte und 400.000 Ehrenamtliche tä-
tig. Zu den Zahlen und der Organisation des Diakonischen Werkes der
EKD vgl. jüngst: Klose, Werk. Vgl. außerdem FazNet vom 6.12.2006,
www.faz.net/s/RubEC1ACFE1EE274C81BCD3621EF555C83C/Doc˜E6074EAEEB31
746C6B1BF81E064127FD4˜ATpl˜Ecommon˜Scontent.htmlb, Zugriff 30.01.2015: „Die
ganz Großen der Branche heißen Caritas (katholisch) und Diakonisches Werk (evange-
lisch), die zusammen fast eine Million Mitarbeiter auf ihren Gehaltslisten führen.“ Insge-
samt erwirtschafteten die gemeinnützigen Einrichtungen der Wohlfahrtsverbände einen
Jahresumsatz von 55 Milliarden Euro (2002), innerhalb von fünf Jahren war der Umsatz
um 20% gestiegen, vgl. Enste, Wohlfahrtsverbände. Der Großteil der Mitarbeitenden in
diakonischen Einrichtungen sind Frauen, vgl. Sabine E. Schwenk-Vilov, Winzerin.

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.1 Forschungsthema 19

demographischen Entwicklung in unserem Land evident.45 Gleichzeitig steht
die Diakonie in Deutschland heute vor existentiellen Herausforderungen: Zu
nennen sind nur die Krise des Sozialstaats, die Konkurrenz der privaten An-
bieter und neue gesetzliche Bestimmungen innerhalb des zusammenwach-
senden Europas. Zukünftige Aufgabe der Diakonie wird es sein, ihren Ort in
der Gesellschaft wieder neu zu bestimmen.

Weibliche Diakonie bezeichnet das christlich motivierte soziale und pfle-
gerische Handeln von Frauen, organisiert in einer spezifisch gegliederten Ge-
meinschaft.46 Die Geschlechtsangabe verweist darauf, dass Frauen innerhalb
der Diakonie eine andere Tätigkeit und Organisationsform zugeordnet wur-
de als Männern.47 Die Frage, wie diese Abgrenzung vollzogen wurde bzw.
wird und mit welcher Begründung dies geschieht – also die Frage nach ei-
ner geschlechterverschiedenen Rollenzuweisung –, durchzieht die Geschich-
te der weiblichen Diakonie im 19. und 20. Jahrhundert mehr oder weniger
explizit. Der Begriff der weiblichen Diakonie wird maßgeblich erstmals von
Theodor Schäfer verwendet48 und hat zunächst ausschließlich hauptberuflich
tätige Frauen zum Subjekt, d.h. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts allein Dia-
konissen. Daneben wurde der Begriff selten gebraucht, um die Tätigkeit von
Frauen in Gemeinden und Vereinen zu kennzeichnen; so wurde etwa auch die
Frauenhilfe als „erweiterte weibliche Diakonie“ bezeichnet.49 Die Diakonis-
senmutterhäuser beharrten bis in die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg dar-
auf, dass sie allein die weibliche Diakonie vertreten würden. Dies wurde vor
allem in der Auseinandersetzung mit dem Konzept des Evangelischen Dia-
konievereins deutlich. Auch gegen die Bezeichnung von Verbandsschwestern
als diakonische Schwestern erhoben Diakonissenmutterhäuser lange Wider-
spruch.50 Während die Bezeichnung ,Diakonos‘ in der männlichen Form un-
mittelbar aus dem Neuen Testament abzuleiten ist, wird die weibliche Form
,Diakonissa‘ erst in den Briefen des Plinius im Jahr 112 erwähnt. Als ,Dia-
kon‘ wird jedoch im Neuen Testament auch eine Frau, Phöbe, in Röm 16,1
erwähnt. „Dienen“ als Tätigkeit wird hier also Frauen und Männern zuge-

45 Zur Frage der Zukunft der Diakonie und der Mutterhausdiakonie vgl. Wiefel-Jenner,
Mutterhausdiakonie.

46 Vgl. Baumann, Protestantismus; Lauterer, Liebestätigkeit; Scharffenorth, Schwestern;
Schmidt, Beruf; Thiele, Diakonissenmutterhäuser.

47 Zu den Wechselwirkungen von Organisationsstruktur und Frauenberufsbild in der Dia-
konie vgl. Schmidt, Tradition.

48 Schäfer, Weibliche Diakonie. Zu Schäfer vgl. Herrmann, Schäfer.
49 Zur Ausweitung des Begriffes ,Diakonie‘ vgl. Roeckle, Bericht, 111 f.
50 Dass nur eine Diakonisse richtig dienen könne, zeigt sich auch in der Selbstwahrneh-

mung der Schwestern: vgl. SAHS, S S-6: Interviews, Interview Schwester Irma Carl 01.
September 2005, 8.

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



20 1 Einleitung

schrieben – wobei noch zu diskutieren sein wird, wie der griechische Begriff
präzise zu fassen ist.51

Der Beruf der Diakonisse war im 19. Jahrhundert die erste Möglichkeit für
evangelische Frauen, anerkannt berufstätig zu sein, bzw. ihren Glauben und
eine Berufstätigkeit zu verbinden.52 An diesem Beruf lässt sich beispielhaft
verdeutlichen, was ein religiöser Beruf für Frauen bedeuten konnte.53 Hier
kann exemplarisch das Wechselspiel von Religion, Beruf und weiblichem
Geschlecht erforscht werden.54 Interessant dürfte es auch sein, der Frage
nachzugehen, wie Frauen auf das weibliche Pfarramt reagiert haben, und
zwar insbesondere die Frauen, denen dieser Weg verwehrt gewesen war.55

Die Diakonie stellt heute neben der in Landeskirchen verfassten Evangeli-
schen Kirche in Deutschland (EKD) eine davon unabhängige, verbandsmä-

51 Vgl. zu dieser Thematik die Dissertation von Anne Hentschel, die im folgenden Ab-
schnitt vorgestellt wird.

52 Zu der Diskussion um den Zusammenhang zwischen Frauenemanzipation und Protes-
tantismus im Hinblick auf den Beruf der Diakonisse im 19. Jahrhundert, vgl. Baumann,
Protestantismus.

53 Siehe auch die Bemerkungen von Schmidt in ihrer Einleitung zu der Verbindung von
Frauenbild und Berufsbild bzw. der Diakonie mit einem Frauenberuf (vgl. Schmidt, Be-
ruf Schwester). Sie geht der Frage nach, ob der Beruf der Diakonisse notwendigerweise
ein Frauenberuf sein sollte. Dabei insistiert sie darauf, dass die Diakoniegeschichte dem
Ansatz der Frauen- und Geschlechtergeschichte verpflichtet sein müsse. Dass dies leider
umgekehrt keineswegs gilt, dass also die Kirchen- und Diakoniegeschichte nach wie vor
oftmals einen ‚blinden Flecken‘ in der Geschlechtergeschichte darstellt, illustriert ein-
drücklich das jüngste Werk zur Geschlechtergeschichte der Basler Historikerin Opitz-
Belakhal, in dem man die Stichworte ‚Diakonie/Diakonissen‘ oder ‚Kirche/Religion‘
vergebens sucht: vgl. dies., Geschlechtergeschichte.

54 Diese Frage erhält eine zusätzliche Zuspitzung, wenn man diesen Beruf mit der Entwick-
lung des anderen religiösen Berufes, nämlich dem des Pfarramtes, vergleicht. Im Zuge
des 2. Weltkrieges wurde das Pfarramt zunehmend auch für Frauen geöffnet, erst als ein
Amt sui generis, schließlich in den 70er-Jahren als ein Amt für beide Geschlechter. So
wurde noch in den 60er-Jahren argumentiert, dass es ja bereits ein weibliches Amt für
Frauen in der Kirche gebe und somit das Pfarramt nicht nötig sei. Vgl. den ehemali-
gen Rektor der Diakonissenanstalt Neuendettelsau, Hermann Dietzfelbinger, Dienst, der
verschiedene Argumente gegen das Pfarramt für Frauen ausführt, u. a. dass es ihren „na-
türlichen Gaben“ mehr entspräche zu dienen als Theologie zu treiben.

55 Umgekehrt scheinen sich Theologinnen dezidiert von Diakonissen abgegrenzt zu haben,
was ein Argument für den blinden Fleck ‚Diakoniegeschichte‘ in der älteren feministi-
schen Kirchengeschichtsschreibung sein dürfte. Umso interessanter ist es, wie lange eine
geschlechterorientierte Kirchengeschichtsschreibung diesen wichtigen Bereich religiöser
Praxis von Frauen außer Acht gelassen hat. Ein Beispiel dafür ist der Sammelband von
Olenhusen, in dem es expressis verbis um Frauen unter dem Patriarchat der Kirchen geht,
fehlen die Diakonissen, während die katholischen Schwesternschaften breiten Raum ein-
nehmen (vgl. Olenhusen, Patriarchat).

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1.2 Stand der Forschung 21

ßig organisierte Form der Glaubensgemeinschaft dar.56 In Deutschland sind
in den rechtlich selbstständig agierenden 21 Diakonischen Werken 453.000
hauptamtliche Mitarbeiter beschäftigt und weitere rund 700.000 Mitarbei-
ter ehrenamtlich aktiv, zusammengefasst sind sie damit nach der Caritas, der
katholischen Entsprechung, eine der größten Institutionen Deutschlands und
unverzichtbarer Bestandteil des Sozialsystems. Es gibt etwa 27.100 diako-
nische Einrichtungen und Dienste mit insgesamt etwa einer Million Betreu-
ungsplätzen in Deutschland.57 Innere Mission bzw. Diakonie gehören his-
torisch wie aktuell zu den tragenden Elementen der sozialen Sicherung in
Deutschland.58 Das Wegbrechen dieser Arbeit hätte verheerende Folgen für
den Sozialstaat. Das ist der Rahmen, in dem sich die Diakonissenmutter-
häuser bewegen und in dem über das Ende dieser Lebens,- Glaubens- und
Arbeitsgemeinschaftsform nachzudenken ist. Der Wegfall der nahezu unent-
geltlich geleisteten Arbeit der Diakonissen stellt eine bisher noch kaum wahr-
genommene Herausforderung an die sozialen Sicherungssysteme in unserem
Land dar.

1.2 Stand der Forschung59

Während seit den 1970er-Jahren ein Teil der Veröffentlichungen zur Bedeu-
tung von Religion und protestantischer Kirche in der Bundesrepublik sich am
Paradigma der Restauration in einer sich modernisierenden Gesellschaft ori-
entierte,60 kommen die Forschungen der letzten zwei Jahrzehnte zu differen-
zierten Ergebnissen. Diese sind zum einen im Bereich der allgemeinen Ge-

56 So auch Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 40: „Seit ihrem Bestehen stand die In-
nere Mission in einem nicht zu unterschätzenden Spannungsverhältnis zur verfassten
Kirche.“ So wurde erst 1996 durch den Theologischen Ausschuss der EKD der Ent-
schluss gefasst, dem Diakonat neben dem Predigtamt kirchenrechtlich und theologisch
Rang einzuräumen.

57 Zahlen nach www.diakonie.de/zahlen-und-fakten-9056.html (Zugriff 15.07.2015). Zu
den derzeitigen Tätigkeitsfeldern der Diakonie in Deutschland vgl. Ruschke, Arbeits-
bereiche.

58 Vgl. Kaiser, Innere Mission und Diakonie, 17: „Ihre Wirksamkeit [der Diakonie,
R.S.] auf einzelnen Arbeitsgebieten, im Netzwerk verbandlicher Organisation, ihre
konzeptuell-innovativen Leistungen und schließlich ihr Beitrag zur Entstehung und Kon-
solidierung wohlfahrtsstaatlicher Gesinnung in unserem Lande sind unverkennbar.“

59 Vgl. jüngst den Themenquerschnitt bei Kaiser/Scheepers, Dienerinnen des Herrn.
60 Vgl. die Bewertung bei Greschat, Weder Neuanfang noch Restauration, 174. Beispielhaft

genannt sei für diese Deutung: Degen, Diakonie und Restauration. Zuletzt zu den Kon-
sequenzen der Modernisierung für die konfessionellen Wohlfahrtsverbände: Jähnichen
u. a., Modernisierung.

©
 2

01
5 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




