
7 

Vorwort 

Seit mehr als zwanzig Jahren hat sich hier in Heidesheim am Rhein eine 
gute Tradition herausgebildet. Durch den Lokalhistoriker Karl Urhegyi 
angeregt, begann man sich jeweils am 9. November mit den Ereignissen 
am 9. November 1938, der sogenannten Reichspogromnacht, auseinan-
derzusetzen. Indem man die Stellen im Dorfe aufsuchte, an denen die 
Juden gequält wurden, sollte die Erinnerung an die Opfer wieder wachge-
rufen werden. Organisiert wurde dies von dem örtlichen Verein „kul-
tur+politik“; später beteiligten sich auch die Evangelischen und Katholi-
schen Kirchengemeinden daran. Nach einigen Jahren gab es einen neuen 
Rahmen für die Veranstaltung. Nun fand man sich in einer Kapelle, der 
sogenannten ZOAR-Kapelle, zusammen, um der Opfer im Rahmen ei-
ner Andacht zu gedenken und einem Vortrag zuzuhören. Danach begab 
man sich wieder zu den genannten Stellen im Dorfe; neuerdings verweilte 
man auch bei den Stolpersteinen.  

Ein solcher Stein vermag aus meiner Sicht etwas zu bewegen: Er führt 
schockartig die bis heute klaffenden Wunden vor Augen, die durch die 
Verfolgung der Juden gerissen wurden, und fordert dadurch zum Nach- 
und Weiterdenken heraus. 

Auf dem Umschlag dieses Buches sehen wir das Bild eines Stolper-
steins, durch das uns das Schicksal eines in Heidesheim ansässigen jüdi-
schen Ehepaars: Max und Johanna Holländer nahegebracht wird. Schon 
seit 1933 haben sie unter dem neuen Regime zu leiden; durch den 9. 
November 1938 soll sich aber ihr Leben schlagartig ändern. Im Nachwort 
informiert uns Jochen Schmidt detailliert und auf eine sehr engagierte 
Weise über die Leidensgeschichte dieses Paares, aber auch über die be-
schämende Nachgeschichte dieser Geschehnisse seit dem Ende des Krie-
ges sowie über weitere Opfer des nationalsozialistischen Regimes in Hei-
desheim. All dies bildet den lokalgeschichtlichen Hintergrund für die 
mittlerweile zehn, jeweils am 9. November gehaltenen Vorträge, in denen 
ich Anstöße zu einem Weiterdenken zu geben suche. Ich selbst stamme 
nicht aus Heidesheim, sondern aus Berlin. Von 1980 bis 2006 arbeitete 
ich als Literaturwissenschaftler an der „Johannes-Gutenberg- Universität“ 
in Mainz. Von 2004 bis 2015 gehörte ich dem Kirchenvorstand der evan-
gelischen Kirche von Heidesheim an. 



8 

In der Nachkriegszeit tat man lange so, als ob das Ungeheuerliche, das 
gerade geschehen war, einen selbst deswegen nicht direkt beträfe, weil es 
von anderen, „Nazis“ genannt, angerichtet worden wäre. Diese Lebens-
lüge half den Westdeutschen dabei, sich auf ihr „Wirtschaftswunder“ zu 
konzentrieren. Neu anzufangen bedeutete nun, jedenfalls nicht bei sich 
selbst anzufangen. Der Umschwung kam in den späten sechziger Jahren 
– insbesondere durch „1968“. Man musste also erst lernen, dass diejeni-
gen, die man distanzierend „Nazis“ genannt hatte, sich oft gar nicht so 
sehr von einem selbst unterschieden, sie sogar zur eigenen Familie gehör-
ten. Damit schien der Flucht vor sich selbst endgültig die Grundlage ent-
zogen worden zu sein. Heutzutage allerdings sind wieder politische Ten-
denzen lebendig geworden, welche die Kultivierung eines nationalen 
Selbstgefühls und die Beendigung dieser schmerzlichen Selbstprüfung 
propagieren. Die neuralgischen Stellen in der eigenen Geschichte sollen 
nicht mehr das Behagen an sich selbst verderben. In meinen Vorträgen 
am 9. November bemühe ich mich aber gerade darum, solche wunden 
Punkte in unserer politischen, kirchlichen und kulturellen Geschichte 
möglichst genau ins Auge zu fassen. Dieses Datum ist deswegen ein his-
torisches Schlüsseldatum, weil ja durch die Ereignisse vom 9. November 
1938 die Dämme brachen. Nun kam ein sich beschleunigender Prozess 
der Ausgrenzung von Minderheiten in Gang, der in den Holocaust, also 
die systematische Vernichtung der europäischen Juden, mündete. 

Eine Herausforderung war es für mich, in meinen Vorträgen Worte 
für ein solches, eigentlich sprachlos machendes Geschehen zu finden. Be-
wusst zu machen versuchte ich auch, welch große Schäden wir Deutsche 
uns selbst und unserer Kultur durch das Verbrechen an den Juden zuge-
fügt haben. Die Rückbesinnung auf die nationale Identität bleibt hohl, 
wenn sie auf Kosten solcher Einsichten geht. Eine nationale Identität, die 
auf Verdrängungen beruht, kann nur ein Schwindel sein. 

Im Anhang habe ich Vorträge zusammengestellt, die bei sonstigen Ge-
legenheiten gehalten wurden. Auch in ihnen versuche ich zu ergründen, 
wie wir als Deutsche dabei versagen konnten, mit dem Anderssein ande-
rer Deutscher, der Juden, umzugehen. 

 



9 

Grußwort 
der Evangelischen Kirchengemeinde 

„Wir sind in die Irre gegangen“ so lautet ein Zitat aus dem „Darmstädter 
Wort“, mit dem sich evangelische Christen 1947 – neun Jahre nach der 
sogenannten Reichspogromnacht – zu ihrer historischen Mitverantwor-
tung für die Ursachen und Folgen des Nationalsozialismus bekannten. 

Wie tief wir in die Irre gegangen sind, daran erinnerten seit dem 11. 
November 2008 Jahr für Jahr die Vorträge von Dr. Helmut Pillau, die er 
im Rahmen einer Ökumenischen Gedenkfeier in der Kapelle ZOAR in 
Heidesheim hielt. 

Als Evangelische Kirchengemeinde können wir froh und dankbar sein, 
solch einen beharrlichen Mahner unter uns zu haben, der die Erinnerung 
an die Geschehnisse der Pogromnacht und die daraus resultierenden Ent-
wicklungen bis in die Gegenwart aufzeigte und zum Weiterdenken ani-
mierte. Damit schuf er ein Bewusstsein dafür, dass in Sprache und Hal-
tung gegenüber Menschen jüdischen Glaubens die Vergangenheit in er-
schreckender Weise noch lebendig ist. Als Christen haben wir den Auf-
trag, dem aufkeimenden Antisemitismus und Populismus entgegenzutre-
ten – mit Wort und Tat. 

 
Erika Hagemann, Pfarrerin 

 



10 

Die christlichen Kirchen in Deutschland 
und die Verfolgung der Juden 

9. 11. 2008 
Seit ihrer Machtübernahme im Jahre 1933 ging es den Nationalsozialisten 
darum, die Deutschen jüdischer Herkunft mit Hilfe diskriminierender 
Gesetze wie dem Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums 
von 1933 und den rassistischen „Nürnberger Gesetzen“ von 1936 aus 
dem Zusammenhang der deutschen Gesellschaft herauszulösen. Mit dem 
9. November 1938 wird diesen Deutschen vor Augen geführt, dass sie 
nunmehr auch in ihrer materiellen und leiblichen Existenz ernsthaft be-
droht sind. Das Attentat auf den deutschen Diplomaten Ernst vom Rath 
am 7. November in Paris dient den Nazis als Vorwand dafür, ein Pogrom 
gegen die jüdischen Deutschen zu entfesseln. Eine Bereitschaft zu solchen 
gewalttätigen Aktionen lässt sich bereits Anfang des Jahres registrieren; in 
Gang gesetzt werden sie am 9. November auch durch Initiativen von Jo-
seph Goebbels.1 Wert wird darauf gelegt, die Aggressionen gegenüber 
Menschen und Sachen als spontanen Ausbruch einer Empörung über die 
Juden erscheinen zu lassen: 267 Synagogen werden zerstört, 7500 Ge-
schäfte verwüstet, 91 jüdische Deutsche getötet, viele Hundert in den 
Selbstmord getrieben und 26 000 Männer – zeitweise – in Konzentrati-
onslager verschleppt.2  

Obwohl die Unschuld der Opfer offen zutage liegt, bleibt die Haltung 
der deutschen Bevölkerung gegenüber diesen Vorgängen eher indiffe-
rent. Sie schwankt zwischen Neugierde, Beschämung, Schadenfreude 
und gelegentlicher Lust an der Gewalttätigkeit. Die Nazis können damit 
zufrieden sein, die Zuschauer bei diesen Exzessen mindestens in morali-
scher Hinsicht zu ihren Komplizen gemacht zu haben.3 

                                                 
1 Saul Friedländer: Das Dritte Reich und die Juden. München: Beck, 2007, S. 

292. 
2 Ebd., S. 298.  
3 Vgl. Peter Gay: Meine deutsche Frage. Jugend in Berlin 1933-1939. München: 

Beck, 1999, S. 151.  



11 

Wo bleiben in dieser Situation die Kirchen? Es fällt auf, dass diejeni-
gen schweigen, von denen am ehesten ein moralischer Protest in der Öf-
fentlichkeit zu erwarten gewesen wäre.4 Dies betrifft nicht nur die oppor-
tunistische Mehrheit innerhalb der evangelischen Kirche, sondern auch 
die innerkirchliche Opposition, die „Bekennende Kirche“, sowie die ka-
tholische Kirche. Einzelne evangelische Pfarrer wie etwa Julius von Jan in 
Württemberg, der in einer Predigt zum Bußtag am 16. November kritisch 
auf die Ereignisse reagierte, wurden von ihrer Kirchenleitung im Stich ge-
lassen.5 Wie ist dieses Versagen zu erklären? Um eine Antwort zu finden, 
möchte ich kurz die Geschichte des Verhältnisses zwischen den christli-
chen Kirchen und dem nationalsozialistischen Staat vor 1938 und dann 
von 1938 bis 1945 rekapitulieren. Am Schluss soll ein Blick auf die Nach-
kriegszeit und die Gegenwart geworfen werden. 

Die evangelische Kirche in Deutschland ist in ihrer Geschichte für na-
tionale Fixierungen weit anfälliger gewesen als die katholische Kirche.6 
Dies soll sich auf verhängnisvolle Weise im „Dritten Reich“ erweisen. Be-
reits unmittelbar vor der Machtübernahme Hitlers, d.h. im Jahre 1932, 
gewannen die national orientierten Christen, die sogenannten Deutschen 
Christen, bei den Kirchenwahlen eine Zwei-Drittel-Mehrheit. Statt, wie 
eigentlich von einer christlichen Kirche zu erwarten, eine kritische Dis-
tanz gegenüber der politischen Macht zu wahren, degradierten sich die 
„Deutschen Christen“ freudig zu einer religiösen Hilfstruppe der Natio-

                                                 
4 Friedländer (Nr. 1), S. 319. Vgl. auch: Renate Wind: Dem Rad in die Speichen 

fallen. Die Lebensgeschichte des Dietrich Bonhoeffer. Weinheim und Basel: 
Beltz 1999, S. 157. 

5 Vgl. den Text dieser Predigt bei www.evangelisch-am-albtrauf.de/fileadmin /me-
diapool/gemeinden/KG_evangelisch_am_albtrauf/Oberlenningen/Doku-
mente/Julius-von-JAN_Broschuere.pdf  

6 Vgl. zur Illustration das Engagement der deutschen Protestanten für den natio-
nalen Mythos von Hermann dem Cherusker: „Die Enthüllung des Hermann-
denkmals fiel mitten in die Zeit des Kulturkampfes zwischen Staat und katholi-
scher Kirche – und Arminius feierte als historischer Kämpfer gegen Rom pro-
testantische Urständ. ‚Gott sei geklagt’, rief der lippische Superintendent bei der 
Einweihung entrüstet aus, ‚dass es noch Deutsche gibt, denen die Herrlichkeit 
des Deutschen Reiches ein Dorn im Auge ist.’“ Tillmann Bendikowski: Mythos 
einer Schlacht. In: Die Zeit, Nr. 45, 30. 10. 2008, S. 21. 



12 

nalsozialisten. Für diese waren ja der Nationalismus und der Antisemitis-
mus unauflöslich miteinander verknüpft. Das richtige Nationalbewusst-
sein sollte sich allererst durch eine radikale Abgrenzung von den Juden 
formieren können. So beeilten sich die „Deutschen Christen“ damit, die 
Anwendung des sogenannten „Arierparagraphen“ auf das kirchliche Le-
ben zu fordern. Ende 1933 hieß es auf einer Veranstaltung der „Deut-
schen Christen“ im Berliner Sportpalast: „In der deutschen Volkskirche 
haben Menschen fremden Blutes nichts zu suchen, weder auf noch unter 
den Kanzeln.“ 7  

Es hätte wohl den endgültigen geistlichen Ruin der evangelischen Kir-
che bedeutet, wenn nicht zumindest einige wenige die Unvereinbarkeit 
solcher Tendenzen mit den Grundsätzen des Christentums erkannt hät-
ten. Der religiöse Kult des Nationalen, wie er von den Nationalsozialisten 
gepflegt wurde, bedeutete ja die Vergötzung eines weltlichen Wertes, die 
dem christlichen – wie auch dem jüdischen – Glauben zutiefst wider-
sprach. Diese Erkenntnis veranlasste Martin Niemöller und Dietrich 
Bonhoeffer im September 1933 dazu, mit einem Aufruf gegen die Ein-
führung des „Arierparagraphen“ in der Kirche zu protestieren und 
schließlich einen „Pfarrernotbund“ zu gründen. Ein Jahr später sollte 
dann mit der Barmer Theologischen Erklärung die oppositionelle „Be-
kennende Kirche“ entstehen.  

Saul Friedländer hat jedoch in seinem Buch Das Dritte Reich und die 
Juden einen scharfen Blick dafür, wie begrenzt das Engagement selbst der 
„Bekennenden Kirche“ für die jüdischen Deutschen war. Man wandte 
sich zwar entschieden gegen einen Ausschluss der konvertierten Juden 
aus der Kirche – sei’s als Gemeindemitglieder, sei’s als Bedienstete – , 
reagierte aber kaum auf die immer massiver werdende Diskriminierung 
der jüdischen Deutschen im öffentlichen Leben. Diese Einschränkung 
kommt auch 1939 bei einer Kontroverse mit den „Deutschen Christen“ 
über die sogenannte Godesberger Erklärung zum Vorschein. Den „Deut-
schen Christen“ ging es bei dieser Erklärung vor allem darum, einen „un-
überbrückbaren religiösen Gegensatz“8 des christlichen Glaubens zum Ju-
dentum herauszustellen. Eine praktische Konsequenz aus dieser Position 
bestand übrigens darin, ein „Institut zur Erforschung und Beseitigung des 
                                                 
7 Zitiert nach: Friedländer (Nr. 1), S. 1060. 
8 Zitiert nach Friedländer (Nr. 1), S. 350. 



13 

jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben“ zu gründen. Ein 
Ergebnis solcher Aktivitäten bestand in einer revidierten Fassung des 
„Neuen Testaments“, worin Wörter wie Jehova, Israel, Zion und Jerusa-
lem getilgt waren.9  

Die „Bekennende Kirche“ wandte sich zwar gegen solche Konsequen-
zen, die ja auf eine Selbstabschaffung des Christentums hinausliefen. Sie 
verteidigte das „Alte Testament“ und kämpfte gegen den Ausschluss der 
konvertierten Juden aus der Kirche. Auf der anderen Seite räumte sie 
aber dem Staate das Recht ein, „eine ernste und verantwortungsvolle Ras-
senpolitik zur Reinerhaltung unseres Volkes“ zu treiben.10  

Offensichtlich war also selbst der „Bekennenden Kirche“ das Engage-
ment für die verfolgten jüdischen Deutschen keine Herzenssache. Die 
christliche Nächstenliebe blieb hier eigentümlich rationiert, wie sich eben 
anlässlich des 9. November 1938 gezeigt hatte. 

Als ein tieferer Grund für diese Zurückhaltung muss wohl generell das 
Unvermögen des Christentums gelten, mit seiner Herkunft aus der jüdi-
schen Religion klar zu kommen. Die Abweichung vom traditionellen Ju-
dentum, die sich aus der Orientierung an Jesus Christus ergab, sollte bald 
die tiefere Verwurzelung im Judentum überdecken. Anstelle einer Dank-
barkeit gegenüber der spirituell befreienden Lehre entwickelte sich ein 
Unwillen gegenüber der vermeintlichen Starrheit dieser Lehre, der tradi-
tionelle christliche „Antijudaismus“. 

Die Nationalsozialisten machten sich nur allzu gern solche Traditionen 
in Verbindung mit den fremdenfeindlichen Affekten verschreckter Bür-
ger zu Nutze. Ablesbar wird dies etwa an einer Ausstellung mit dem Titel: 
Der ewige Jude von 1937 in München. Ergänzend dazu wurde die Dra-
matisierung einer üblen antijüdischen Schrift Martin Luthers geboten: 
Von den Juden und ihren Lügen, in welcher der Reformator unverblümt 
zur Vertreibung der Juden aufrief: „Drum immer weg mit ihnen.“11 Lu-
thers viel gerühmter Sinn für das Mundwerk der einfachen Leute ent-
puppt sich hier als Geschmack an dumpfen Ressentiments. 

                                                 
9 Friedländer (Nr. 1), S. 350. 
10 Zitiert nach Friedländer (Nr. 1), S. 436.  
11 Dr. Martin Luthers Sämtliche Schriften Bd. 20, hrsg. von Dr. Joh. Georg Walch. 

Nachdruck der Ausgabe von 1880-1910. Groß Oesingen 1986, Sp. 1994.  



14 

Davon waren selbst herausragende Persönlichkeiten der „Bekennen-
den Kirche“ nicht frei. So äußerte sich Otto Dibelius, damals Superinten-
dent, nach dem Kriege Bischof von Berlin und Brandenburg, in einem 
österlichen Sendschreiben von 1933 folgendermaßen: „Ich habe mich 
trotz des bösen Klangs, den das Wort besitzt, immer als Antisemiten ge-
wusst.“12Selbst Martin Niemöller erklärte 1937 in einem Gerichtsprozess, 
die Juden seien ihm „unsympathisch und fremd“.13 Wie sehr sich auch 
gebildete Protestanten gegenüber dem Geist der Bergpredigt, ihrer toll-
kühnen Humanität, verschließen, zeigt sich an ihrer Neigung, vermeint-
lich Andersartige, eben die Juden, auf eine selbstgerechte Weise zu dis-
kreditieren.  

Durch den Holocaust, also die industrialisierte Ausrottung der euro-
päischen Juden seit 1942, wird auch die innere Legitimität der christlichen 
Kirchen in Deutschland bis ins Mark getroffen. Bevor ich darauf zu spre-
chen komme, möchte ich kurz einen Blick auf die Haltung der katholi-
schen Kirche zum nationalsozialistischen Staat und zur Verfolgung der 
Juden werfen. Diese Kirche war zunächst froh, ihre Existenz unter den 
neuen politischen Umständen durch das „Reichskonkordat“ von 1933 
abgesichert zu haben. Der damalige Papst Pius XI. registrierte jedoch zu-
nehmend Diskrepanzen zwischen der christlichen Lehre und der Politik 
Hitlers. Dies kam vor allem in der Enzyklika Von brennender Sorge von 
1937 zum Ausdruck, in der u. a. die Rassetheorien der Nationalsozialis-
ten verdammt wurden. Eine explizite Bezugnahme auf die aktuelle Situa-
tion der Juden fehlte aber dabei. Berühmt wurde eine eher private Äuße-
rung des Papstes am 6. September 1938: „Der Antisemitismus ist nicht 
vertretbar. Wir sind im geistlichen Sinne Semiten.“14 Als Pius XII. 1939 
auf Pius XI. folgte, sollte es jedoch zu einer Kursänderung kommen. Der 
neue Papst suchte prinzipiell Konfrontationen mit dem Regime Hitlers 
zu vermeiden; Saul Friedländer spricht hier von einem „katholischen 
Appeasement“.15 Bezeichnend war etwa, wie im Jahre 1943 eine mutige 
Initiative des Bischofs von Berlin: Konrad Graf Preysing abgeblockt 

                                                 
12 Zitiert nach Friedländer (Nr. 1), S. 55. 
13Ebd., S. 58.  
14 Zitiert nach Friedländer S. 272.  
15 Friedländer (Nr. 1), S. 436.  



15 

wurde. Die Bischofskonferenz unter Kardinal Bertram war dagegen, sei-
nen Entwurf einer Petition zugunsten der Juden zu akzeptieren. Der 
Kommentar des päpstlichen Nuntius lautete: „Nächstenliebe ist schön 
und gut. Aber die größte Nächstenliebe besteht darin, der Kirche keine 
Schwierigkeiten zu machen.“16 Was ist aber von einer Institution zu hal-
ten, die sich wesentlich durch die Nächstenliebe legitimiert, aber zuguns-
ten ihres Bestandes auf die Praktizierung der Nächstenliebe verzichtet? 

Durch die systematische Vernichtung der europäischen Juden von 
1942 bis 1945 nahm der Antisemitismus in Deutschland eine Form an, 
die sicherlich nicht mehr den Intentionen der meisten Deutschen ent-
sprach. Auf der anderen Seite wurde aber dieses organisatorisch höchst 
anspruchsvolle Projekt nur deswegen möglich, weil die Täter wie schon 
beim 9. November 1938 mit der Passivität der Bevölkerung rechnen 
konnten. Sich gegen die mörderische Konsequenz von Ressentiments zu 
wenden, denen man selbst vielleicht auch aus religiösen Motiven zuneigte, 
schien unter den gegebenen Umständen nicht möglich zu sein. So ließ 
man es geschehen, indem man sich zugleich innerlich gegen eine Ausei-
nandersetzung mit diesem Geschehen, seiner Unverzeihlichkeit, sperrte. 

Victor Klemperer, Mitglied der evangelischen Kirche, aber als „Jude“ 
nur durch seine „arische“ Ehefrau vor dem Schlimmsten bewahrt, hat 
diese unwillkommene Mitwisserschaft der Deutschen in seinem Tage-
buch präzis registriert und reflektiert. Am 10. August 1942 schreibt er mit 
Blick auf einen kleinen Beamten, der über die Verfolgung der Juden gut 
Bescheid wissen musste: 

[Er] will nicht sehen, was ihm peinlich wäre, darin liegt seine Mitschuld, 
und darin ist er typisch und repräsentativ für eine ungeheure Schicht… 
Diese Schicht ist mitschuldig und muß mitbüßen. Andernfalls, um es pa-
thetisch auszudrücken, ist Deutschlands Seele für Zeit und Ewigkeit ver-
loren.17 

Auch die christlichen Kirchen in Deutschland wollten nicht so genau hin-
sehen – einmal abgesehen von den mutigen Initiativen Einzelner und 
mancher Einrichtungen –, weil ihnen der mörderische Antisemitismus 

                                                 
16 Zitiert nach Friedländer (Nr. 1), S. 898. 
17Victor Klemperer: Tagebücher 1942. Hrsg. von Walter Nowojski unter Mitar-

beit von Hadwig Klemperer. Berlin: Aufbau Taschenbuch Verlag 2006, S. 201. 



16 

der Nationalsozialisten sonst vielleicht ihre eigene traditionelle Juden-
feindschaft vor Augen geführt hätte. Da die Wahrheit kaum auszuhalten 
war, behalfen sich viele Deutsche, auch hohe Repräsentanten der Kirche, 
nach dem Kriege mit Lügen. So behauptete Kardinal Bertram, der noch 
Anfang Mai 1945 ein feierliches Requiem für den Katholiken Adolf Hit-
ler angeordnet hatte18, von der systematischen Ermordung der Juden 
nichts gewusst zu haben.19 Dies war aber nachweislich falsch. Die evange-
lische Kirche legte zwar im Oktober 1945 ein Stuttgarter Schuldbekennt-
nis ab, beließ aber fast alle „Deutsche Christen“ in ihren kirchlichen Äm-
tern.20 Der anglikanische Bischof George Bell, ein enger Freund Dietrich 
Bonhoeffers, bemängelte zu Recht, dass in diesem „Schuldbekenntnis“ 
von dem christlichen Antijudaismus und der Verfolgung der Juden über-
haupt nicht die Rede war. Bonhoeffer, der als einziger Protestant eine 
wegweisende theologische Position – auch im Hinblick auf das Verhältnis 
zu den Juden –21 während des „Dritten Reiches“ formuliert hatte und noch 
1945 hingerichtet worden war, wurde durch das Verhalten der evangeli-
schen Kirche objektiv desavouiert. Der Kirchenfunktionär Heckel, der 
Bonhoeffer bei den staatlichen Behörden denunziert hatte, stieg nach 
dem Kriege zum „Flüchtlingsbischof“ auf.22 Als 1953 im KZ Flossenbürg, 
der Hinrichtungsstätte Bonhoeffers, eine Gedenkfeier für den Theologen 
stattfinden sollte, lehnte der zuständige Landesbischof Meiser demonst-
rativ eine Teilnahme ab.23 Noch heutzutage kann er von dem Geschäfts-
führer eines Pforzheimer Unternehmens und Mitglied der CDU als „ganz 
gewöhnlicher Landesverräter“ diffamiert werden.24  

                                                 
18 Friedländer (Nr. 1), S. 1045. 
19 Ebd., S. 897. 
20 Wind (Nr. 4), S. 92-93.  
21 Dietrich Bonhoeffer: Erbe und Verfall. In: derselbe: Werke Bd. 6: Ethik. Hrsg. 

von Ilse Tödt u. a. München: Chr. Kaiser 1992, S. 95. (Vgl. dazu: Friedländer 
[Nr. 1], S. 958-959) 

22 Wind (Nr. 4), S. 143-144.  
23 Ebd., S. 179-180. 
24 „Landesverräter Bonhoeffer“. Wasser-Verbandschef und CDU-Mitglied diffa-

miert NS-Widerständler. Von Gabriele Renz. In: Frankfurter Rundschau vom 
8./9. 11. 2008, S. 10.  




