
gt_08045 / Barth / p. 1 / 20.12.08



gt_08045 / Barth / p. 2 / 20.12.08

Hans-Martin Barth, geb. 1939, Dr. theol., ist Professor em. für
Systematische Theologie und Religionsphilosophie am Fachbereich
Evangelische Theologie der Philipps-Universität Marburg.



gt_08045 / Barth / p. 3 / 20.12.08

Hans-Martin Barth

Die Theologie
Martin Luthers

Eine kritische Würdigung



gt_08045 / Barth / p. 4 / 20.12.08

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über https://portal.dnb.de abrufbar.

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

2. Auflage, 2017
Copyright © 2009 by Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 München

Der Verlag weist ausdrücklich darauf hin, dass im Text enthaltene externe Links vom
Verlag bis zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung eingesehen werden konnten.
Auf spätere Veränderungen hat der Verlag keinen Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist
daher ausgeschlossen.

Umschlaggestaltung: Init GmbH, Bielefeld, unter Verwendung eines Portraits von
Martin Luther, © Bettmann/CORBIS
Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Druck und Einband: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-579-08045-1

www.gtvh.de



gt_08045 / Barth / p. 5 / 20.12.08

Vorwort

Um den »Kern der Nuss, das Innere des Weizens, das Mark der Knochen« soll es
nach Luthers Auffassung in der Theologie gehen. Er wollte herausfinden, worauf
es im Leben und im Sterben ankommt, und das Wesentliche vom Unwesent-
lichen oder gar Schädlichen scheiden. Im Blick auf seine eigene Zeit dürfte ihm
das weitgehend gelungen sein. Inzwischen ist ein halbes Jahrtausend vergangen,
und es stellt sich die Frage, ob es ihm aus heutiger Sicht gelungen ist, die Spreu
vom Weizen zu trennen, ob er zum Mark der Knochen vorzudringen vermochte
und ob der Kern der von ihm geknackten Nuss noch schmackhaft ist und auch in
künftigen Zeiten wird nähren können.

Die Sekundärliteratur über ihn ist kaum überschaubar, aber schon seine
Werke in ihren verschiedenen Ausgaben stellten für jeden Bearbeiter / jede Bear-
beiterin eine Herausforderung dar. Wo ist hier der Kern, das Mark, das Innere
des Weizens? Was daran kräftigt und nährt, was ist bekömmlich? Es bedarf einer
kritischen Sichtung angesichts einer radikal veränderten soziokulturellen Situa-
tion und heute zu verantwortender theologischer Fragestellungen. Dazu ver-
sucht das vorliegende Buch einen Beitrag zu leisten.

Ich selber kehre damit zu meinen theologischen Anfängen zurück. Luther
hat mich jedoch mein ganzes Leben lang begleitet. Die Vorlesungen über seine
Theologie in Marburg habe ich immer besonders gern gehalten, und dabei gab es
nicht selten etwas zu lachen. Am Ende eines Sommer-Semesters verspeisten wir
gemeinsam »Luther-Brot«, das ich aus Wittenberg mitgebracht hatte. Eingeleitet
war eine Vorlesungsstunde immer durch ein Luther-Wort und eine anschließen-
de »silent minute«.

Aufgewachsen in einer lutherischen Landeskirche konnte ich aber später
auch Weltluthertum kennenlernen, in lutherischen theologischen Ausbildungs-
stätten, in Ungarn, Japan oder Indien. Ich hielt Gastvorlesungen über Themen
lutherischer Theologie in Gettysburg / Pa. und in Sao Leopoldo / Rio Grande do
Sul. Der ökumenischen Vermittlung Luthers dienten Vorlesungsreihen am Isti-
tuto di Studi Ecumenici zunächst in Verona, dann in Venedig und an der Wal-
denserfakultät in Rom. Auch in den interreligiösen Dialog an der buddhistischen
Otani University in Kyoto konnte ich Luther einbringen. Aus alledem erwuchsen
mir zahlreiche Einsichten, Erfahrungen und auch Materialien, auf die ich nun
zurückgreifen kann. In dem vorliegenden Buch fasst sich meine Jahrzehnte lange,
freilich immer kritischer werdende Beschäftigung mit dem Reformator zusam-
men.

Mit großer theologiegeschichtlicher und systematisch-theologischer Kom-
petenz hat mein Studienfreund Pfr. Dr. Bernhard Brons / Nürnberg das Manu-

5



gt_08045 / Barth / p. 6 / 20.12.08

skript durchgesehen. Nicht wenige seiner Einwände und Kommentierungen
wären einer eigenen Publikation wert. Für Korrekturhilfe und mancherlei An-
regungen habe ich meinem ehemaligen Promovenden Pfr. Dr. Gernot Schulze-
Wegener / Rauschenberg und – wie bei allen meinen bisherigen Veröffentlichun-
gen – meiner Frau zu danken, die gerade bei unseren häufigen Gesprächen über
Luther ihrem zweiten Vornamen – Käthe – alle Ehre gemacht hat. Bei der Bewäl-
tigung der schreibtechnischen Probleme hat sich erneut Frau Inge Radparvar
glänzend bewährt. Diedrich Steen, Programmleiter und Lektor beim Güters-
loher Verlagshaus, hat sich dankenswerterweise nicht nur um übersehene Tipp-
fehler, sondern auch um die ansprechende Präsentation und Ausstattung des
Buches gekümmert. Nicht gelungen ist mir leider auch in diesem Buch eine sinn-
volle Nutzung der inklusiven Sprache.

Einige Kapitel hat Landesbischof i. R. Prof. Dr. Gerhard Müller durchgese-
hen; einzelne Hinweise verdanke ich meinem Marburger Kollegen Prof. Dr. Hans
Schneider. Nicht alle meine Gesprächspartner waren mit allen meiner Thesen
einverstanden. Einer von ihnen merkte an, wer meine Entscheidungen nicht tei-
le, werde Kritik anmelden. Mitunter hat mich auch jemand gewarnt, ich solle
»nicht zu kritisch« sein. Als Referenzrahmen meiner Kritik dient mir in etwa
das Verständnis des christlichen Glaubens, wie ich es in meiner Dogmatik
(32008) dargelegt habe. Gerade an der weiteren kritischen Aufarbeitung der
Theologie Luthers muss jeder Leser / jede Leserin sich selbst beteiligen. Die zahl-
reichen Anmerkungen sind eher für die Fachleute gedacht.

Während der Arbeit an meiner Dissertation (über Luther) hatte ich mir eine
Karteikarte mit einem zufällig gefundenen Luther-Zitat (WA 17/1, 81,30f.)auf-
gestellt: Utut mecum sit, tamen Deus est Deus – wie auch immer es um mich
stehen mag, dennoch bleibt Gott Gott. Das gehört für mich zum »Kern der
Nuss«.

Marburg, am Reformationsfest 2008 Hans-Martin Barth

6

Vorwort



gt_08045 / Barth / p. 7 / 20.12.08

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

A. Annäherung: Zugänge und Zugangsschwierigkeiten . . . 21

1. Luther objektiv und / oder subjektiv . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
1.1 Luther auf den ersten Blick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
1.2 Objektive Wahrnehmungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
1.3 Subjektive Erfahrungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

2. Methodologische Probleme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
2.1 Historisch-genetische Darstellung . . . . . . . . . . . . . . . . 30
2.2 Systematisch-theologische Darstellung . . . . . . . . . . . . . . 31
2.3 Der Ort theologischer Fehlurteile . . . . . . . . . . . . . . . . 33
2.4 Fragestellungen und Leitperspektive . . . . . . . . . . . . . . . 34

3. Zugänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
3.1 Luthers Biographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
3.2 Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
3.3 Luther-Deutungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

3.3.1 Innerprotestantische Deutungen . . . . . . . . . . . . . 41
3.3.2 Ökumenische Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

3.4 Luther als Theologe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
3.4.1 Traditionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
3.4.2 Arbeitsfelder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
3.4.3 Lektüre-Empfehlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

3.5 Der Philosoph Luther . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48

4. Zugangsschwierigkeiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
4.1 Antisemitismus? Luther und die Juden . . . . . . . . . . . . . . 49

4.1.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . 49
4.1.2 Stationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
4.1.3 Erklärungsversuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
4.1.4 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

4.2 Intoleranz? Luther und der Islam . . . . . . . . . . . . . . . . . 64
4.2.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . 64

7



gt_08045 / Barth / p. 8 / 20.12.08

4.2.2 Phänomenologische Wahrnehmungen . . . . . . . . . . 65
4.2.3 Theologische Beurteilung des Islam . . . . . . . . . . . . 70
4.2.4 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

4.3 Opportunismus? Luthers Haltung im Bauernkrieg . . . . . . . . 78
4.3.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . 78
4.3.2 Der Hergang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
4.3.3 Theologische Argumentation . . . . . . . . . . . . . . . 82
4.3.4 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

4.4 Aberglaube? Luthers Stellung zu Hexenwesen und Dämonologie 88
4.4.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . 88
4.4.2 Zauberei und Hexenwesen . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
4.4.3 Teufel und Dämonen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
4.4.4 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

B. Wahrnehmungen: Luthers Theologie als Provokation . . 103

1. Konflikt – zwischen Theologie und Philosophie . . . . . . . . . . . 105
1.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 105
1.2 Philosophie auf dem Prüfstand . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

1.2.1 Der schalkhafte Aristoteles und die scholastische
Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
a. Die Thesen gegen die scholastische Theologie . . . . . 108
b. Wider Latomus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
c. De servo arbitrio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
d. Die Thesen über Johannes 1,14 . . . . . . . . . . . . 110

1.2.2 Die Vernunft – Hure des Teufels und Gabe Gottes . . . . 111
a. Die Problematik der unerleuchteten Vernunft . . . . . 111
b. Die Vernunft als Gottesgeschenk . . . . . . . . . . . . 113

1.2.3 Die Ambivalenz der Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . 114
1.3 Theologie, emanzipiert und emanzipierend . . . . . . . . . . . 116

1.3.1 Der rechtfertigende Gott und der sündige Mensch:
Gegenstand der Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

1.3.2 Oratio, Meditatio, Tentatio: Die Methode der Theologie . 119
1.3.3 Metaphern, Tropen, neue Worte:

die Sprache der Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
1.3.4 Die Funktion der Theologie: Dienst an Verkündigung,

Lehre und Bekenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
1.4 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

1.4.1 Historisches Fehlurteil? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128

8

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 9 / 20.12.08

1.4.2 Rache der Rationalität? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130
a. Existentielle versus sapientiale Theologie . . . . . . . 130
b. Double bind . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131
c. Schöpfungsverantwortung . . . . . . . . . . . . . . . 132

1.4.3 Individualisierung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132
a. Die Bedeutung der Theologie für Kirche und

Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
b. Die Bedeutung von Kirche und Gesellschaft für die

Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133
1.4.3 Thematische Reduktion? . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
1.4.4 Theologische Sprachkompetenz . . . . . . . . . . . . . . 135

2. Rivalität – zwischen Heiliger Schrift und menschlicher Tradition . . 137
2.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 137
2.2 Die Zweideutigkeit der Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . 139

2.2.1 Tradition als Gefahr für die Kirche . . . . . . . . . . . . 140
2.2.2 Die Unumgänglichkeit und Kritikbedürftigkeit der

Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
2.2.3 Die Ambivalenz der Erfahrung als Grund problematischer

Traditionsbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
2.3 Gottes Wort und die Heilige Schrift . . . . . . . . . . . . . . . 146

2.3.1 Gottes schöpferisches Wort . . . . . . . . . . . . . . . . 146
2.3.2 Die Heilige Schrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
2.3.3 Die Mitte der Schrift: Christus . . . . . . . . . . . . . . 154

2.4 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
2.4.1 Fragen zu Luthers Bibelübersetzung . . . . . . . . . . . . 159
2.4.2 Anthropologische Einwände . . . . . . . . . . . . . . . . 161

a. Relevanz des Wortes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
b. Relevanz des Bibelwortes . . . . . . . . . . . . . . . . 161
c. Geist und Buchstabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
d. Wort und Tat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162

2.4.3 Hermeneutische Probleme . . . . . . . . . . . . . . . . . 163
a. Verdeckter Biblizismus? . . . . . . . . . . . . . . . . 163
b. Dreifaltiges Wort! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163
c. Fernwirkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

2.4.4 Ökumenische Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
a. Die Bibel als Buch der Kirche . . . . . . . . . . . . . 165
b. Gültige Schrift-Auslegung . . . . . . . . . . . . . . . 165
c. Segen der Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
d. Wort, Sakrament und Bild . . . . . . . . . . . . . . . 167

9

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 10 / 20.12.08

3. Alternative – zwischen Kreuz und Selbstbestimmung . . . . . . . . 169
3.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 169
3.2 Der Ansatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171

3.2.1 Biblischer Hintergrund . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
3.2.2 Die Thesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
3.2.3 Die Grundaussagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

a. Positive Aussagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
b. Kritisch abweisende Aussagen . . . . . . . . . . . . . 175

3.3 Modifikationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177
3.3.1 Die Diskussion um das Verständnis des

Heiligen Abendmahls . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177
3.3.2 Der Knecht Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178

3.4 Theologia crucis als theologische Gesamtperspektive . . . . . . 180
3.4.1 Das Kreuz Christi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
3.4.2 Das Kreuz der Glaubenden . . . . . . . . . . . . . . . . 181
3.4.3 Das Kreuz der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182

3.5 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
3.5.1 Der psychologische Einwand: Masochismus? . . . . . . . 184
3.5.2 Politische Implikationen: Das Kreuz und der Bauernkrieg 185
3.5.3 Theologischer Einwand: Wo bleibt die Auferstehung? . . 186
3.5.4 Anthropologischer Einwand: Wo bleibt der Mensch? . . . 187
3.5.5 Der homiletische Einwand: Wem soll das einleuchten? . . 189
3.5.6 Der religionskritische Einwand: Wieso das Kreuz Christi

und nicht das »Rad der Lehre« oder der
»Ruf des Propheten«? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191

4. Durchbruch – vom verborgenen zum offenbaren Gott . . . . . . . . 193
4.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 193
4.2 Vorklärungen zum Verständnis der Unterscheidung zwischen

verborgenem und offenbarem Gott . . . . . . . . . . . . . . . 195
4.2.1 Der Ausgangspunkt – die Frage nach der Gotteserkenntnis 195
4.2.2 Die Notwendigkeit der Unterscheidung zwischen

verborgenem und offenbarem Gott . . . . . . . . . . . . 197
a. Widerstand des biblischen Zeugnisses . . . . . . . . . 197
b. Die Sprache der Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . 198
c. Das soteriologische Motiv . . . . . . . . . . . . . . . 198
d. Mystischer Hintergrund? . . . . . . . . . . . . . . . . 199

4.2.3 Die Begrifflichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
4.3 Der verborgene Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200

4.3.1 Gottes »Masken« in Schöpfung und Geschichte . . . . . . 201
a. Schöpfung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201
b. Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202

10

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 11 / 20.12.08

4.3.2 Gottes Verborgenheit infolge von Sünde und unfreiem
menschlichem Willensvermögen . . . . . . . . . . . . . 203
a. Das Böse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203
b. Das unfreie Willensvermögen . . . . . . . . . . . . . 205
c. Gottes Freiheit und Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . 206

4.3.3 Die Verwechselbarkeit von Gott und Teufel . . . . . . . . 207
a. Die Situation des Menschen . . . . . . . . . . . . . . 207
b. Satan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
c. Die Ununterscheidbarkeit von Gott und Teufel . . . . 208

4.4 Der offenbare Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
4.4.1 Gott in Christus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
4.4.2 Vom verborgenen zum offenbaren Gott fliehen . . . . . . 211
4.4.3 Die Gewissheit der Prädestination zum Heil . . . . . . . 212

a. Die vordergründigen Anfechtungen . . . . . . . . . . 213
b. Prädestinationsanfechtung . . . . . . . . . . . . . . . 213

4.4.4 Das Wirken des Heiligen Geistes . . . . . . . . . . . . . 215
4.5 Der dreieine Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217

4.5.1 Das Bekenntnis zum trinitarischen Dogma . . . . . . . . 217
a. Die trinitarische Basis . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
b. Der eschatologische Vorbehalt . . . . . . . . . . . . . 218
c. Die soteriologische Relevanz . . . . . . . . . . . . . . 219

4.5.2 Der dreieine Gott und die Unterscheidung zwischen
verborgenem und offenbarem Gott . . . . . . . . . . . . . . . 220

a. Die Distinktion im Dienst des Bekenntnisses . . . . . 220
b. Die christologische Konzentration . . . . . . . . . . . 221

4.6 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222
4.6.1 Ambivalentes Gottesbild? . . . . . . . . . . . . . . . . . 222

a. Theologiegeschichtliche Einordnung . . . . . . . . . . 223
b. Relativierungsversuche . . . . . . . . . . . . . . . . . 223

4.6.2 Gotteslehre als Seelsorge? . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
4.6.3 Gottes Verborgenheit als Herausforderung . . . . . . . . 228

5. Spannung – zwischen Gesetz und Evangelium . . . . . . . . . . . . 230
5.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 230
5.2 Der Stellenwert der Unterscheidung und Zuordnung von Gesetz

und Evangelium innerhalb von Luthers Theologie . . . . . . . 232
5.3 Gesetz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234

5.3.1 Die inhaltliche Forderung des Gesetzes . . . . . . . . . . 234
5.3.2 Die Funktion des Gesetzes . . . . . . . . . . . . . . . . . 236

a. Gesellschaftliche Funktion . . . . . . . . . . . . . . . 236
b. Spirituelle Funktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237

11

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 12 / 20.12.08

5.4 Evangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240
5.4.1 Die Verheißung des Evangeliums . . . . . . . . . . . . . 240
5.4.2 Die Funktion des Evangeliums . . . . . . . . . . . . . . 241

5.5 Das Verhältnis von Gesetz und Evangelium . . . . . . . . . . . 241
5.5.1 Gesetz und Evangelium im Rechtfertigungsgeschehen . . 241
5.5.2 Gesetz und Evangelium im Vollzug christlicher Existenz . 243

5.6 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245
5.6.1 Mechanismen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246
5.6.2 Falsche Reihenfolge? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247
5.6.3 Seelsorgliche Aspekte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
5.6.4 Ökumenische Implikationen . . . . . . . . . . . . . . . 250
5.6.5 Die kritische Funktion der Distinktion »Gesetz und

Evangelium« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 250
5.6.6 Gesetz und Evangelium im Horizont der Gegenwart . . . 251

6. Identität – »Sünder und gerecht zugleich« . . . . . . . . . . . . . . 253
6.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 253
6.2 Botschaft und Lehre von der Rechtfertigung . . . . . . . . . . . 256
6.3 Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257

6.3.1 Sünde als Beziehungsphänomen . . . . . . . . . . . . . 258
a. Unzureichende Bestimmungen von Sünde . . . . . . . 258
b. Die Störung der Gottesbeziehung . . . . . . . . . . . 259
c. Die Störung der Beziehung zwischen den Menschen . 259
d. Die gestörte Beziehung des Menschen zu sich selbst . . 260

6.3.2 Die Gesamtsituation des Menschen unter der Herrschaft
der Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261
a. Die Gesamtsituation des einzelnen Menschen . . . . . 261
b. Die Grundsituation aller Menschen . . . . . . . . . . 262

6.4 Rechtfertigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 264
6.4.1 Allein aus Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265

a. Hamartiozentrische Begründung . . . . . . . . . . . 265
b. Theozentrische Argumentation . . . . . . . . . . . . 266

6.4.2 Um Christi willen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267
a. Das lateinische Modell . . . . . . . . . . . . . . . . . 268
b. Das klassische Modell . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
c. Gottes versöhnende Liebe . . . . . . . . . . . . . . . 270
d. admirabile commercium und imputatio . . . . . . . . 271

6.4.3 Durch den Glauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273
a. Die applikative Funktion des Glaubens . . . . . . . . 274
b. Die disjunktive Funktion des Glaubens . . . . . . . . 276
c. Die kreative Funktion des Glaubens . . . . . . . . . . 276

12

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 13 / 20.12.08

6.5 Glaube und Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
6.5.1 Die Kraft des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
6.5.2 Die Frucht des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279
6.5.3 Der Glaubende – »Sünder und Gerechter zugleich« . . . . 281

6.6 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284
6.6.1 Anthropozentrismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285

a. Überzogener Individualismus? . . . . . . . . . . . . . 285
b. Fehlendes ökologisches Bewusstsein? . . . . . . . . . 285

6.6.2 Einseitiges Menschenbild? . . . . . . . . . . . . . . . . . 286
a. Pessimistische Anthropologie? . . . . . . . . . . . . . 286
b. Allzu optimistische Anthropologie? . . . . . . . . . . 287
c. Zynische Anthropologie? . . . . . . . . . . . . . . . . 288
d. Das empirische Ich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289

6.6.3 Exegetische Problematik . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
a. Eklektizismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 290
b. Beispiel verfehlter Exegese? . . . . . . . . . . . . . . . 290

6.6.4 Ökumenische Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . . 291
a. Anfragen aus ostkirchlich-orthodoxer Sicht . . . . . . 291
b. Anfragen aus römisch-katholischer Sicht . . . . . . . 293
c. Unsachgemäßer Christozentrismus? . . . . . . . . . . 295

6.6.5 Das Problem der Vermittelbarkeit . . . . . . . . . . . . . 295

7. Dialektik – von Freiheit und Gebundenheit . . . . . . . . . . . . . 299
7.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 299
7.2 Empirische Entscheidungsfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . 301
7.3 Der Glanz christlicher Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . 302

7.3.1 Befreiung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303
7.3.2 Die Kraft der Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304
7.3.3 Die Dynamik der Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . 305

7.4 Das Elend menschlicher Gebundenheit . . . . . . . . . . . . . 307
7.4.1 Die Gebundenheit des Willensvermögens . . . . . . . . . 308

a. Die Sendung Jesu Christi . . . . . . . . . . . . . . . . 309
b. Die Erlösungsbedürftigkeit des Menschen . . . . . . . 309
c. Die Allwirksamkeit Gottes . . . . . . . . . . . . . . . 310

7.4.2 Der Glaubende – das befreite Lasttier . . . . . . . . . . . 310
7.4.3 Gewissheit des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . 312

7.5 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 314
7.5.1 Freiheit diesseits und jenseits psychologischer Einsichten . 314

a. Unterbestimmung der Autonomie des Menschen? . . . 314
b. Fehlurteile im Blick auf die psychische Konstitution

des Menschen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315
c. Neue Gesichtspunkte durch die Hirnforschung? . . . . 315

13

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 14 / 20.12.08

7.5.2 Die soziologisch-ekklesiologische Dimension der Freiheit . 316
7.5.3 Die Dialektik von Freiheit und Gebundenheit . . . . . . 318

a. Problematische Anthropologie? . . . . . . . . . . . . 319
b. Problematische Gotteslehre? . . . . . . . . . . . . . . 321

8. Komplementarität – von Wort und Sakrament . . . . . . . . . . . . 322
8.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 322
8.2 Luthers neuer Sakramentsbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . 325

8.2.1 Polemik gegen das »wortlose« Sakrament . . . . . . . . . 327
8.2.2 Polemik gegen das »folgenlose« Sakrament . . . . . . . . 329

8.3 Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331
8.3.1 Taufe als Paradigma der Rechtfertigung . . . . . . . . . . 331

a. Die seelsorglich-therapeutische Funktion der Taufe . . 331
b. Kindertaufe und Kinderglaube . . . . . . . . . . . . . 332
c. Glaube und Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334

8.3.2 Taufe und Gemeinde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335
8.4 Abendmahl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

8.4.1 Die ekklesiologische Bedeutung des Abendmahls . . . . . 338
a. Funktionale Gegenseitigkeit . . . . . . . . . . . . . . 338
b. Gemeinsames Bekenntnis . . . . . . . . . . . . . . . 339

8.4.2 Christologische Mitte des Abendmahls . . . . . . . . . . 340
a. Das Opfer Christi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340
b. Der Wortlaut der Einsetzungsworte . . . . . . . . . . 343
c. Christuspräsenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345

1. Der soteriologische Ausgangspunkt . . . . . . . . . 345
2. Philosophische Hilfskonstruktionen . . . . . . . . . 346
3. Theologische Sprachfindung . . . . . . . . . . . . 347
4. Problematische Implikationen . . . . . . . . . . . . 348
5. Christologische Alternative . . . . . . . . . . . . . 349

8.4.3 Die therapeutische Funktion des Heiligen Abendmahls . . 350
a. Personale und ganzheitliche Zueignung des Heils . . . 351
b. Integration in den Leib Christi . . . . . . . . . . . . . 352
c. Identifikation mit Christus . . . . . . . . . . . . . . . 352
d. Katharsis – Versöhnung mit dem Existenzgrund . . . 353
e. Emanzipation gegenüber dem Destruktiven und

Chaotischen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 354
8.5 Beichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 355

8.5.1 Die Beichte – ein Sakrament? . . . . . . . . . . . . . . . 355
8.5.2 Das Bekenntnis der Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . 357
8.5.3 Die Absolution und der »kleine Bann« . . . . . . . . . . 358
8.5.4 Einzelbeichte und »offene Schuld« . . . . . . . . . . . . 359

14

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 15 / 20.12.08

8.6 Gottes Wort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 361
8.6.1 Die Predigt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 362
8.6.2 Das Predigtamt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 364
8.6.3 Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 366

8.7 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369
8.7.1 Wortfetischismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 370
8.7.2 Sakramentspositivismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . 372
8.7.3 Fehlende trinitarische Verankerung der Tauflehre? . . . . 374
8.7.4 Philosophische Befangenheit in der Abendmahlslehre? . . 376
8.7.5 Ekklesiologisches Defizit? . . . . . . . . . . . . . . . . . 377
8.7.6 Ökumenisches Konflikt- und Friedenspotential . . . . . . 378

9. Kampf – zwischen »wahrer« und »falscher« Kirche . . . . . . . . . 382
9.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 383
9.2 Kirche als »Geschöpf des Wortes« . . . . . . . . . . . . . . . . 385

9.2.1 Das Woher der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386
9.2.2 Die Identifizierbarkeit der Kirche . . . . . . . . . . . . . 387

a. Sichtbare, unsichtbare und verborgene Kirche . . . . . 388
b. Die Kennzeichen der Kirche . . . . . . . . . . . . . . 390
c. Das Selbstverständnis der Reformation . . . . . . . . 391

9.3 Gemeinschaft der Heiligen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 392
9.3.1 Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 392
9.3.2 Die Heiligen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 394

9.4 Allgemeines, gegenseitiges und gemeinsames Priestertum . . . . 395
9.4.1 Die theologische Begründung . . . . . . . . . . . . . . . 396
9.4.2 Die Konsequenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 397

a. Kirchenkritische Impulse . . . . . . . . . . . . . . . . 397
b. Konstruktive ekklesiologische Impulse . . . . . . . . . 397

9.5 Das Amt und die Ämter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401
9.5.1 Theologische Begründung des Amts . . . . . . . . . . . 402

a. Amt und allgemeines Priestertum . . . . . . . . . . . 402
b. Ordinationsgebundenes Amt . . . . . . . . . . . . . . 403

9.5.2 Die Gestalt des Amtes / der Ämter . . . . . . . . . . . . 404
a. Ordination . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 404
b. Gegliedertes Amt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405

9.5.3 Der gemeinsame Auftrag von Amt und allgemeinem
Priestertum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 407

9.6 Der apokalyptische Kampf der Kirche . . . . . . . . . . . . . . 408
9.6.1 Römische und schwärmerische Häresie . . . . . . . . . . 408
9.6.2 Politische Gefahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410
9.6.3 Die »Synagoge« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410
9.6.4 Der »Antichrist« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 411

15

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 16 / 20.12.08

9.7 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 413
9.7.1 Luthers Vision von der Kirche – eine Überforderung? . . 413
9.7.2 Tragik des allgemeinen Priestertums? . . . . . . . . . . . 414
9.7.3 Mangelndes institutionelles Interesse? . . . . . . . . . . . 416
9.7.4 Unsachgemäße Polemik? . . . . . . . . . . . . . . . . . 417
9.7.5 Dualismus-Befangenheit? . . . . . . . . . . . . . . . . . 420

10. Arbeitsteilung – Gottes linke und Gottes rechte Hand . . . . . . . . 422
10.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 422

10.1.1 Der Wandel der Zeiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . 422
10.1.2 Problematisches im Rückblick . . . . . . . . . . . . . . 424

10.2 Zugriffs-Schwierigkeiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 425
10.2.1 Die Begrifflichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 425
10.2.2 Historischer Hintergrund und biographisch bedingte

Klärungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 426
10.3 Gottes Regiment mit der »Linken« . . . . . . . . . . . . . . . . 429

10.3.1 Die »Obrigkeit« (»politia«) . . . . . . . . . . . . . . . . 430
a. Widersprüchliche Argumentation . . . . . . . . . . . 430
b. Obrigkeitliche Aufgaben und Befugnisse . . . . . . . 431
c. Regieren als Paradigma vernunftgemäßen Handelns . 433

10.3.2 Ehe und Familie, Wirtschaft, Arbeit und Beruf
(»oeconomia«) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 434
a. Ehe und Familie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 434
b. Arbeit, Beruf und Wirtschaft . . . . . . . . . . . . . 438

10.3.3 Die Kirche als Institution . . . . . . . . . . . . . . . . . 441
10.4 Das Zusammenwirken zwischen der linken und der rechten

Hand Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 444
10.4.1 Gottes Regiment mit der linken und der rechten Hand . 444
10.4.2 Der Christenmensch in unterschiedlichen Lebens-

zusammenhängen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 445
a. Der Christenmensch unter den beiden Regimenten . 446
b. Christliche Existenz im Rahmen der drei Stände . . . 447

10.4.3 Der politische Auftrag des einzelnen Christen und der
Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 448

10.5 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 450
10.5.1 Historische Belastungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 451

a. Schwieriges Erbgut . . . . . . . . . . . . . . . . . . 451
b. Biographische Implikationen . . . . . . . . . . . . . 452

10.5.2 Verfehlte Orientierung an einer überholten Ordnung? . . 453
10.5.3 Doppelte Moral? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 455
10.5.4 Theologische Defizite und Desiderate . . . . . . . . . . 456

a. Unzureichende biblische Begründung? . . . . . . . . 457

16

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 17 / 20.12.08

b. Fehlende systematisch-theologische Einbindung? . . 457
c. Inkonsistente Gotteslehre? . . . . . . . . . . . . . . . 458

11. Christliche Existenz – säkular und spirituell . . . . . . . . . . . . . 461
11.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 461
11.2 Die Notwendigkeit ethischer Orientierung . . . . . . . . . . . 462

11.2.1 Wider die Antinomer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 463
11.2.2 Der Dekalog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 465
11.2.3 Die Bergpredigt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 467
11.2.4 Das Doppelgebot der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . 469

11.3 Glaube und Lebensstil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 471
11.3.1 Glaube und Alltag . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 472
11.3.2 Glaube als Gebet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 473

a. Gebet als inneres Geschehen . . . . . . . . . . . . . 474
b. Das Vaterunser als Modell . . . . . . . . . . . . . . . 476
c. Gebet als äußerer Vollzug . . . . . . . . . . . . . . . 477
d. Meditation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 478

11.3.3 Vom Katechismus geprägter Lebensstil . . . . . . . . . . 479
a. Der Ort des Katechismus im Alltag . . . . . . . . . . 479
b. Die spirituelle Dynamik des Katechismus . . . . . . . 480

11.4 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 481
11.4.1 Gefahr der Selbstsäkularisierung? . . . . . . . . . . . . 482
11.4.2 Verlust christlicher Lebensformen . . . . . . . . . . . . 483
11.4.3 Christliches Ethos ohne materiales Proprium? . . . . . . 484
11.4.4 Einseitiges Gottesbild? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 485
11.4.5 Begrenzte Eschatologie? . . . . . . . . . . . . . . . . . 487
11.4.6 Maximalprogramm für eine Minderheit? . . . . . . . . 488

12. Verschränkung – von Zeit und ewigem Leben . . . . . . . . . . . . 490
12.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . . . . . . . . . 490
12.2 Verstehens-Voraussetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 491

a. Luther teilt die Apokalyptik seiner Zeit. . . . . . . . . 492
b. Hermeneutische Probleme . . . . . . . . . . . . . . . 493

12.3 Gottes Walten in Zeit und Geschichte . . . . . . . . . . . . . . 494
12.4 Sterben können . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496

12.4.1 Sünde, Tod und Teufel . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496
12.4.2 Der Tod als Ende des Widerstands gegen Gott . . . . . . 497
12.4.3 Das Tödlein Tod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 498
12.4.4 Vorbereitung auf den Tod? . . . . . . . . . . . . . . . . 500

12.5 Auferstehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 501
12.5.1 Auferweckung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 501
12.5.2 Das Jüngste Gericht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 504

17

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 18 / 20.12.08

12.5.3 Der liebe Jüngste Tag . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 506
12.6 Kritische Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 507

12.6.1 Befangenheit in zeitgenössischen apokalyptischen
Vorstellungen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 508

12.6.2 Mittelalterliche Diesseitsfremdheit? . . . . . . . . . . . 509
12.6.3 Offene theologische Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . 509
12.6.4 Die evangelische Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . 511

C. Folgerungen: Mit Luther über Luther hinaus . . . . . . . . 513

1. Das Bleibende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 516
1.1 Existenztheologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 516
1.2 An der Bibel gewonnene Theologie . . . . . . . . . . . . . . . 518
1.3 Befreiende Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 520

2. Das zu Verabschiedende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 522
2.1 Konstitutions- und sozialisationsbedingte Befangenheiten . . . 522
2.2 Religiöse Intoleranz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 524
2.3 Tendenziell dualistisches Denken . . . . . . . . . . . . . . . . 526

3. Das zu Entfaltende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 529
3.1 Als protestantisch erkennbarer Lebensstil . . . . . . . . . . . . 529
3.2 Geistliche Hermeneutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 531

3.2.1 Erkenntnisleitende Perspektive . . . . . . . . . . . . . . 531
3.2.2 Mehrfacher Schriftsinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . 532
3.2.3 Pfingstliche Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 533

3.3 Intensivierung der Ekklesiologie . . . . . . . . . . . . . . . . . 534
3.3.1 Dynamische Ekklesiologie . . . . . . . . . . . . . . . . . 534
3.3.2 Missionarische Ekklesiologie . . . . . . . . . . . . . . . 535
3.3.3 Ökumenisch orientierte Ekklesiologie . . . . . . . . . . . 536
3.3.4 Eschatologisch bestimmte Ekklesiologie . . . . . . . . . . 538

3.4 Integrative Trinitätslehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 539

4. Die Theologie Martin Luthers – existenziell inspirierend und global
anschlussfähig . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 542
4.1 Daseinsanalyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 543
4.2 Daseinstranszendenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 545
4.3 Daseinskompetenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 547

18

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 19 / 20.12.08

D. Anhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 551

1. Technische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 553

2. Abkürzungen und Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 554
2.1 Biblische Bücher . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 554

1. Altes Testament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 554
2. Neues Testament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 555

2.2 Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 556
2.3 Verlagsorte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558

3. Auswahlbibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 559
3.1 Ausgaben der Werke Luthers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 559
3.2 Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 559

4. Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 571
4.1 Bibelstellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 571
4.2 Personen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 574
4.3 Begriffe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 579

19

Inhalt



gt_08045 / Barth / p. 20 / 20.12.08



gt_08045 / Barth / p. 21 / 20.12.08

A. Annäherung:
Zugänge und

Zugangsschwierigkeiten



gt_08045 / Barth / p. 22 / 20.12.08



gt_08045 / Barth / p. 23 / 20.12.08

1. Luther objektiv und / oder subjektiv

1.1 Luther auf den ersten Blick

Martin Luther gehört in unseren Breiten zu denjenigen Größen der Geistes-
geschichte, von denen jeder schon gehört hat, aber nur wenige etwas Genaues
zu sagen wissen. Dies gilt sicherlich für das Gros unserer Gesellschaft; vermutlich
trifft es aber ebenso für die Situation innerhalb der Kirchen zu, jedenfalls auch
innerhalb der evangelischen Kirche. In der katholischen Theologie und Kirche
wird der Reformator gelegentlich als authentischer Zeuge christlicher Existenz
wahrgenommen, trotz der verbleibenden dogmatischen Vorbehalte; innerhalb
der eigenen Reihen aber begegnet man ihm oft mit einer gewissen Ratlosigkeit.

Offensichtlich gibt es Schwierigkeiten, zu Luther Zugang zu finden, und den
Verdacht, es könnte sich vielleicht doch auch gar nicht so sehr lohnen. Bedeuten-
de Autoren haben dazu beigetragen, ein negatives Klischee des Reformators zu
verbreiten. Thomas Mann stellt in seiner berühmten Washingtoner Rede 1945
fest: »… Martin Luther, eine riesenhafte Inkarnation deutschen Wesens, war au-
ßerordentlich musikalisch. Ich liebe ihn nicht, das gestehe ich offen. Das Deut-
sche in Reinkultur, das Separatistisch-Antirömische, Anti-Europäische, befrem-
det und ängstet mich, auch wenn es als evangelische Freiheit und geistliche
Emanzipation erscheint, und das spezifisch Lutherische, das Cholerisch-Grobia-
nische, das Schimpfen, Speien und Wüten, das fürchterlich Robuste, verbunden
mit zarter Gemütstiefe und dem massivsten Aberglauben, Dämonen, incubi und
Kielkröpfe, erregt meine instinktive Abneigung. Ich hätte nicht Luthers Tischgast
sein mögen …«1 Ist Martin Luther tatsächlich eine rüpelhafte, dem deutschen
Mittelalter zugehörende Gestalt, für die es im heutigen zivilisierten Europa, das
keine Binnengrenzen mehr kennt und in einem lebhaften wirtschaftlichen und
geistigen Austausch steht, keinen Platz mehr gibt? Jedenfalls könnte es den An-
schein haben. Karl Barth, der Schweizer Theologe, fand zu Beginn des Zweiten
Weltkriegs, das deutsche Volk leide »an der Erbschaft eines besonders tiefsinni-
gen und gerade darum besonders wilden, unweisen, lebensunkundigen Heiden-
tums. Und es leidet an der Erbschaft des größten christlichen Deutschen: an dem
Irrtum Martin Luthers hinsichtlich des Verhältnisses von Gesetz und Evangeli-
um, von weltlicher und geistlicher Ordnung und Macht, durch den sein natür-
liches Heidentum nicht sowohl begrenzt und beschränkt als vielmehr ideo-

23

1. Zitiert nach Hermann Glaser / Karl Heinz Stahl (Hg.), Luther gestern und heute. Texte
zu einer deutschen Gestalt, F 1983, 286.



gt_08045 / Barth / p. 24 / 20.12.08

logisch verklärt, bestätigt und bestärkt worden ist … Der Hitlerismus ist der
gegenwärtige böse Traum des erst in der lutherischen Form christianisierten
deutschen Heiden …«2 Spricht hier der enttäuschte Theologe und Professor,
der die Anfänge des Nationalsozialismus selbst miterlebt hat und in deren Folgen
seine Professur verlor, oder ist hier eine echte Fehlentwicklung evangelischer
Theologie angezeigt und gebrandmarkt?

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts lassen sich selbst derart negativ qualifizie-
rende Urteile, wie sie Thomas Mann oder Karl Barth vorgetragen haben, kaum
noch nachvollziehen – mangels eines entsprechenden Kenntnisstands. Luther ist
ein Unbekannter geworden. Noch vor 50 Jahren konnte man von »Angst vor
Luther« sprechen.3 Heute mag man, wenn schon, eher Angst um Luther haben:
Blamiert er den Protestantismus? Richtig bleibt jedenfalls, dass er auf den, der
sich mit ihm beschäftigt, entweder abstoßend oder anziehend wirken wird.
Wenn man sich ernsthaft auf ihn einlässt, wird man Stellung beziehen müssen;
achselzuckend kommt man an Luther kaum vorbei – oder man ist ihm nicht
wirklich begegnet.

Das Unbehagen, das manche dem Reformator gegenüber empfinden, dürfte
auch darin begründet sein, dass er sich so schwer einordnen lässt. Offensichtlich
ist er kein Heiliger, wie Franz von Assisi, der die Herzen auch des modernen
Menschen zu gewinnen vermöchte, sympathisch in seiner Naivität, liebenswür-
dig, anspruchslos; keine Gestalt, die man ästhetisch oder spirituell goutieren
könnte! Man vergleiche nur einmal die heitere Atmosphäre Assisis, die den Geist
des Poverello noch heute auszustrahlen scheint, mit der grauen Alltagsstimmung
des norddeutschen Provinzstädtchens Wittenberg. Die Tourismusbranche kann
mit Luther, so sehr sie sich auch bemüht, keine großen Geschäfte machen! Mit
seinem Leben und Werk verbindet sich vielmehr eine Atmosphäre von Kampf
und Widerspruch: »Ich bin dazu geboren, dass ich mit Rotten und Teufeln krie-
gen und zu Felde liegen muss«, daher seien seine Bücher stürmisch und kämpfe-
risch. »Ich muss die Klötze und Stämme ausrotten, Dornen und Hecken weg
hauen (…)«; er sei derjenige, der »die Bahn brechen und zurichten« muss.4

Nicht immer ist zu erkennen, dass sich hinter derartigen markigen Worten ein
fröhlicher, grimmiger Humor verbirgt: »Ich fresse wie ein Böhme und saufe wie
ein Deutscher, das sei Gott gedankt, Amen!«5 Mit dieser Bemerkung will Luther
seiner besorgten Käthe versichern, dass es ihm wirklich gut geht. Oft stehen sol-
che Grobianismen aber auch tatsächlich im Dienst eines theologischen An-

24

2. Zitiert nach Glaser / Stahl 1983, 262 f. Vgl. Gerhard Ebeling, Über die Reformation
hinaus? Zur Luther-Kritik Karl Barths, in: Joachim Heubach (Hg.), Luther und Barth,
in: ZThK.B 6 (1986), 33–75.

3. Kurt Ihlenfeld, Angst vor Luther?, Witten und B 1967.
4. WA 30/2, 68,12–16; vgl. WA 30/2, 650,16f.
5. WA.BR 9, 168,5 f.

Luther objektiv und / oder subjektiv



gt_08045 / Barth / p. 25 / 20.12.08

spruchs, der einem an die Nieren und auf die Nerven gehen kann. Charakteris-
tisch für Luther ist »die entschiedene Alternative, das exklusive Entweder –
Oder«.6 Das wird uns noch zu beschäftigen haben. »Es ist kein mittleres Reich
zwischen dem Reich Gottes und dem Reich des Satans.«7 Spricht so ein reflek-
tierter Theologe oder ein unverbesserlicher Fundamentalist? Luther ist kein Hei-
liger, aber er ist auch kein weitsichtiger Denker, wie Thomas von Aquin oder
Descartes, der Modelle der Weltdeutung und der Daseinsbewältigung anzubieten
hätte, über die sich diskutieren lässt. Wozu soll die Beschäftigung mit ihm gut
sein? In der Krise des Umgangs mit Luther spiegelt sich in gewisser Weise die
Krise des Protestantismus: Der Protestantismus ist keine fromme Bewegung,
die die Welt durch Meditation und asketische Lebensformen bessern würde; er
ist aber auch keine säkulare Ideologie, die ideologische Perspektiven und politi-
sche Handlungsanweisungen liefern würde. Von reformatorischer Frömmigkeit
führt kein Weg zur Esoterik, und die säkularen und säkularisierenden Elemente
des Protestantismus gewinnen ihm nicht die Sympathie der Intellektuellen, je-
denfalls heute nicht mehr. Der Protestantismus stellt einen »dritten Weg« dar,
dessen Gefahren und Chancen gerade bei der Beschäftigung mit Luther deutlich
werden.

1.1 Objektive Wahrnehmungen

Im öffentlichen Bewusstsein steht Luther hinter einer verhängnisvollen Entwick-
lung der abendländischen Geschichte, die vermutlich auch ohne ihn eingetreten
wäre, die sich aber nun einmal mit seinem Namen verbindet: Spaltung der
Christenheit, Zerfall der Einheit von sozioökonomisch geprägter Kultur und re-
ligiöser Sinnfindung, Pluralismus, Individualisierung, Heraufkommen einer
Moderne, deren Segnungen uns heute höchst zweifelhaft erscheinen. Nun mar-
kiert 1517 keineswegs die erste Spaltung der Christenheit; im Jahr 1054 hatte
sich die lateinische Kirche vom Osten getrennt, und schon im Anschluss an das
Konzil von Chalcedon 451 waren die Wege zwischen der chalcedonensischen
und der non-chalcedonensischen Christentheit auseinandergegangen. Eine Ein-
heit der Kirche, wie sie romantisierende Ökumeniker heute erträumen, hat es nie
gegeben; man denke nur an die Fülle konkurrierender und miteinander streiten-
der Bewegungen in der Alten Kirche oder auch an die Vielzahl der Stimmen im
Neuen Testament. Trotzdem verbindet sich nun einmal mit Luthers Namen das
Bewusstsein, dass die Einheit Europas zerbrochen ist. Selbst wenn man geneigt
sein sollte, seine Rolle in dieser Entwicklung eher gering einzuschätzen, bleibt

25

6. Jörg Baur, Extreme Theologie, in: Ders., Luther und seine klassischen Erben, Tü 1993,
8.

7. WA 18, 743,33 f. (Übers.).

Objektive Wahrnehmungen



gt_08045 / Barth / p. 26 / 20.12.08

immer noch die Vorstellung, dass er (auch ohne dies eigentlich zu intendieren)
eine christliche Konfession »gegründet« hat. Er gilt damit als Verfechter eines uns
heute abstoßenden und überwindungsbedürftigen Konfessionalismus, hinein-
verstrickt und sich hineinverstrickend in politische Abhängigkeiten. Selbst in-
nerhalb des Protestantismus war es lange nur schwer zu vermitteln, dass die
evangelische Kirche ihren Anfang nicht im Jahr 1517, sondern im Neuen Testa-
ment hat! Auch die politische Stellung des Reformators wird mit wenig Differen-
zierungsbedürfnis durch die Etikette »Bauernkrieg« und »Fürstenknecht« ge-
kennzeichnet.

Eine schreckliche Belastung stellen freilich Luthers Äußerungen zu den Ju-
den dar. Julius Streicher, der Gauleiter von Franken, einer der schlimmsten An-
tisemiten des »Dritten Reiches«, äußerte in den Nürnberger Prozessen, wenn
Luther lebte, säße er statt seiner auf der Anklagebank. Hans Asmussen fragte
1947: »Muss Luther nach Nürnberg?«8 Nun hat kein nationalsozialistischer An-
tisemit bei Luther nachgelesen, wie er sich den Juden gegenüber verhalten solle.
Insofern kann man nur in einem sehr indirekten Sinne von einer Wirkungs-
geschichte der antijüdischen Äußerungen Luthers sprechen. Schlimm genug je-
doch, dass sich Antisemiten auf entsprechende Aussagen Luthers, der im dama-
ligen Deutschland noch als Autorität galt, berufen konnten!

All die genannten Schwierigkeiten, zu Luther ein positives Verhältnis zu fin-
den, wiegen vermutlich gering angesichts der Tatsache, dass der seiner selbst be-
wusste und auf seine Selbstverwirklichung bedachte Mensch sich dem Grund-
anliegen der Theologie Luthers kaum zu öffnen vermag: Der Rede von der alles
begründenden und alles bewältigenden Gnade Gottes. Der eschatologische Ho-
rizont, der für Luther und die meisten seiner Zeitgenossen selbstverständlich war
und sie einerseits bedrängen, andererseits trösten konnte, ist entschwunden.
Nicht, was nach dem Tode kommen mag, sondern was vor dem Tode der Fall ist,
gilt als wichtig. Der Gedanke an ein Jüngstes Gericht, an Hölle und ewige Ver-
dammnis erscheint als mittelalterlich und überholt. Gefragt ist Lebenshilfe, nicht
»Vergebung der Sünden«. »Dass der freie Wille nichts sei« (so die deutsche Über-
setzung von Luthers »de servo arbitrio«), dass es überhaupt mit dem Menschen
»nichts« sein könnte, ist ein Gedanke, den der religiös nicht Gebundene wie auch
der kirchlich sozialisierte Zeitgenosse weit von sich weist und der ja in der Tat
diskussionsbedürftig ist.

1.2 Subjektive Erfahrungen

Was kann einen trotzdem veranlassen, sich mit Luther zu beschäftigen? Was ist
der Grund dafür, dass er sozusagen persönlich immer wieder Menschen ein Le-

26

8. Glaser / Stahl 1983, 8.

Luther objektiv und / oder subjektiv



gt_08045 / Barth / p. 27 / 20.12.08

ben lang begleitet hat, dass auch ich über Jahrzehnte hin mich mit seinem Den-
ken auseinandergesetzt habe und nun ein Buch über ihn vorlege? Luthers Theo-
logie, und mehr noch Luthers Glaube, wurde mir als den eigenen Glauben stär-
kend und vertiefend nahe gebracht, und deswegen habe ich vielleicht selbst das
Bedürfnis, beides weiterzuvermitteln. Die Beschäftigung mit Luther hat mir im-
mer irgendwie gutgetan. Mehr und mehr hat mich das Geröll gestört, das man
beiseiteräumen muss, um an die Quelle heranzukommen. Aber ich mache im-
mer wieder die Erfahrung, dass es sich lohnt.

Luther ist mir erstmals wohl im Studierzimmer meines Vaters begegnet.
Dort hing eine Reproduktion des bekannten Bildes von Lukas Cranach auf der
Predella der Stadtkirche von Wittenberg: In der Mitte der Kruzifixus, zu Seiten
Luther auf der Kanzel mit dem ausgestreckten Arm, der auf Christus verweist,
und auf der anderen Seite die Predigthörer und -hörerinnen. Luther war gewiss
nicht die Hauptsache, aber er gehörte dazu. Als Student habe ich im 4. Semester
die Vorlesung von Paul Althaus über die Theologie Luthers gehört, aus der dann
das einschlägige Buch hervorging.9 Es war die einzige Vorlesung, die ich während
meines Studiums sorgfältig nachgearbeitet habe. Ich setzte mich in die Biblio-
thek und schlug die angegebenen Weimarana-Stellen nach. Das vermittelte mir
einen nicht nur geistigen, sondern sozusagen auch physischen Kontakt mit Lu-
thers Werken. Außerdem war mir in der Zwischenzeit ein Mensch begegnet, der,
wie ich es empfand, ganz und gar aus dem Geist lutherischer Frömmigkeit lebte:
der alte fränkische Dekan Friedrich Graf in Thalmässing. Luthers Kleiner Kate-
chismus war ihm ein Meditationsbuch; jeden Tag, von Montag bis Samstag, me-
ditierte er eines der Hauptstücke, von den Zehn Geboten bis zum »Amt der
Schlüssel«. Am Sonntag hatte er frei, da predigte er selbst. Es war mir unange-
nehm, wenn er mich nach einer bestimmten Passage des Katechismus fragte und
dann merkte, dass ich sie nicht richtig präsent hatte. Aber ich wusste, er wollte
mich nicht bloßstellen, sondern auf etwas aufmerksam machen, das ihm Brot
und Lebenselixier war. Er schenkte mir schließlich die hundertbändige Erlanger
Luther-Ausgabe mit dem Kommentar, sie sei ihm viel lieber als die Weimarana;
denn ihre kleinen, handlichen Bände könne man, im Gegensatz zu den mächti-
gen Bänden der Weimarer Ausgabe, mit ins Bett nehmen. Seine Liebe zu Luther
war für mich wohl der Anstoß, dass ich schließlich eine Dissertation zur Theo-
logie Luthers erarbeitete.10 Heute stehe ich diesem Buch in manchem kritisch
gegenüber. Ich hatte damals nicht genügend Abstand. Inzwischen hat sich das
geändert. Luthers Äußerungen über die Juden sind mir trotz aller theologischen
und historischen Erklärungsversuche, die ja bekannt sind, schlechthin unerträg-

27

9. Paul Althaus, Die Theologie Martin Luthers, Gü 1962 (61983).
10. Hans-Martin Barth, Der Teufel und Jesus Christus in der Theologie Martin Luthers,

Gö 1967 (= FKDG 19).

Subjektive Erfahrungen



gt_08045 / Barth / p. 28 / 20.12.08

lich. Luthers Sicht der Frauen und ihrer Aufgaben in der Kirche, so fortschrittlich
sie damals wohl gewesen sein mag, ist heute natürlich völlig unzureichend. Vor
allem aber: Die starke Fixierung auf Sünde und Vergebung, die radikale Christo-
zentrik, die zu Luthers Zeiten eine legitime und notwendige Funktion hatte, stellt
eine Reduktion dar, die heute wieder in das Gesamt des trinitarischen Glaubens
integriert werden muss; das habe ich bei meiner ökumenischen Arbeit gelernt.11

Ein nochmals neuer Kontext hat sich für mich durch die Begegnung mit den
Weltreligionen ergeben; doch blieb mir auch dabei Martin Luther hilfreiche Ori-
entierung und Leitfigur.12

In den meisten Luther-Darstellungen wird die Reformation als eine große
theologische Auseinandersetzung vorgeführt, ein Kampfgeschehen, in dem es
auf Tod und Leben um die Wahrheit ging. Dies ist natürlich nicht falsch. Trotz-
dem möchte ich den Akzent anders setzen. Für meine Wahrnehmung ist die
Reformation in erster Linie eine Seelsorge-Bewegung. Der Streit ging nicht um
Richtigkeiten, sondern um die Wahrheit, die frei macht und trägt. Deswegen
muss Luthers Theologie unter seelsorglich-therapeutischer Perspektive dar-
gestellt, bedacht, kritisiert und weitergeführt werden.

Wer sich mit Luthers Theologie beschäftigt, gerät in die Herzkammer des
christlichen Glaubens. Vieles von dem, was der Reformator zu sagen hat, ist im
besten Sinn des Wortes »erbaulich«. Es ist Impuls zu geistlichem Wachstum und
Hilfestellung in persönlichen Krisen. Insofern gehören beispielsweise Luthers
Auslegungen nicht nur auf den Schreibtisch, sondern auch auf den Nachttisch.
Wer sich mit Luther beschäftigt, gerät zugleich unversehens in die Mitte der
christlichen Kirche. Er hat keine Chance, etwa im Winkel einer »lutherischen
Sekte« zu verkümmern. In Luther begegnet ihm ein Mensch, der keine Angst
um die Kirche hat und sie deswegen auch radikal zu kritisieren bereit ist. Luther
weiß: »Wir sind es doch nicht, die da die Kirche erhalten könnten. Unsere Vor-
fahren sind es auch nicht gewesen. Unsere Nachkommen werden’s auch nicht
sein; sondern der ist’s gewesen, ist’s noch und wird’s sein, der da spricht: ›ich
bin bei euch bis an der Welt Ende‹.«13 Luther würde nicht ständig Umfragen
veranstalten und statistisch das Verbundenheitsprofil der Mitglieder der Kirche
überprüfen wollen, wie es die Evangelische Kirche in Deutschland in ihrer Ängst-
lichkeit schon wiederholt versucht hat. Auch Luther war nicht zufrieden mit den
Resultaten der von ihm ausgelösten Reformation. Aber er wusste, dass er die
Sache Gott überlassen muss. »Gottes Wort und Gnade« ist nach seiner Erwar-
tung ein »fahrender Platzregen«, der nicht dahin zurückkehrt, »wo er einmal

28

11. Vgl. Hans-Martin Barth, Begegnung wagen – Gemeinschaft suchen, Gö 2000.
12. Hans-Martin Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Weltreligionen,

Gütersloh 32008.
13. WA 50, 476,31–35.

Luther objektiv und / oder subjektiv



gt_08045 / Barth / p. 29 / 20.12.08

gewesen ist.«14 Der Reformator war im Blick auf die Kirche realistisch, ohne da-
rüber trübsinnig zu werden.

Wer sich mit dem Denken Luthers auseinandersetzt, betritt die Mitte christ-
licher Theologie. Von hier aus ist das Ganze zu erfassen und zu erschließen; hier
sammeln sich kaleidoskopartig die wichtigsten Probleme. Erwin Mülhaupt hat
einen Band »Predigten mit Luthers Hilfe« vorgelegt;15 man könnte sich auch eine
»Dogmatik mit Luthers Hilfe« vorstellen. Wer Luther verstanden hat, ist jeden-
falls an einer Stelle »durchgestoßen«, hat eine Fährte gefunden, an der er sich im
Leben orientieren kann. Nun hat sich der entscheidende Bruch in der europäi-
schen Geistesgeschichte nicht mit Renaissance und Reformation, sondern mit
der Aufklärung vollzogen. Von daher entsteht natürlich die Frage, inwiefern für
den modernen Protestantismus, der deutlich durch diesen Bruch geprägt ist, Lu-
thers Theologie noch relevant sein kann. Man kann Luther vom modernen Pro-
testantismus aus kritisieren, man kann aber auch umgekehrt, den modernen
Protestantismus aus der Sicht Luthers kritisch unter die Lupe nehmen. Beide
Verfahren sind sinnvoll; sie werden sich gegenseitig ergänzen.

Trotz aller Vorsichtsmaßnahmen jedoch wird jeder Autor, der eine »Theo-
logie Luthers« präsentiert, irgendwie »seinen« Luther zur Darstellung bringen.16

Die Liebe zu Luther mag dies im Einzelfall entschuldigen. Noch gibt es genügend
unterschiedliche Luther-Interpretationen, die sich gegenseitig hinterfragen und
korrigieren können.

29

14. WA 15, 32,7 f.
15. Erwin Mülhaupt, Evangelisch leben! Predigten mit Luthers Hilfe, Gö 1958.
16. Vgl. Nikos Kazantzakis, Mein Franz von Assisi, F 1956.

Subjektive Erfahrungen



gt_08045 / Barth / p. 30 / 20.12.08

2. Methodologische Probleme

Wie ist Luthers Theologie zur Darstellung zu bringen? Man hat im Grunde zwei
Möglichkeiten: Entweder geht man historisch-genetisch oder systematisch-theo-
logisch vor. Zu klären bleibt jedoch, welche Leitperspektive angelegt werden soll
und an welcher Stelle seine eklatanten theologischen Fehlurteile zu verhandeln
sind.

2.1 Historisch-genetische Darstellung

Beim Versuch einer historisch-genetischen Darstellung wird man zunächst die
Voraussetzungen der Theologie Luthers klären wollen, psychologische Probleme
mit dem Elternhaus, die spätmittelalterliche Frömmigkeit, die scholastische
Theologie mit ihren beiden Grundströmungen, der an Thomas orientierten »Via
antiqua« und der von Duns Scotus und Wilhem von Ockham herkommenden
Richtung der »Via moderna«, die Hauptströmungen innerhalb der Augustiner-
theologie1, den Humanismus und die neuen technischen Möglichkeiten wie
Buchdruck und Flugblatt.

Sodann gälte es, die Entwicklung der Theologie Luthers nachzuzeichnen.
Dabei würde zunächst die Frage entstehen, wann die reformatorische Wende
anzusetzen sei, schon 1514 oder erst 1518; vermutlich handelt es sich ja um
den Prozess einer Reifung. Deutlich zu machen wäre sodann, wie Luthers Theo-
logie durch ihre jeweilige Frontstellung spezifische Akzente erhalten hat – gegen-
über Rom, gegenüber den »Schwärmern«, dann im Bauernkrieg und schließlich
in der Phase der Konsolidierung der reformatorischen Kirchen.2 Hat Luther eine
Midlife-Crisis (1527/1528) gekannt? Gibt es bei ihm so etwas wie Alterskrise,
Altersstarrsinn, Torschlusspanik? Wie steht es überhaupt mit dem Verhältnis
zwischen dem »jungen« und dem »alten« Luther? Wenn man von dieser Gegen-
überstellung ausgeht, wo wäre die Übergangsphase oder gar die Grenze anzuset-

30

1. Vgl. Berndt Hamm, Frömmigkeitstheologie am Anfang des 16. Jahrhunderts,. Studien
zu Johannes von Paltz und seinem Umkreis, Tü 1982. Neuerdings rückt auch Johann
von Staupitz stärker ins Blickfeld der Forschung; vgl. dazu Berndt Hamm, Johann von
Staupitz (ca. 1468–1524) – spätmittelalterlicher Reformer und ›Vater‹ der Reformati-
on, in: ARG 92 (2001), 6–42, sowie Leppin 2006, bes. 72–76; 78–88; 97–100.

2. Vgl. dazu besonders Leppin 2006, der den Reformator ab 1525 immer stärker an den
Rand des Reformationsprozesses rücken sieht.



gt_08045 / Barth / p. 31 / 20.12.08

zen? Auffallend ist, wie vergleichsweise wenig Interesse von der Forschung dem
alten Luther entgegengebracht wurde.3

Schließlich wäre zu fragen, was an Luthers Theologie sich durchgehalten hat,
ob in seinem Werk Revokationen, Selbstkorrekturen und Selbstkritik vorliegen.
Vom Ende der Entwicklung Luthers aus könnte noch einmal zurückgefragt wer-
den zu den Anfängen.

2.2 Systematisch-theologische Darstellung

Ein systematisch-theologisches Hauptwerk wie die Institutio Calvins hat Luther
nicht vorgelegt. Melanchthons »loci communes«, die zwar als erste lutherische
Dogmatik gelten, können einen Ersatz dafür nicht darstellen. Luther war Gele-
genheitsschriftsteller, der sich durch die jeweilige Situation herausfordern ließ.
Von daher stellt sich die Frage, ob sich Luther überhaupt systematisch-theo-
logisch darstellen lässt.4 Wer es versucht, muss sich davor hüten, dem Luther-
schen Denken sein eigenes System überzustülpen und ggf. die eigene Meinung
dadurch zu legitimieren. In gewisser Weise könnte man diesen Vorwurf nicht
nur der Luther-Darstellung von Paul Althaus machen.5

Welche Gliederungsmöglichkeiten kommen in Frage? Ohne die Gliederung
der klassischen Dogmatik im Einzelnen zu übernehmen, könnte man sich den
Aufbau der Theologie Luthers anhand der drei Glaubensartikel denken. Das spe-
zifische Profil von Luthers Theologie käme dabei allerdings kaum zum Aus-
druck. Albrecht Peters6 hat sich daran gemacht, Luthers Theologie anhand der
Hauptstücke des Katechismus zu entfalten. Das ist zwar in den Details sehr
aufschlussreich, gibt aber keinen klaren Überblick. Schließlich wäre an die Kom-
mentierung einer Grundschrift zu denken, »de servo arbitrio« oder die Schmal-
kaldischen Artikel. Gerhard Ebeling hat mit der Erschließung und Kommentie-
rung der Thesen der Disputatio de homine von 1536 eine umfangreiche
Theologie Luthers präsentiert.7

Das besondere Profil der Theologie Luthers ergibt sich jedoch dadurch, dass
er einerseits in Alternativen, andererseits in Komplementaritäten denkt. Der Phi-
losophie steht die Theologie gegenüber, der menschlichen bzw. kirchlichen Tra-
dition das Wort Gottes, einer Theologie der Selbstbestimmung und Selbstver-

31

3. Vgl. aber Helmar Junghans (Hg.), Leben und Werk Martin Luthers von 1526–1546.
Festgabe zu seinem 500. Geburtstag, 2 Bde., Gö 1983.

4. Vgl. Lohse 1995; Bayer 2003; Korsch 2007 (12006); Suda 2006.
5. Man vergleiche Paul Althaus, Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der Dogmatik, Gü

51957, mit ders., Die Theologie Martin Luthers, Gü 1962.
6. S. Auswahlbibliographie!
7. Ebeling 1989.

Systematisch-theologische Darstellung



gt_08045 / Barth / p. 32 / 20.12.08

wirklichung die Theologie des Kreuzes; so lauten einige der Alternativen. Kom-
plementär zueinander verhalten sich, ohne dass es sich dabei um Symmetrie
handeln könnte, Gesetz und Evangelium, Gottes Reich »zur Rechten« und »zur
Linken«, Aktion und Kontemplation, Gott in seiner Verborgenheit und in sei-
nem Offenbarsein – oder handelt es sich an diesem letzten Punkt gar um einen
kontradiktorischen Widerspruch? Positionen werden gegen Negationen entfal-
tet; Position und Negation entsprechen sich deswegen gelegentlich. Luthers
Theologie bewegt sich zwischen Assertio und Damnatio, zwischen Ja und Nein!

Stellt man Leitbegriffe der Theologie Luthers durch ein »und« zusammen –
»Gesetz und Evangelium«, »gerecht und Sünder zugleich« –, so muss man jeweils
den spezifischen Gehalt dieses »und« zu ermitteln versuchen. Dies mag im Ein-
zelnen schwierig sein, macht aber die Dynamik der Theologie Luthers in ihrer
Klarheit und in ihrer Differenziertheit am besten deutlich.

Die vorliegende Darstellung versucht, diese Dynamik bereits in den einzel-
nen Kapitel-Überschriften deutlich zu machen. Um den Eindruck zu vermeiden,
dass der Reformator einem durchfahrenden dualistischen Prinzip zum Opfer
gefallen sein könnte, wird den Alternativen und Komplementaritäten jeweils
ein Leitbegriff vorangestellt, der den besonderen Charakter der jeweiligen Pola-
rität aufzeigen soll. Während es beim Gegenüber von Theologie und Philoso-
phie, von Schrift und Tradition, von wahrer und falscher Kirche um Konflikt,
Rivalität und Kampf geht, handelt es sich beim Verhältnis von Gesetz und Evan-
gelium, Freiheit und Gerechtigkeit, Wort und Sakrament um Spannung, Dialek-
tik und echte Komplementarität, hinsichtlich der Rede von Gott in seiner Ver-
borgenheit und seinem Offenbarsein, von des Menschen Sein in Sünde und
Gerechtigkeit und hinsichtlich der beiden Regimente Gottes um Durchbruch,
Identität und Arbeitsteilung. Eher spannungsarm stehen einander Aktion und
Kontemplation im Alltag sowie Zeit und Ewigkeit unter Gottes heilvollem Inte-
grationswirken gegenüber.

Wie ist die Theologie Luthers heute einzuordnen und zu würdigen? Ich ver-
stehe sie als eine neue Stufe in der Christentumsgeschichte, auf der die Botschaft
von der Rechtfertigung des Menschen tiefer erfasst wurde als je zuvor. Luthers
ganzheitlicher Glaubensbegriff hat die Würde des Menschen neu sichtbar ge-
macht und zugleich zur Übernahme von Verantwortung motiviert und befreit.
Schließlich ist das Modell von Kirche, das sich aus seinem Ansatz ergibt, nämlich
durch das Evangelium begründete Gegenseitigkeit, Gemeinsamkeit und Freiheit,
bislang nicht einmal in den evangelischen Kirchen verwirklicht. Luthers Theo-
logie wirkt, wenn auch ohne Schlagzeilen, als Sauerteig für die Gesamtchristen-
heit. Ich verstehe den theologischen Ansatz des Reformators auch als Hilfestel-
lung im gegenwärtigen sozialen und kulturellen Umbruch. Je unübersichtlicher
die Situation wird, desto mehr hängt ab von der spirituellen Gegründetheit der
eigenen Existenz. Der Grundgedanke der Konziliarität, der sich aus der These
vom allgemeinen, gegenseitigen und gemeinsamen Priestertum der Glaubenden

32

Methodologische Probleme



gt_08045 / Barth / p. 33 / 20.12.08

ableitet, ist für die Zukunft der Kirche und auch der Gesellschaft das einzig denk-
bare Modell. Insofern dürften Grundgedanken der Theologie Luthers, wenn
auch nicht in institutionalisierter Form, ihre große Zeit erst noch vor sich haben.

2.3 Der Ort theologischer Fehlurteile

In vielen Darstellungen der Theologie Luthers haben Fehlurteile des Reformators
keinen oder doch keinen angemessenen Ort. Das Hexenwesen, das gerade in
konfessionell reformatorisch gewordenen Territorien eine erschütternde Nach-
geschichte hatte, wird in der Regel übergangen. Die einschlägige Monographie
von Jörg Haustein8 wurde faktisch nicht rezipiert.9 Das Türkenproblem wird in
den Gesamtdarstellungen gar nicht oder, wenn überhaupt, eher in seinen histori-
schen Zusammenhängen erörtert, nicht aber als ein systematisch-theologisches
Thema erfasst.10 Luthers schreckliche Auslassungen über die Juden werden mit
wenigen Sätzen abgetan. Hier lasse sich ohnehin »wenig erklären, kaum etwas
verstehen und nichts entschuldigen«.11 In Bernhard Lohses Theologie Luthers
erscheint die Haltung des Reformators zu den Juden als ein Exkurs am Ende
des Buches.12 Damit wird aber die gesamte vorher beschriebene theologische
Leistung Luthers desavouiert. Denn nun stellt sich natürlich die Frage, ob es sich
bei Luthers Judenschriften um eine theologische Entgleisung handelt oder ob
diese unentschuldbaren Ausfälle nicht den theologischen Ansatz Luthers über-
haupt disqualifizieren.

Das Türken- und das Judenproblem wird gern im Zusammenhang von Lu-
thers Eschatologie verhandelt. Dies stellt jedoch nach Ausweis der Texte eine Ver-
kürzung dar. Es wird der Frage nachzugehen sein, wie sich Luthers diesbezüg-
liche Äußerungen mit seiner Theologie der Rechtfertigung, des Kreuzes und des
Glaubens zusammen reimen. Da gerade die Judenschriften, aber auch die gegen
die Türken und schließlich auch Teufels- und Hexenglaube für heutige Wahr-
nehmung eine schwere Belastung der Theologie Luthers bedeuten, sollen diese
dunklen Punkte zu Beginn der folgenden Darstellung verhandelt werden. Die
weiteren Ausführungen müssen dann ergeben, ob Luthers Theologie gegen diese
zu Beginn zu erhebenden Einsprüche Bestand hat.

33

8. Jörg Haustein, Martin Luthers Stellung zum Zauber- und Hexenwesen, St 1990.
9. In dem von Albrecht Beutel hg. Handbuch Luther, Tü 2005, wird sie nicht einmal er-

wähnt.
10. Vgl. Lohse 1995, 355.
11. Bayer 2003, 303. Bayer räumt diesem Problem auf S. 4 drei Zeilen und auf S. 303 zehn

Zeilen ein.
12. Lohse 1995, 356–367.

Der Ort theologischer Fehlurteile



gt_08045 / Barth / p. 34 / 20.12.08

2.4 Fragestellungen und Leitperspektive

Die zurzeit auf dem Markt befindlichen Darstellungen der Theologie Luthers
sind bemüht, den historischen Sachverhalt zu klären und Luther systemimma-
nent zu verstehen. Unterstützung finden sie dabei durch eine Unzahl von Spezi-
aluntersuchungen.13 Gerhard Ebeling hat dazu durch seine scharfsinnigen Ana-
lysen Maßstäbe gesetzt. Ihm war es darum gegangen, »Luther und sein Werk
immer neu aus den Verfremdungen seiner Wirkungsgeschichte, z. B. der eines
nationalen, konfessionellen, aufklärerischen und politischen Lutherbildes, zu be-
freien«.14 Das 2005 erschienene »Luther Handbuch« versucht, einen Überblick
zu bieten und den Ertrag der bisherigen Forschung zu bündeln; eine Leitper-
spektive lässt es dabei nicht erkennen. Der innerprotestantische Streit um Luther
war vor allem von Karl Barths Invektiven gegen den Reformator bestimmt. Die
katholische Lutherforschung, die seit einiger Zeit wieder zu erlahmen scheint,
hatte ihre eigenen Fragestellungen und war nicht selten um eine »Heimholung«
Luthers bemüht.15 Orthodoxe Stimmen begegnen vorerst nur in geringer Zahl
und urteilen eher zurückhaltend.16 Der marxistischen Lutherdeutung war es oh-
nehin nicht um ein schärferes Erfassen der Theologie Luthers gegangen.

Gibt es eine zentrale Fragestellung, ein leitendes Thema in der Theologie
Luthers? Populär ist die Vorstellung, für Luther sei es vorrangig um die Frage
gegangen: »Wie kriege ich einen gnädigen Gott?« Unter dieser Fragestellung er-
scheint Luthers Theologie als psychisch bedingt, an einem Heilsegoismus orien-
tiert, der heute nicht mehr nachvollziehbar ist, und folglich als völlig überholt
gilt. Die Versöhnungs- und Erlösungslehre hat Theodosius Harnack in die Mitte
seiner Lutherdarstellung gestellt. Im Kontext der liberalen protestantischen
Theologie der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts war dies ein mutiges und he-
rausforderndes Unternehmen. Der methodistische englische Theologe Philipp S.
Watson sieht Luthers Theologie unter der Perspektive »Let God be God!«; es gehe
dem Reformator um Gottes Gottheit. Es ist sicher ebenfalls sachgemäß, bei Lu-
thers »theologia crucis« einzusetzen (Walther von Loewenich, in anderer Weise
Klaus Schwarzwäller) oder den »Sieg des Glaubens« zur Leitperspektive zu ma-
chen (Lennart Pinomaa). Gerhard Ebeling versteht Luthers Theologie als
»Sprachereignis«, das sich der Hermeneutik des Wortes Gottes verdankt und
auf eine solche Hermeneutik auch wiederum abzielt.

34

13. Vgl. die jährlich erscheinende Lutherbibliographie in LuJ!
14. Karl-Heinz zur Mühlen, in: Handbuch 2005, 483.
15. Vgl. Jos E. Vercruysse, Luther in der römisch-katholischen Theologie und Kirche, in:

LuJ 63 (1996), 103–128.
16. Vgl. z. B. Luther et la Réforme Allemande dans une Perspective oecumenique. Les Étu-

des Théologiques de Chambésy 3, Chambésy 1983, sowie Marios Begzos, Luther im
Licht der Orthodoxen Theologie, Athen 2002.

Methodologische Probleme



gt_08045 / Barth / p. 35 / 20.12.08

Nach meiner Wahrnehmung geht es in Luthers Theologie um ein Doppeltes,
das zugleich ein Einziges ist, nämlich um Gottes Ehre und das Heil des Men-
schen. Die evangelische Lehre ist nach Luther »auf Gottes Ehre und der Men-
schen Heil gerichtet«, was die Menschen aber, wie Luther bitter feststellt, nicht
interessiert.17 Die Ehre Gottes besteht darin, dass er uns gut ist und Gutes tut.18

Luther knüpft damit an die soteriologische Leitlinie der Alten Kirche an, wie sie
Irenäus von Lyon zum Ausdruck gebracht hat mit dem Satz »gloria Dei vivens
homo« – »die Ehre Gottes ist der lebendige Mensch«.19 Nicht dass sich nun alle
Einzelthemen der Theologie Luthers aus diesem Satz ableiten ließen, aber er bil-
det doch den roten Faden seiner durch und durch seelsorglichen Theologie. Sie
dient der Befreiung von Sünde, Tod und Teufel und will zu Leben, Handeln und
zur Lebensfreude ermutigen: »ubi Christus, ibi gaudium est.«20 Die Reformation
ist eine Seelsorgebewegung!

Luthers Werke dienen noch immer als ein Arsenal »schöner« Zitate. Für Paul
Althaus und noch für Oswald Bayer mag es ein unausgesprochenes Anliegen
gewesen sein, sie bereitzustellen und nicht der Vergangenheit zu überlassen.
Doch dies kann heute keinesfalls mehr genügen. Sich gedanklich und sprachlich
in das 16. Jahrhundert zu versetzen und dann an Luthers markigen Redewen-
dungen zu erfreuen, reicht heute nicht mehr aus. Zu deutlich haben sich Auf-
klärung, Technisierung und Globalisierung zwischen Luther und den heutigen
Menschen geschoben. Es fällt daher auf, dass es – von konfessionellen Spiegel-
fechtereien abgesehen – bislang kaum echte theologische Auseinandersetzung
mit Luther gibt. Es war wohl Walther von Loewenich, der zum letzten Mal ein-
drücklich vor einem unkritischen Umgang mit Luther gewarnt hat. Die Anfra-
gen, die er in seinem groß angelegten Werk »Luther und der Neuprotestantis-
mus«21 artikuliert, sind keineswegs erledigt. Es genügt auch nicht, »im
Anschluss an Luther« Theologie zu treiben, ohne sich mit dieser selbst wirklich
auseinanderzusetzen.22 War es der Lutherforschung des 20. Jahrhunderts darum
gegangen, Luther von wirkungsgeschichtlich bedingten Verkrustungen zu befrei-
en und zu dem genuinen Luther des 16. Jahrhunderts vorzustoßen, so muss die
Aufgabe heutiger Bemühung um Luther darin bestehen, den Reformator zu der
gegenwärtigen konfessionellen, religiösen und kulturellen Situation in Bezie-

35

17. »… doctrina nunc ist gerichtet ad gloriam Dei et salutem hominum.« WA 47, 483,22.
18. WA 56. 520,20: »… gloria eius est, Quod beneficus in nos est.«
19. adversus haereses IV/7. Im Sinne Luthers theologisch völlig sachgemäß formulierte die

Appellation und Verwahrung (»protestatio«) der evangelischen Reichsstände in Speyer,
es gehe um »Sachen, die Gottes Ehre und unserer Seelen Heil und Seligkeit betref-
fen (…).« Zitiert nach Bayer 2003, 301.

20. WA 20, 365,13 f.
21. Walther von Loewenich, Luther und der Neuprotestantismus, Witten / Ruhr 1963.
22. Vgl. Dietrich Korsch, Dogmatik im Grundriss. Eine Einführung in die christliche Deu-

tung menschlichen Lebens mit Gott, Tü 2000, 5 f. Vgl. aber Korsch 2007!

Fragestellungen und Leitperspektive



gt_08045 / Barth / p. 36 / 20.12.08

hung zu setzen.23 Dies ist nicht möglich ohne die kritische Frage danach, was
denn von Luthers Denken noch brauchbar, noch vertretbar sein kann und wo
sich Theologie, auch bewusst auf Luther fußende Theologie, von ihm distanzie-
ren oder gar lossagen muss. Es gilt, die »quasi-normative Autorität«, die Luther
»im Protestantismus zukam und für die sich in anderen christlichen Konfessio-
nen kaum einschlägige Parallelen benennen lassen«24, zu hinterfragen und ggf.
aufzulösen. Darum sollen die einzelnen Kapitel der vorliegenden Darstellung
gerahmt sein von einer eingangs versuchten Platzierung des jeweiligen Problem-
zusammenhangs aus der Sicht gegenwärtiger theologischer Diskussion und einer
abschließenden kritischen Würdigung. Die zu Beginn gestellten Fragen können
die Neugier darauf wecken, wie Luther die zu verhandelnde Problematik ange-
packt hat. Im Zuge der Darlegung seiner Sicht ergeben sich jedoch oft auch wei-
tere Fragestellungen. Die kritische Würdigung wird aus der Sicht heutiger Wahr-
nehmung noch einmal auf Luther zurückblicken und prüfen, an welchen Stellen
seine Position zu verteidigen ist, wo sie aber auch korrigiert oder ergänzt werden
muss.

36

23. Dietrich Korsch 2007, 4, möchte seine Deutung verstanden wissen als »Prüfstein für die
Möglichkeit einer produktiven Beziehung des Protestantismus auf die gegenwärtige
Konfliktkultur.«

24. Thomas Kaufmann, Luthers »Judenschriften« in ihren historischen Kontexten, Gö 2005
(= Nachrichten der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen aus dem Jahr 2005.
Philologisch-Historische Klasse), 484.

Methodologische Probleme



gt_08045 / Barth / p. 37 / 20.12.08

3. Zugänge

Man kann sich die unterschiedlichsten Zugänge zu Luthers Theologie vorstellen
– über die Biographie, die Wirkungsgeschichte, über die verschiedenen Luther-
Deutungen, über den Versuch, Luther theologiegeschichtlich einzuordnen, und
schließlich sogar auf dem Weg, die philosophische Kompetenz Luthers zu reflek-
tieren. Alle diese Wege haben ihre spezifischen Vor- und Nachteile.

3.1 Luthers Biographie

Will man sich einem schwierigen denkerischen Œuvre nähern, so ist der Weg
über die Biographie des Autors grundsätzlich zu empfehlen. Gerade im Kontext
des christlichen Glaubens sollten Theologie und Biographie miteinander zu tun
haben. In vielen Fällen ist die Entsprechung zwischen beidem eindrucksvoll und
aufschlussreich, man denke an Dietrich Bonhoeffer, Karl Barth, aber ebenso an
Augustin und auch an Paulus. Freilich bleibt dieser Zugang ambivalent: Der
Blick auf die Biographie kann einen theologischen Ansatz auch verschleiern, eine
theologische Aussage trüben; in jedem Fall bleibt sie hinter der Analyse eines
theoretischen Ansatzes zurück. Wahrheit inkarniert sich in Biographien, trans-
zendiert sie aber auch. Diese Grundgegebenheit allein kann einen Prediger dazu
ermutigen, die Kanzel zu betreten. Die Reformation gründet nicht auf Luthers
Biographie! Es ist hier nicht der Ort, ins Detail zu gehen.1 Aber einige Hinweise
seien erlaubt:

Man kann sich dem Erscheinungsbild Luthers zuwenden und fragen: Was
spricht sich in diesem Gesicht aus? Im Lauf von Luthers Lebenszeit entstanden
immer neue Bilder – 1520 der asketische Mönch, 1521 der treuherzige Junker
Jörg, 1523 der Gelehrte mit dem Doktorhut, umgeben von einem Glorienschein,
schließlich der alte Luther, behäbig und mit Pelzkragen. Wie ordnen sich diese
Bilder seinen Schriften zu?

Man kann in den Tischreden und in den Briefen Luthers blättern. Ich wäre –
im Gegensatz zu Thomas Mann – gern Luthers Tischgast gewesen. Mich wundert
nicht, dass im Lauf der Jahre vieles aus diesen Tischgesprächen aufgeschrieben
und schließlich publiziert wurde. Es vermittelt ein lebendiges Bild des Reforma-

37

1. Vgl. z. B. Brecht 1983, 1986, 1987; Beutel 1991; Leppin 2006; Kaufmann 2006; Lexutt
2008.



gt_08045 / Barth / p. 38 / 20.12.08

tors, der zu Hause seine Worte noch weniger auf die Goldwaage zu legen wusste
als bei seinen öffentlichen Auftritten.2

Empfehlenswert ist auch eine Annäherung an Luther über seine Briefe, ins-
besondere die letzten Briefe an seine Frau, der »freundlichen, lieben Hausfrau,
Katharina Luthers von Bora, Predigerin, Brauerin, Gärtnerin und was sie mehr
sein kann«.3 Sinnvoll ist es natürlich, sich nach theologisch orientierten Biogra-
phien des Reformators umzusehen, d. h. nach Darstellungen, die versuchen, die
biographische und die theologische Entwicklung zusammenzublenden.4 Dabei
wird man möglicherweise auf psychologische Erörterungen stoßen: Wie war Lu-
thers Verhältnis zu seinen Eltern? Erklärt sich sein Gottesbegriff aus einem Vater-
komplex? Wie sind seine Angstneurosen und Depressionen zu interpretieren?
War Luthers Theologie die »ideologische Systematisierung der Gemütsregun-
gen« eines Melancholikers?5 Stellt sie das Ergebnis einer Identitätskrise dar, die
nicht zu einer wirklichen Lösung fand?6 Ganz sicher haben die Grundformen
einer Theologie mit den »Grundformen der Angst« dessen zu tun, der sie ent-
wirft. Die grundsätzlichen Zusammenhänge sind nicht zu leugnen. Kein Glaube
und keine Theologie entsteht ohne psychologische Implikationen. Die Frage ist
freilich, ob es bei Fixierungen bleibt oder zu einer fruchtbaren Krise kommt, ob
sich irreversible Bewegungen zu Destruktivität abzeichnen oder ob sich ein in-
tellektueller und spiritueller Wachstumsprozess entfaltet. Der psychologische
Zugang wird, jedenfalls isoliert, nur begrenzt zum Ziel führen. Gleichwohl ist
die psychologische Fragestellung hilfreich, wenn nach der gegenwärtigen Rele-
vanz einzelner theologischer Aussagen Luthers zu fragen sein wird.

Eine weitere Möglichkeit, sich der Theologie Luthers über das Biographische
zu nähern, besteht darin, nach seinem Selbstverständnis zu fragen.7 Wie hat er

38

2. Vgl. z. B. Luther im Gespräch. Aufzeichnungen seiner Freunde und Tischgenossen.
Nach den Urtexten der Tischreden übertragen und herausgegeben von Reinhard Buch-
wald, F 1983.

3. Insel-Ausgabe VI; Zitat: VI, 262. »In häuslichen Dingen füge ich mich Käthe. Im Übri-
gen regiert mich der heilige Geist.« (Anekdotisch; s. Manfred Wolf, Thesen und andere
Anschläge: Anekdoten – Essays – Episoden und Martin Luther, Amazon 2007).

4. Ebeling 1983; Oberman 1981a; von Loewenich 1982; Kaufmann 2006; Leppin 2006.
5. Vgl. Paul J. Reiter, Martin Luthers Umwelt, Charakter und Psychose sowie die Bedeu-

tung dieser Faktoren für seine Entwicklung und Lehre, 2 Bde., Kopenhagen 1937/1941;
Zitat: Bd. II, 295.

6. Vgl. Erik H. Erikson, Der junge Mann Luther. Eine psychoanalytische und historische
Studie, Mü 1958 (F 41989)

7. Leppin 2006 stellt die Aussagen Luthers über sich selbst m. E. zu Unrecht als Ausdruck
einer moralisch zweifelhaften »Selbststilisierung« dar. Vgl. dazu meine Rez. in: MdKI 59
(2008), 43 f. Ebenfalls wird Korsch 2007 dem Reformator nicht gerecht, wenn er Lu-
thers Theologie primär und unentwegt als Ergebnis einer »Umstellung der eigenen
Selbstdeutung« Luthers verstehen möchte; ebd. 40, vgl. 46 (vgl. ferner: Bruch »in der
Form religiöser Selbstdeutung«, 20; die »religiöse Selbstdeutung« weiß sich als

Zugänge



gt_08045 / Barth / p. 39 / 20.12.08

sich gesehen, wie hat er sich selbst eingeschätzt? Offensichtlich empfand er seine
Sendung als ihm von Gott aufgetragen. Er nennt sich »der Deutschen Prophet«.8

Er lässt sich aber doch die Frage stellen: »Meinst du, dass alle vorigen Lehrer
nichts gewusst haben? Müssen dir alle unsere Väter Narren sein? Bist du alleine
des heiligen Geists Nest-Ei geblieben auf diese letzte Zeit?«9 Er muss sich damit
auseinandersetzen, dass Menschen sich auf ihn berufen. Aber er findet: Sie »glau-
ben nicht an den Luther, sondern an Christus selbst. Das Wort hat sie, und sie
haben das Wort, den Luther lassen sie fahren, er sei ein Bub oder heilig. Gott
kann sowohl durch Bileam als Jesaja, durch Kaiphas als durch Petrus, ja durch
einen Esel reden; mit denen halt ich’s auch, denn ich kenne selbst auch nit den
Luther, will ihn auch nit kennen, ich predige auch nichts von ihm, sondern von
Christus.«10 Ich kenne nit den Luther: Man setze versuchsweise den eigenen Na-
men ein; dann mag einem deutlich werden, was dieser Satz bedeutet!

3.2 Wirkungsgeschichte

Der Zugang zu Luthers Theologie über deren Wirkungsgeschichte ist insofern
schwierig, als diese je nach Standpunkt unterschiedlich gedeutet und gewertet
wird, man vergleiche nur die Würdigung Luthers in der ehemaligen DDR im
Vergleich zu der in der Bundesrepublik; auch in West- und Südeuropa fällt sie
anders aus als in Deutschland. In vielen protestantischen Kirchen der Welt wird
zwar der Reformationstag gefeiert und »Ein feste Burg« in entsprechender Über-
setzung gesungen; doch hat Luther im Weltprotestantismus (2008: ca. 380 Mil-
lionen Mitglieder) einen viel geringeren Stellenwert, als man es sich innerhalb
der Lutherischen Kirchen (ca. 60 Millionen Mitglieder) vorstellt. Zudem lässt
sich Wirkungsgeschichte schwer greifen und nach klaren Kriterien beurteilen.

Am deutlichsten sind die Auswirkungen der Theologie Luthers natürlich im
Bereich von Kirchen- und Theologiegeschichte wahrzunehmen. Aber auch die
Folgen auf politisch-sozialem Gebiet sind nicht zu übersehen. Sein Verständnis
des allgemeinen, gegenseitigen und gemeinsamen Priestertums der Glaubenden
gehört ohne Frage in die Frühgeschichte der neuzeitlichen Demokratie. Sein En-
gagement für Schule und Bildung sowie für die organisierte Diakonie ist nicht
ohne Folgen geblieben. Seine neue Würdigung des Berufs als »Berufung« konnte

39

»schlechthin gültig«, 56; »Neuorientierung der eigenen Selbstdeutung aufgrund des Be-
wusstseins, vor Gott zu stehen«, 148; vgl. ferner 16, 43, 53, 134, 153, 157; zwischen-
durch ist auch von Jesu »Selbstdeutung vor Gott« die Rede, 64). Im Glauben und in der
sie reflektierenden Theologie geht es gewiss um mehr als um »Selbstdeutung«.

8. WA 30/3, 290,28: »Denn solchen hoffärtigen Namen muss ich mir hinfort selbst zumes-
sen, meinen Papisten und Eseln zu Lust und Gefallen.« (Im Druck in Klammern).

9. WA 23, 421,26–28.
10. WA 10/2, 58,30–35.

Wirkungsgeschichte



gt_08045 / Barth / p. 40 / 20.12.08

über Jahrhunderte hin dazu beitragen, dass berufliche Arbeit nicht in erster Linie
als Job zur Bestreitung des Lebensunterhalts, sondern als Erfüllung verstanden
wurde. Angesichts der gegenwärtigen Situation auf dem Arbeitsmarkt, der An-
forderungen von Mobilität und Flexibilität müssen jedoch auch hier theologisch
neue Wege gefunden werden. Im Bereich der Geistesgeschichte kann Luthers Be-
deutung für die deutsche Sprache und überhaupt die Wertschätzung des Wortes
kaum hoch genug angesetzt werden.11 Auch im Bereich der Musik, speziell der
Kirchenmusik, hat Luther seine Spuren hinterlassen. Das Evangelische Gesang-
buch enthält über dreißig Lieder, die ganz oder teilweise, in Text und/oder Me-
lodie auf ihn zurückgehen: Umdichtungen von Psalmen, Hymnen, liturgische
Stücke, freie Dichtungen.

Hier seien einige eher technische Schwierigkeiten, die einer weiteren Wir-
kungsgeschichte im Wege stehen, angefügt. Wesentliche Teile des Luther’schen
Œuvres sind in lateinischer Sprache verfasst. Lateinische Sprachkompetenz ist
aber nahezu gänzlich abhanden gekommen. Doch selbst das »Luther-Deutsch«
stellt heute ein Problem dar: Was einst als Stärke des Reformators zu Buche
schlug, sein Umgang mit der Sprache, erweist sich nun als Handicap. Dies zeigt
sich sogar beim Umgang mit der revidierten Luther-Bibel. Die Fähigkeit, früh-
neuhochdeutsche Texte im Original zu lesen, muss eigens geweckt und eingeübt
werden. Abgesehen davon aber hat sich auch die Sprachwelt als solche geändert;
Luthers Bilder und Vergleiche haben nicht mehr dieselbe Durchschlagskraft wie
ehedem. Die bäuerlich-patriarchalische Kultur eines sächsischen Provinzstädt-
chens mit damals etwa 2000 Einwohnern ist wahrlich nicht mehr die unsere.
Man hat es schwer mit Luther! Konnte er im 19. Jh. als »modern« gelten, so
erscheint er heute eher als »vormodern« oder geradezu »antimodern«. Inwieweit
er als »postmodern« zu stehen kommen kann, wird zu prüfen sein.12

Luthers Theologie lässt sich von deren Wirkungsgeschichte her zwar nicht
erschließen, jedoch kritisch beleuchten. Man kann Luther sicher nicht für alles
haftbar machen, was aus der Reformation geworden ist; trotzdem ist zu prüfen,
welche Zusammenhänge bestehen könnten.

40

11. Vgl. Herbert Wolf, Martin Luther. Eine Einführung in germanistische Lutherstudien,
St 1980, sowie ders., Germanistische Luther-Biographie, Hd 1985, 21996, ferner Birgit
Stolt, Martin Luthers Rhetorik des Herzens, Tü 2000.

12. Hans-Martin Barth, Martin Lutero all’origine della società moderna, in: Protestantesi-
mo 52 (1997), 21–31.

Zugänge



gt_08045 / Barth / p. 41 / 20.12.08

3.3 Luther-Deutungen

3.3.1 Innerprotestantische Deutungen

Mit dem Wechsel der Zeitläufte, soziokultureller Entwicklungen und modischer
Trends haben sich natürlich auch die Luther-Deutungen gewandelt, wobei sie
ohnehin vom jeweiligen Standort abhängig waren. Innerhalb des Protestantis-
mus haben sich immer wieder Menschen auf Luther bezogen, um sich dadurch
zu legitimieren, ihre eigene Meinung zu stützen oder sie kritisch gegen andere ins
Feld zu führen. Der lutherischen Orthodoxie galt Luther als Garant der rechten
Lehre: »Gottes Wort und Luthers Lehr’ vergehen nun- und nimmermehr!« Man
fragte jedoch mit durchaus hohem theologischem Ernst nach Luthers heils-
geschichtlicher Stellung. Die orthodoxe Dogmatik kannte einen Abschnitt über
die Berufung Luthers: »De vocatione beati Lutheri«.13 Man bezog sich auf den in
der Offenbarung (Apk 14,6) genannten »Engel«, »der hatte ein ewiges Evangeli-
um zu verkündigen denen, die auf Erden wohnen, allen Nationen und Stämmen
und Sprachen und Völkern.« Über diesen Text wurde an den Gedenktagen der
Reformation gepredigt. Ein in Süddeutschland gedichtetes Lied, das im Evan-
gelischen Gesangbuch nicht mehr Aufnahme fand, jubelt: »Von Mitternacht ist
kommen ein evangelisch Mann, hat die Schrift vorgenommen, damit gezeiget
an, dass Menschenlehr gefallen und Gotts Wort auf dem Plan; das Heil leuchtet
uns allen, niemand es wehren kann.«14 Diese Strophe war noch zu Luthers Leb-
zeiten entstanden.

Der Pietismus sah Luther ambivalent, einerseits als Beispiel eines erweckten
Menschen, andererseits als Reformator, dessen Werk erst noch vollendet werden
musste. Philipp Jakob Spener berief sich in seinem Reformprogramm »Pia desi-
deria« und bei seinen Ausführungen über das geistliche Priestertum ausdrück-
lich auf Luther; Gottfried Arnold dagegen wandte Luthers Kritik an Rom auf die
lutherische Kirche seiner Zeit an; Luther galt ihm keineswegs als unanfechtbare
Autorität. Spätestens seit dem Pietismus gibt es selbst im Luthertum keine ge-
schlossene Luther-Deutung mehr.

Die Aufklärung konnte Luther als Wegbereiter für Vernunft und Gewissens-
freiheit schätzen, habe er doch die Menschheit aus dem Mittelalter heraus-
geführt! Aber auch mancher Aufklärer wollte Luthers Werk erst einmal fortset-
zen. Friedrich der Große fand, jedenfalls habe die Säkularisierung der
Kirchengüter der Staatskasse gut getan. Erst mit der im 19. Jahrhundert begin-
nenden Lutherforschung fing man an, sich um ein objektives Bild der Person
und der Theologie Luthers zu bemühen. Eine wesentliche Voraussetzung dafür
war natürlich die 1883 einsetzende Arbeit an der kritischen Gesamtausgabe der

41

13. Z. B. Johann Gerhard, Loci theologici, tomus V, locus XXIII, sectio VIII.
14. EKG 202,2.

Luther-Deutungen


