GUTERSDIE / \

LOHERVISION
VERLAGSEINER
HAUSNEUENWELT 1



Hans-Martin Barth, geb. 1939, Dr. theol., ist Professor em. fiir
Systematische Theologie und Religionsphilosophie am Fachbereich
Evangelische Theologie der Philipps-Universitit Marburg.



Hans-Martin Barth

Die Theologie
Martin Luthers

Eine kritische Wiirdigung

GUTERSDIE / \

LOHERVISION
VERLAGSEINER
HAUSNEUENWELT 1



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber https://portal.dnb.de abrufbar.

A
FSC

www.fsc.org

MIX
Papier aus ver-

antwortungsvollen
Quellen

FSC® C014496

Verlagsgruppe Random House FSC® Noo1967

2. Auflage, 2017

Copyright © 2009 by Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 Miinchen

Der Verlag weist ausdriicklich darauf hin, dass im Text enthaltene externe Links vom
Verlag bis zum Zeitpunkt der Buchveroffentlichung eingesehen werden konnten.

Auf spitere Verdnderungen hat der Verlag keinen Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist
daher ausgeschlossen.

Umschlaggestaltung: Init GmbH, Bielefeld, unter Verwendung eines Portraits von
Martin Luther, © Bettmann/CORBIS

Satz: SatzWeise GmbH, Trier

Druck und Einband: GGP Media GmbH, P6fneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-579-08045-1

www.gtvh.de



Vorwort

Um den »Kern der Nuss, das Innere des Weizens, das Mark der Knochen« soll es
nach Luthers Auffassung in der Theologie gehen. Er wollte herausfinden, worauf
es im Leben und im Sterben ankommt, und das Wesentliche vom Unwesent-
lichen oder gar Schidlichen scheiden. Im Blick auf seine eigene Zeit diirfte ihm
das weitgehend gelungen sein. Inzwischen ist ein halbes Jahrtausend vergangen,
und es stellt sich die Frage, ob es ihm aus heutiger Sicht gelungen ist, die Spreu
vom Weizen zu trennen, ob er zum Mark der Knochen vorzudringen vermochte
und ob der Kern der von ihm geknackten Nuss noch schmackhaft ist und auch in
kiinftigen Zeiten wird nihren konnen.

Die Sekundirliteratur iiber ihn ist kaum iiberschaubar, aber schon seine
Werke in ihren verschiedenen Ausgaben stellten fiir jeden Bearbeiter / jede Bear-
beiterin eine Herausforderung dar. Wo ist hier der Kern, das Mark, das Innere
des Weizens? Was daran kriftigt und nihrt, was ist bekdmmlich? Es bedarf einer
kritischen Sichtung angesichts einer radikal verinderten soziokulturellen Situa-
tion und heute zu verantwortender theologischer Fragestellungen. Dazu ver-
sucht das vorliegende Buch einen Beitrag zu leisten.

Ich selber kehre damit zu meinen theologischen Anfingen zuriick. Luther
hat mich jedoch mein ganzes Leben lang begleitet. Die Vorlesungen tiber seine
Theologie in Marburg habe ich immer besonders gern gehalten, und dabei gab es
nicht selten etwas zu lachen. Am Ende eines Sommer-Semesters verspeisten wir
gemeinsam »Luther-Brot«, das ich aus Wittenberg mitgebracht hatte. Eingeleitet
war eine Vorlesungsstunde immer durch ein Luther-Wort und eine anschlief}en-
de »silent minute«.

Aufgewachsen in einer lutherischen Landeskirche konnte ich aber spiter
auch Weltluthertum kennenlernen, in lutherischen theologischen Ausbildungs-
statten, in Ungarn, Japan oder Indien. Ich hielt Gastvorlesungen iiber Themen
lutherischer Theologie in Gettysburg / Pa. und in Sao Leopoldo / Rio Grande do
Sul. Der 6kumenischen Vermittlung Luthers dienten Vorlesungsreihen am Isti-
tuto di Studi Ecumenici zunéchst in Verona, dann in Venedig und an der Wal-
denserfakultit in Rom. Auch in den interreligiosen Dialog an der buddhistischen
Otani University in Kyoto konnte ich Luther einbringen. Aus alledem erwuchsen
mir zahlreiche Einsichten, Erfahrungen und auch Materialien, auf die ich nun
zurlickgreifen kann. In dem vorliegenden Buch fasst sich meine Jahrzehnte lange,
freilich immer kritischer werdende Beschiftigung mit dem Reformator zusam-
men.

Mit grof8er theologiegeschichtlicher und systematisch-theologischer Kom-
petenz hat mein Studienfreund Pfr. Dr. Bernhard Brons / Niirnberg das Manu-

5



Vorwort

skript durchgesehen. Nicht wenige seiner Einwidnde und Kommentierungen
wiren einer eigenen Publikation wert. Fiir Korrekturhilfe und mancherlei An-
regungen habe ich meinem ehemaligen Promovenden Pfr. Dr. Gernot Schulze-
Wegener / Rauschenberg und — wie bei allen meinen bisherigen Veroffentlichun-
gen — meiner Frau zu danken, die gerade bei unseren hiufigen Gesprichen iiber
Luther ihrem zweiten Vornamen — Kithe — alle Ehre gemacht hat. Bei der Bewil-
tigung der schreibtechnischen Probleme hat sich erneut Frau Inge Radparvar
glinzend bewidhrt. Diedrich Steen, Programmleiter und Lektor beim Giiters-
loher Verlagshaus, hat sich dankenswerterweise nicht nur um tibersehene Tipp-
fehler, sondern auch um die ansprechende Prisentation und Ausstattung des
Buches gekiimmert. Nicht gelungen ist mir leider auch in diesem Buch eine sinn-
volle Nutzung der inklusiven Sprache.

Einige Kapitel hat Landesbischof i.R. Prof. Dr. Gerhard Miiller durchgese-
hen; einzelne Hinweise verdanke ich meinem Marburger Kollegen Prof. Dr. Hans
Schneider. Nicht alle meine Gesprichspartner waren mit allen meiner Thesen
einverstanden. Einer von ihnen merkte an, wer meine Entscheidungen nicht tei-
le, werde Kritik anmelden. Mitunter hat mich auch jemand gewarnt, ich solle
»nicht zu kritisch« sein. Als Referenzrahmen meiner Kritik dient mir in etwa
das Verstindnis des christlichen Glaubens, wie ich es in meiner Dogmatik
(32008) dargelegt habe. Gerade an der weiteren kritischen Aufarbeitung der
Theologie Luthers muss jeder Leser / jede Leserin sich selbst beteiligen. Die zahl-
reichen Anmerkungen sind eher fiir die Fachleute gedacht.

Wihrend der Arbeit an meiner Dissertation (iiber Luther) hatte ich mir eine
Karteikarte mit einem zufillig gefundenen Luther-Zitat (WA 17/1, 81,30f.)auf-
gestellt: Utut mecum sit, tamen Deus est Deus — wie auch immer es um mich
stehen mag, dennoch bleibt Gott Gott. Das gehort fiir mich zum »Kern der
Nuss«.

Marburg, am Reformationsfest 2008 Hans-Martin Barth



Vorwort

Inhalt

A. Anndherung: Zuginge und Zugangsschwierigkeiten

1.

Luther objektiv und / oder subjektiv. . . . . .. ... ... ..

1.1
1.2
1.3

Luther aufdenerstenBlick . . . .. ... .. ... .......
Objektive Wahrnehmungen . . . . .. ... ... ... ... ..
Subjektive Erfahrungen . . . . .. ... ... ... ... ...

Methodologische Probleme . . . . . .. ... ... .........

2.1 Historisch-genetische Darstellung . . . . .. ... .......
2.2 Systematisch-theologische Darstellung . . . . . . ... ... ..
2.3 Der Ort theologischer Fehlurteile . .. ... ..........
2.4 Fragestellungen und Leitperspektive . . . . . .. ... ... ..
ZUGANEE . . . . e e e e e e e e e e
3.1 Luthers Biographie . . . . . ... ... ... ... .......
3.2 Wirkungsgeschichte . . ... ... ... .. ... ......
3.3 Luther-Deutungen . . .. ... ... ... ...........
3.3.1 Innerprotestantische Deutungen . . .. ... ... ...
3.3.2 Okumenische Perspektive . . . . ... ... .......
3.4 LutheralsTheologe . ... ...................
3.4.1 Traditionen . . . . . . .. . . ... ... ...
3.4.2 Arbeitsfelder . . . . . ... ... . . .
3.4.3 Lektiire-Empfehlungen . . ... ... ... .......
3.5 Der Philosoph Luther . . . ... ... ... ..........
Zugangsschwierigkeiten . . . . . . . .. .. L L.

4.1

4.2

Antisemitismus? Luther und dieJuden . . . . . . ... ... ..
4.1.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . ... ...
4.1.2 Stationen . . . . . . . ..o e e e e e e e e
4.1.3 Erklarungsversuche . . . ... ... ... ........
4.1.4 Kritische Wiirdigung . . . . . . ... .. ... ... ..
Intoleranz? Lutherund der Islam . . . . . . ... ... ... ..
4.2.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . ... ... ..

21

23
23
25
26

30
30
31
33
34



Inhalt

4.2.2 Phianomenologische Wahrnehmungen . ... ... ... 65

4.2.3 Theologische Beurteilung des Islam . . . . ... ... .. 70

4.2.4 Kritische Wiirdigung . . . . . ... ... .. ... ... 72

4.3 Opportunismus? Luthers Haltung im Bauernkrieg . . . . . . . . 78

4.3.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . .. . ... .. 78

4.3.2 DerHergang . . . ... ... ... ... . ... ..... 80

4.3.3 Theologische Argumentation . . .. ... ... ... .. 82

4.3.4 Kritische Wiirdigung . . . . . .. ... ... ... ... 84

4.4 Aberglaube? Luthers Stellung zu Hexenwesen und Diamonologie 88

4.4.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . . . ... .. 88

4.4.2 Zaubereiund Hexenwesen . . . . . ... ... ... ... 90

4.4.3 Teufelund Ddmonen . . . . ... ... ... ...... 94

4.4.4 Kritische Wiirdigung . . . . . .. ... ... ... ... 98

B. Wahrnehmungen: Luthers Theologie als Provokation .. 103

1. Konflikt — zwischen Theologie und Philosophie . . . .. ... ... 105

1.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . ... ... ... ... 105

1.2 Philosophie auf dem Priifstand . . . ... ... .. ... ... 107

1.2.1 Der schalkhafte Aristoteles und die scholastische

Philosophie . . ... ... ... ... .......... 107

a. Die Thesen gegen die scholastische Theologie . . . . . 108

b. Wider Latomus . . . . ... ... ... ... ... 108

c. Deservoarbitrio . .. ... ... ... ........ 109

d. Die Thesen iiber Johannes 1,14 . . . ... ... ... 110

1.2.2 Die Vernunft — Hure des Teufels und Gabe Gottes . . . . 111

a. Die Problematik der unerleuchteten Vernunft . . . . . 111

b. Die Vernunft als Gottesgeschenk . . . . .. ... ... 113

1.2.3 Die Ambivalenzder Vernunft . .. ... ... .. .... 114

1.3 Theologie, emanzipiert und emanzipierend . . . ... ... .. 116
1.3.1 Der rechtfertigende Gott und der siindige Mensch:

Gegenstand der Theologie . . . . . ... ... ...... 117

1.3.2 Oratio, Meditatio, Tentatio: Die Methode der Theologie . 119
1.3.3 Metaphern, Tropen, neue Worte:

die Sprache der Theologie . . . . .. ... ... ..... 123

1.3.4 Die Funktion der Theologie: Dienst an Verkiindigung,
Lehre und Bekenntnis . . . . ... ... ... .. .... 126
1.4 Kritische Wiirdigung . . . . . . . . .. ... ... 127
1.4.1 Historisches Fehlurteil? . . .. .. ... ... ...... 128



Inhalt

1.4.2 Rache der Rationalitdat? . . ... ... ..........
a. Existentielle versus sapientiale Theologie . ... ...
b. Doublebind . .. ... ... ... ... ... ...,
c. Schopfungsverantwortung . . . . . .. ... ... ..
1.4.3 Individualisierung? . . . ... ... ... ... ....
a. Die Bedeutung der Theologie fiir Kirche und
Gesellschaft . . . .. ... ... .. ... ... .. ..
b. Die Bedeutung von Kirche und Gesellschaft fir die
Theologie . . . . .. ... ... ... ...
1.4.3 Thematische Reduktion? . .. ... ... ........
1.4.4 Theologische Sprachkompetenz . . . . . . .. ... ...

Rivalitiit — zwischen Heiliger Schrift und menschlicher Tradition . .

2.1
2.2

2.3

2.4

Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . ... ... ... ..
Die Zweideutigkeit der Tradition . . ... ... ... .. ...
2.2.1 Tradition als Gefahr fiir die Kirche . . . ... ... ...
2.2.2 Die Unumginglichkeit und Kritikbediirftigkeit der
Tradition . . . . .. ... ... .. ..
2.2.3 Die Ambivalenz der Erfahrung als Grund problematischer
Traditionsbildung . . . . ... ... ... ... .....
Gottes Wort und die Heilige Schrift . . . ... ... ... ...
2.3.1 Gottes schopferischesWort . . . . .. ... ... ....
2.3.2 Die Heilige Schrift . . . .. ... ... .. ........
2.3.3 Die Mitte der Schrift: Christus . . . . ... .. ... ..
Kritische Wiirdigung . . . . . . . . .. ... ... .. ... ..
2.4.1 Fragen zu Luthers Bibeltibersetzung . . . . . . .. . ...
2.4.2 Anthropologische Einwdnde . . . . . ... .. ... ...
a. RelevanzdesWortes . . . ... .. ... .......
b. Relevanz des Bibelwortes . . . . ... ... ... ...
c. Geistund Buchstabe . . . . ... ... ........
d. Wortund Tat . . .. ... ... .. ..........
2.4.3 Hermeneutische Probleme . . . . . . .. ... ... ...
a. Verdeckter Biblizismus? . . . ... ... ... ....

c. Fernwirkungen . . . ... ... ... ... ... ...
2.4.4 Okumenische Anfragen . . ... .............
a. Die Bibel als Buch der Kirche . . ... .. .. .. ..
b. Giltige Schrift-Auslegung . . . . ... .. ... ...
c. Segender Tradition . . . . .. ... ... .......
d. Wort, Sakramentund Bild . .. ... ... ......



3.

4.

10

Inhalt

Alternative — zwischen Kreuz und Selbstbestimmung . . . . . . ..
3.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . .. ... ... ...
3.2 DerAnsatz . . . . . . . . ...
3.2.1 Biblischer Hintergrund . . . . .. ... ... ......
3.22 DieThesen . . . . . . . ... . ... ... ... ...
3.2.3 Die Grundaussagen . . ... ...............
a. Positive Aussagen . . . . ... ...
b. Kritisch abweisende Aussagen . . . . ... ... ...
3.3 Modifikationen . . . . . ... ...
3.3.1 Die Diskussion um das Verstindnis des
Heiligen Abendmahls . . . ... ... ... .......
3.3.2 DerKnecht Gottes . . . . .. ... ............
3.4 Theologia crucis als theologische Gesamtperspektive . . . . . .
3.4.1 DasKreuz Christi . . . . ... ... ... ........
3.4.2 Das Kreuz der Glaubenden . . . ... ... .......
3.4.3 DasKreuzderKirche . ... ...............
3.5 Kritische Wiirdigung . . . . . . . ... ... . oL L.
3.5.1 Der psychologische Finwand: Masochismus? . . . . . . .
3.5.2 Politische Implikationen: Das Kreuz und der Bauernkrieg
3.5.3 Theologischer Einwand: Wo bleibt die Auferstehung?
3.5.4 Anthropologischer Einwand: Wo bleibt der Mensch? . . .
3.5.5 Der homiletische Einwand: Wem soll das einleuchten? . .
3.5.6 Der religionskritische Einwand: Wieso das Kreuz Christi
und nicht das »Rad der Lehre« oder der
»Ruf des Propheten«? . . . . .. ... ... .......

Durchbruch — vom verborgenen zum offenbaren Gott . . . . . . ..
4.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . .. ... ... ...
4.2 Vorkldrungen zum Verstindnis der Unterscheidung zwischen
verborgenem und offenbarem Gott . . . . .. ... ... ...
4.2.1 Der Ausgangspunkt — die Frage nach der Gotteserkenntnis
4.2.2 Die Notwendigkeit der Unterscheidung zwischen
verborgenem und offenbarem Gott . . . . .. ... ...
a. Widerstand des biblischen Zeugnisses . . . . . . . ..
b. Die Sprache der Erfahrung . . . . .. ... ... ...
c. Das soteriologische Motiv. . . . . .. ... ... ...
d. Mystischer Hintergrund? . . . . ... ... ... ...
4.2.3 Die Begrifflichkeit . . . ... ... ... .. ... ...
4.3 DerverborgeneGott . . ... ... ... ... ... .
4.3.1 Gottes »Masken« in Schopfung und Geschichte . . . . . .
a. Schopfung . . ... ... L oL
b. Geschichte . ... ............ ... ...

169
169
171
171
172
173
173
175
177

177
178
180
180
181
182
183
184
185
186
187
189

191

193
193

195
195



Inhalt

4.3.2 Gottes Verborgenheit infolge von Siinde und unfreiem

menschlichem Willensvermégen . . . ... ... .... 203
a. DasBose . ... ... ... .. o oo 203
b. Das unfreie Willensvermégen . . . .. ... ... .. 205
c. Gottes Freiheitund Ehre . . . . ... ... ... ... 206
4.3.3 Die Verwechselbarkeit von Gott und Teufel . . . . . . .. 207
a. Die Situation des Menschen . . . ... ... ..... 207
b.Satan . ... ... ... L o 208
¢. Die Ununterscheidbarkeit von Gott und Teufel . . .. 208
4.4 Deroffenbare Gott . . . . . . . .. ... ... 210
4.4.1 Gottin Christus . . . . . .. ... .. .. 210
4.4.2 Vom verborgenen zum offenbaren Gott flichen . . . . . . 211
4.4.3 Die Gewissheit der Pridestination zum Heil . . . . . .. 212
a. Die vordergriindigen Anfechtungen . . ... ... .. 213
b. Pridestinationsanfechtung . . . ... ... ... ... 213
4.4.4 Das Wirken des Heiligen Geistes . . . . . ... ... .. 215
4.5 DerdreieineGott . . . . . . .. ... .. 217
4.5.1 Das Bekenntnis zum trinitarischen Dogma . . . . . . .. 217
a. Die trinitarische Basis . . . .. ... ... ... ... 217
b. Der eschatologische Vorbehalt . . . . ... ... ... 218
c. Die soteriologische Relevanz . . . . . ... ... ... 219
4.5.2 Der dreieine Gott und die Unterscheidung zwischen
verborgenem und offenbarem Gott . . . ... ... ... ... 220
a. Die Distinktion im Dienst des Bekenntnisses . . . . . 220
b. Die christologische Konzentration . . ... ... ... 221
4.6 Kritische Wiirdigung . . . . . . . ... ... ... .. 222
4.6.1 Ambivalentes Gottesbild? . . . .. ... ... ... ... 222
a. Theologiegeschichtliche Einordnung . . . . . . . ... 223
b. Relativierungsversuche . . . . . ... ... ... ... 223
4.6.2 Gotteslehre als Seelsorge? . . . . . ... ... ...... 226
4.6.3 Gottes Verborgenheit als Herausforderung . . . . . . .. 228
Spannung — zwischen Gesetz und Evangelium . . .. ... ... .. 230
5.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . ... ... ... ... 230
5.2 Der Stellenwert der Unterscheidung und Zuordnung von Gesetz
und Evangelium innerhalb von Luthers Theologie . . ... .. 232
5.3 Gesetz . . . .. e e e e e e 234
5.3.1 Die inhaltliche Forderung des Gesetzes . . . . ... ... 234
5.3.2 Die Funktion des Gesetzes . . . . . . ... .. ...... 236
a. Gesellschaftliche Funktion . . ... ... ... .... 236
b. Spirituelle Funktion . ... ... ........... 237

11



12

5.4 Evangelium . . .. ... ... ... ... . . ...
5.4.1 Die Verheiflung des Evangeliums . . . .. ... ... ..
5.4.2 Die Funktion des Evangeliums . . . ... ... ... ..

5.5 Das Verhiltnis von Gesetz und Evangelium . . ... ... ...
5.5.1 Gesetz und Evangelium im Rechtfertigungsgeschehen
5.5.2 Gesetz und Evangelium im Vollzug christlicher Existenz .

5.6 Kritische Wiirdigung . . . . . . ... ... ... ...
5.6.1 Mechanismen? . . . . . ... ... .. .. ... .....
5.6.2 Falsche Reihenfolge? . . . ... ... ... ........
5.6.3 Seelsorgliche Aspekte . . . ... ... ..........
5.6.4 Okumenische Implikationen . . ... ..........
5.6.5 Die kritische Funktion der Distinktion »Gesetz und

Evangelium« . . . . . . ... ... L
5.6.6 Gesetz und Evangelium im Horizont der Gegenwart

Identitit — »Stinder und gerecht zugleich« . . . . .. ... ... ..
6.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . ... ... ... ..
6.2 Botschaft und Lehre von der Rechtfertigung . . . . . . ... ..
6.3 Stinde . . . . ... e
6.3.1 Siinde als Beziehungsphdnomen . . .. ... ... ...
a. Unzureichende Bestimmungen von Siinde . . . . . . .
b. Die Stérung der Gottesbeziehung . . . .. ... ...
c. Die Storung der Beziehung zwischen den Menschen .
d. Die gestorte Beziehung des Menschen zu sich selbst . .
6.3.2 Die Gesamtsituation des Menschen unter der Herrschaft
derStinde . . .... ... .. ... . ... ...
a. Die Gesamtsituation des einzelnen Menschen . . . . .
b. Die Grundsituation aller Menschen . . . . ... ...
6.4 Rechtfertigung . . ... ... ... ... ... ...
6.4.1 AlleinausGnade . . . . . .. .. ... .. ........
a. Hamartiozentrische Begriindung . . . .. ... ...
b. Theozentrische Argumentation . .. ... ... ...
6.4.2 Um Christiwillen . . ... ... ... ..........
a. Das lateinische Modell . . . . . ... ... ... ...
b. Das klassische Modell . . . . ... ... .......
c. Gottes versohnende Liebe . . . ... ... ... ...
d. admirabile commercium und imputatio . . . . . . ..
6.4.3 DurchdenGlauben . . ... ... ............
a. Die applikative Funktion des Glaubens . . .. .. ..
b. Die disjunktive Funktion des Glaubens . . .. .. ..
c. Die kreative Funktion des Glaubens . . . . ... ...

250
251

253
253
256
257
258
258
259
259
260



6.5 GlaubeundHandeln . . ... ... ... ............ 277
6.5.1 Die Kraftdes Glaubens . . . .. ... .......... 277
6.5.2 Die Fruchtdes Glaubens . . . . . ... ... ....... 279
6.5.3 Der Glaubende — »Stinder und Gerechter zugleich« . . . . 281

6.6 Kritische Wiirdigung . . . . . . . ... ... ... ... ... 284
6.6.1 Anthropozentrismus? . . .. ... ... ... ...... 285

a. Uberzogener Individualismus? . . . ... ... .... 285
b. Fehlendes ckologisches Bewusstsein? . . . ... ... 285
6.6.2 Einseitiges Menschenbild? . . . . . ... ... ... ... 286
a. Pessimistische Anthropologie? . . . .. .. ... ... 286
b. Allzu optimistische Anthropologie? . . .. ... ... 287
c. Zynische Anthropologie? . . . . ... ... ... ... 288
d. Dasempirischelch . . .. ... ... ......... 289
6.6.3 Exegetische Problematik . . . . ... ... ... .... 289
a. Eklektizismus? . . . ... ... ... .. ... ... 290
b. Beispiel verfehlter Exegese? . . . . . . ... ... ... 290
6.6.4 Okumenische Fragestellungen . . . . . ... ....... 291
a. Anfragen aus ostkirchlich-orthodoxer Sicht . . . . .. 291
b. Anfragen aus romisch-katholischer Sicht . . . . . .. 293
c. Unsachgemifler Christozentrismus? . . . . . ... .. 295
6.6.5 Das Problem der Vermittelbarkeit . . . . .. .. .. ... 295

Dialektik — von Freiheit und Gebundenheit . . . .. ... ... .. 299

7.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . . .. ... ... .. 299

7.2 Empirische Entscheidungsfreiheit . . . . . ... ... ... .. 301

7.3 Der Glanz christlicher Freiheit . . . . . ... ... ....... 302
7.3.1 Befreiung . . . . .. ... .. 303
7.3.2 Die Kraft der Freiheit . . . . .. .. ... ........ 304
7.3.3 Die Dynamik der Freiheit . . ... ... ......... 305

7.4 Das Elend menschlicher Gebundenheit . . . . ... ... ... 307
7.4.1 Die Gebundenheit des Willensvermégens . . . . . . . . . 308

a. Die SendungJesu Christi . . . ... ... ....... 309
b. Die Erlosungsbediirftigkeit des Menschen . . . . . .. 309
c. Die Allwirksamkeit Gottes . . . . ... ... ... .. 310
7.4.2 Der Glaubende — das befreite Lasttier . . . . .. .. ... 310
7.4.3 Gewissheitdes Glaubens . . . . . .. ... ........ 312
7.5 Kritische Wiirdigung . . . . . . . ... ... ..o L. 314
7.5.1 Freiheit diesseits und jenseits psychologischer Einsichten . 314
a. Unterbestimmung der Autonomie des Menschen? . . . 314
b. Fehlurteile im Blick auf die psychische Konstitution
des Menschen? . . . ... ... .. .. ........ 315
¢. Neue Gesichtspunkte durch die Hirnforschung? . . . . 315

13



14

Inhalt

7.5.2 Die soziologisch-ekklesiologische Dimension der Freiheit .
7.5.3 Die Dialektik von Freiheit und Gebundenheit . . . . . .
a. Problematische Anthropologie? . ... ... .....
b. Problematische Gotteslehre? . . . . .. .. ... ...

Komplementaritit — von Wort und Sakrament . . . . ... ... ..

8.1
8.2

8.3

8.4

8.5

Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . ... ... ......
Luthers neuer Sakramentsbegriff . . . . . . .. ... ... ...
8.2.1 Polemik gegen das »wortlose« Sakrament . . . . . . . ..
8.2.2 Polemik gegen das »folgenlose« Sakrament . . . . . . ..
Taufe . .. ...
8.3.1 Taufe als Paradigma der Rechtfertigung . . . . . . . ...
a. Die seelsorglich-therapeutische Funktion der Taufe . .
b. Kindertaufe und Kinderglaube . . . . . . ... .. ..
c. Glaubeund Taufe . . . .. ... ... .........
8.3.2 Taufeund Gemeinde . . .. .. .. ...........
Abendmahl . . .. ... ..o oo oL
8.4.1 Die ekklesiologische Bedeutung des Abendmahls . . . . .
a. Funktionale Gegenseitigkeit . . . ... ... .....
b. Gemeinsames Bekenntnis . . . . .. ... ... ...
8.4.2 Christologische Mitte des Abendmahls . . . .. ... ..
a. DasOpfer Christi . . . . .. ... ... ........
b. Der Wortlaut der Einsetzungsworte . . . . ... ...
c. Christusprasenz . . . .. .. ... ...
1. Der soteriologische Ausgangspunkt . . . . ... ..
2. Philosophische Hilfskonstruktionen . . . . . . . ..
3. Theologische Sprachfindung . . . ... ... ...
4. Problematische Implikationen . . . . . . ... ...
5. Christologische Alternative . . . . ... ......
8.4.3 Die therapeutische Funktion des Heiligen Abendmabhls . .
Personale und ganzheitliche Zueignung des Heils
Integration in den Leib Christi . . . . . ... .....
Identifikation mit Christus . . . . .. ... ... ...
Katharsis — Versohnung mit dem Existenzgrund
Emanzipation gegeniiber dem Destruktiven und
Chaotischen . . ... .. ... ... .........
Beichte . . .. ... ... . ... . ...
8.5.1 Die Beichte — ein Sakrament? . . .. ... ... ... ..
8.5.2 Das Bekenntnisder Siinde . . . . ... ... .......
8.5.3 Die Absolution und der »kleine Bann« . . . . . ... ..
8.5.4 Einzelbeichte und »offene Schuld« . . . ... ... ...

o a0 o

316
318
319
321

322
322
325
327
329
331
331
331
332
334
335
337
338
338
339
340
340
343
345
345
346
347
348
349
350
351
352
352
353



9.

8.6

8.7

Kampf — zwischen »wahrer« und »falscher« Kirche

9.1
9.2

93

9.4

9.5

9.6

GottesWort . . . . . . . ... L
8.6.1 DiePredigt . . . .. ... ... ... ... .......
8.6.2 Das Predigtamt . . ... ................
8.6.3 MISSION . . . . . . v v i i e e e e e e
Kritische Wiirdigung . . . . . . . . . .. .. ... ... ...
8.7.1 Wortfetischismus? . . .. ... ... ... .......
8.7.2 Sakramentspositivismus? . . . . ... ... ... L.

8.7.3 Fehlende trinitarische Verankerung der Tauflehre?

8.7.4 Philosophische Befangenheit in der Abendmahlslehre? . .
8.7.5 Ekklesiologisches Defizit? . . . ... ..........
8.7.6 Okumenisches Konflikt- und Friedenspotential . . . . .

9.5.3 Der gemeinsame Auftrag von Amt und allgemeinem

Priestertum . . . . ... ... ... ... .. ...,
Der apokalyptische Kampf der Kirche . . . . ... ... ...
9.6.1 Romische und schwiarmerische Hiresie . . . . . .. ..
9.6.2 Politische Gefahren . . . .. ... ... ........
9.6.3 Die»Synagoge« . . ... ... ... ... ... ...
9.6.4 Der»Antichrist« . . . . . ... . ... ... ... ...

Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . ... ... .....
Kirche als »Geschopf des Wortes« . . . . . ... ... ....
9.2.1 Das WoherderKirche . .. ... ............
9.2.2 Die Identifizierbarkeit der Kirche . . . .. ... .. ..
a. Sichtbare, unsichtbare und verborgene Kirche . . . .
b. Die Kennzeichen der Kirche . . ... ... ... ..
c. Das Selbstverstindnis der Reformation . . . . ...
Gemeinschaft der Heiligen . . . . . ... ... ........
9.3.1 Gemeinschaft . .. .. .. ... ... .........
9.3.2 DieHeiligen . . .. ... ... .. ...........
Allgemeines, gegenseitiges und gemeinsames Priestertum . . . .
9.4.1 Die theologische Begriindung . . . ... ... .....
9.4.2 Die Konsequenzen . . . ... .. ... ... ......
a. Kirchenkritische Impulse . . . . ... ... ... ..
b. Konstruktive ekklesiologische Impulse . . . . . . ..
Das Amtund die Amter . . . ... .. ... .........
9.5.1 Theologische Begriindung des Amts . . ... ... ..
a. Amt und allgemeines Priestertum . . . ... .. ..
b. Ordinationsgebundenes Amt . . . . . .. ... ...
9.5.2 Die Gestalt des Amtes / der Amter . . .........
a. Ordination . . ... ... ... ... ........
b. GegliedertesAmt . . . .. ... ...........



9.7 Kiritische Wiirdigung . . . . . . . ... ... ... ... ... 413
9.7.1 Luthers Vision von der Kirche — eine Uberforderung? . . 413
9.7.2 Tragik des allgemeinen Priestertums? . . . .. ... ... 414
9.7.3 Mangelndes institutionelles Interesse? . . . . . . .. ... 416
9.7.4 Unsachgemifle Polemik? . ... ... .......... 417
9.7.5 Dualismus-Befangenheit? . . . .. ... ... ... ... 420

10. Arbeitsteilung — Gottes linke und Gottes rechte Hand . . . . . . .. 422

10.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . ... .. ... ... 422
10.1.1 Der Wandel der Zeiten . . . . . ... ... ... .... 422
10.1.2 Problematisches im Riickblick . . . ... .. ... ... 424

10.2 Zugriffs-Schwierigkeiten . . . . . ... ... . oL L. 425
10.2.1 Die Begrifflichkeit . . . . ... ... .......... 425
10.2.2 Historischer Hintergrund und biographisch bedingte

Klarungen . . . . . . .. ... ... . L. 426

10.3 Gottes Regiment mit der »Linken« . . . . . . .. .. ... ... 429

10.3.1 Die »Obrigkeit« (»politia«) . . . . .. . ... ... ... 430
a. Widerspriichliche Argumentation . . . . . . . . . .. 430
b. Obrigkeitliche Aufgaben und Befugnisse . . . . . .. 431
c. Regieren als Paradigma vernunftgemiflen Handelns . 433

10.3.2 Ehe und Familie, Wirtschaft, Arbeit und Beruf
(»oeconomia«) . . . ... e e e e e e 434
a. Eheund Familie . . . ... ... ... ... ..... 434
b. Arbeit, Beruf und Wirtschaft . . ... ... ... .. 438

10.3.3 Die Kirche als Institution . . . . . . ... ... ..... 441

10.4 Das Zusammenwirken zwischen der linken und der rechten
Hand Gottes . . . . ... ... .. . ... ... ..., 444

10.4.1 Gottes Regiment mit der linken und der rechten Hand . 444
10.4.2 Der Christenmensch in unterschiedlichen Lebens-

zusammenhdngen . . . .. .. ... ... 445
a. Der Christenmensch unter den beiden Regimenten . 446
b. Christliche Existenz im Rahmen der drei Stinde . . . 447

10.4.3 Der politische Auftrag des einzelnen Christen und der
Kirche . . . . ... . .. 448
10.5 Kritische Wiirdigung . . . . . . . . .. ... ... ... 450
10.5.1 Historische Belastungen . . . ... ... ... ..... 451
a. Schwieriges Erbgut . . . ... ... ... ... ... 451
b. Biographische Implikationen . . ... .. ... ... 452
10.5.2 Verfehlte Orientierung an einer tiberholten Ordnung? . . 453
10.5.3 Doppelte Moral? . . .. ... ... ... ... ..... 455
10.5.4 Theologische Defizite und Desiderate . . . . ... ... 456
a. Unzureichende biblische Begriindung? . . . . .. .. 457

16



Inhalt

b. Fehlende systematisch-theologische Einbindung? . . 457

c. Inkonsistente Gotteslehre? . . . . . . . ... ... .. 458

11. Christliche Existenz — sikular und spirituell . . . . ... ... ... 461
11.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . .. ... ... .... 461
11.2 Die Notwendigkeit ethischer Orientierung . . . . . ... ... 462
11.2.1 Wider die Antinomer . . . . ... ... ... ...... 463
11.2.2 Der Dekalog . . . . ... ... .. L 465
11.2.3 Die Bergpredigt . . . . . . ... ... ... 467
11.2.4 Das Doppelgebot der Liebe . . . . . . . ... ... ... 469

11.3 Glaubeund Lebensstil . . . . . .. ... ... ... ...... 471
11.3.1 Glaubeund Alltag . . . . . ... ... ... ... 472
11.3.2 Glaubeals Gebet . . . . . ... ... ... ....... 473

a. Gebet als inneres Geschehen . . . . ... ... ... 474

b. Das Vaterunser als Modell . . . . ... ... ... .. 476

c. Gebetals duerer Vollzug . . . ... ... ... ... 477

d. Meditation . . . . ... ... ... .. 478

11.3.3 Vom Katechismus gepragter Lebensstil . . . . . .. ... 479

a. Der Ort des Katechismus im Alltag . . . . . ... .. 479

b. Die spirituelle Dynamik des Katechismus . . . . . . . 480

11.4 Kritische Wiirdigung . . . . . . . . ... ... ... 481
11.4.1 Gefahr der Selbstsdkularisierung? . . . . ... ... .. 482
11.4.2 Verlust christlicher Lebensformen . . . . .. ... ... 483
11.4.3 Christliches Ethos ohne materiales Proprium? . . . . . . 484
11.4.4 Einseitiges Gottesbild? . . . ... ... ... ... ... 485
11.4.5 Begrenzte Eschatologie? . . . . ... ... ... .... 487
11.4.6 Maximalprogramm fiir eine Minderheit? . . ... ... 488

12. Verschrinkung — von Zeit und ewigem Leben . . . ... ... ... 490
12.1 Gegenwartsbezogene Fragestellungen . . . ... ... ... .. 490
12.2 Verstehens-Voraussetzungen . . . . . . . ... ... ...... 491
a. Luther teilt die Apokalyptik seiner Zeit. . . ... ... 492

b. Hermeneutische Probleme . . . . .. ... ... ... 493

12.3 Gottes Walten in Zeit und Geschichte . . .. .. .. .. .. .. 494
12.4 Sterbenkonnen . . . . .. .. L 496
12.4.1 Stinde, Todund Teufel . ... ... ... .. ...... 496
12.4.2 Der Tod als Ende des Widerstands gegen Gott . . . . . . 497
12.4.3 DasTodleinTod . . . . .. ... ... ... ...... 498
12.4.4 Vorbereitung aufden Tod? . . . ... ... ... .... 500

12.5 Auferstehen . . . . . . . . ... .. 501
12.5.1 Auferweckung . . .. ... oo oL 501
12.5.2 Das Jingste Gericht . . . . . . ... ... ... ... .. 504



18

Inhalt

12.5.3 Der liebe Jingste Tag . . . . . . .. ... ... ..... 506
12.6 Kritische Wiirdigung . . . . . . . . ... .. .. ... ... .. 507
12.6.1 Befangenheit in zeitgengssischen apokalyptischen
Vorstellungen? . . . . .. ... ... 508
12.6.2 Mittelalterliche Diesseitsfremdheit? . . . .. ... ... 509
12.6.3 Offene theologische Fragen . . . . . .. ... ... ... 509
12.6.4 Die evangelische Antwort . . . . . ... ... ..... 511
Folgerungen: Mit Luther tiber Luther hinaus . . . . . . .. 513
DasBleibende . . ... ... ... ... 516
1.1 Existenztheologie . . . . . ... ... ... 516
1.2 An der Bibel gewonnene Theologie . . .. ... ... ..... 518
1.3 Befreiende Theologie . . . . . . .. .. ... ... ....... 520
Das zu Verabschiedende . . . . . . ... ... ... .. ... ... 522
2.1 Konstitutions- und sozialisationsbedingte Befangenheiten . . . 522
2.2 Religiose Intoleranz . . . . .. ... ... ... 524
2.3 Tendenziell dualistisches Denken . . .. .. ... ... .... 526
DaszuEntfaltende . . . . . .. ... ... L Lo 529
3.1 Als protestantisch erkennbarer Lebensstil . . . . .. ... ... 529
3.2 Geistliche Hermeneutik . . .. ... .............. 531
3.2.1 Erkenntnisleitende Perspektive . . . .. ... ... ... 531
3.2.2 Mehrfacher Schriftsinn . . . ... ... ... ...... 532
3.2.3 Pfingstliche Sprache . . . . .. ... ... ... ..... 533
3.3 Intensivierung der Ekklesiologie . . . . . . ... ... ... .. 534
3.3.1 Dynamische Ekklesiologie . . . . ... ... ... .... 534
3.3.2 Missionarische Ekklesiologie . . . . ... ... ... .. 535
3.3.3 Okumenisch orientierte Ekklesiologie . . . . . ... ... 536
3.3.4 Eschatologisch bestimmte Ekklesiologie . . . . . . . . .. 538
3.4 Integrative Trinititslehre . . . . . . .. ... ... ... ..., 539

Die Theologie Martin Luthers — existenziell inspirierend und global

anschlussfahig . . . . . ... .. Lo o 542
4.1 Daseinsanalyse . . . . ... ... ... ... 543
4.2 Daseinstranszendenz . . . . . . . . ... .. ... .. ... .. 545
4.3 Daseinskompetenz . . . . ... ... ... .. ... 547



D.Anhang .. ... ... ... ... ... 551
Technische Hinweise . . . . . ... ... ... ... ......... 553
Abkiirzungenund Siglen . . . . ... Lo oo 554
2.1 BiblischeBiicher . . .. ... ... ... ... ........ 554

1. Altes Testament . . . . ... ... ... .......... 554

2. NeuesTestament . . . . . ... ... ... ......... 555
2.2 Siglen . . ... 556
2.3 Verlagsorte . . . . .. ... ... ... 558
Auswahlbibliographie . . . .. ... ... . L o oo 559
3.1 Ausgaben der Werke Luthers . . . . . ... ... ... ... .. 559
3.2 Sekundirliteratur . . . .. .. ... ... 559
Register . . . . . . . . 571
4.1 Bibelstellen . . . . . .. .. .. ... 571
4.2 Personen . . . .. .. ... e 574
43 Begriffe . . . ... 579

19






A. Anniherung;
Zugédnge und
Zugangsschwierigkeiten






1. Luther objektiv und / oder subjektiv

1.1 Luther auf den ersten Blick

Martin Luther gehért in unseren Breiten zu denjenigen Groflen der Geistes-
geschichte, von denen jeder schon gehort hat, aber nur wenige etwas Genaues
zu sagen wissen. Dies gilt sicherlich fiir das Gros unserer Gesellschaft; vermutlich
trifft es aber ebenso fiir die Situation innerhalb der Kirchen zu, jedenfalls auch
innerhalb der evangelischen Kirche. In der katholischen Theologie und Kirche
wird der Reformator gelegentlich als authentischer Zeuge christlicher Existenz
wahrgenommen, trotz der verbleibenden dogmatischen Vorbehalte; innerhalb
der eigenen Reihen aber begegnet man ihm oft mit einer gewissen Ratlosigkeit.
Offensichtlich gibt es Schwierigkeiten, zu Luther Zugang zu finden, und den
Verdacht, es konnte sich vielleicht doch auch gar nicht so sehr lohnen. Bedeuten-
de Autoren haben dazu beigetragen, ein negatives Klischee des Reformators zu
verbreiten. Thomas Mann stellt in seiner berithmten Washingtoner Rede 1945
fest: »... Martin Luther, eine riesenhafte Inkarnation deutschen Wesens, war au-
Berordentlich musikalisch. Ich liebe ihn nicht, das gestehe ich offen. Das Deut-
sche in Reinkultur, das Separatistisch-Antiromische, Anti-Europdiische, befrem-
det und édngstet mich, auch wenn es als evangelische Freiheit und geistliche
Emanzipation erscheint, und das spezifisch Lutherische, das Cholerisch-Grobia-
nische, das Schimpfen, Speien und Wiiten, das fiirchterlich Robuste, verbunden
mit zarter Gemiitstiefe und dem massivsten Aberglauben, Dimonen, incubi und
Kielkropfe, erregt meine instinktive Abneigung. Ich hitte nicht Luthers Tischgast
sein mogen ...«' Ist Martin Luther tatsichlich eine riipelhafte, dem deutschen
Mittelalter zugehorende Gestalt, fiir die es im heutigen zivilisierten Europa, das
keine Binnengrenzen mehr kennt und in einem lebhaften wirtschaftlichen und
geistigen Austausch steht, keinen Platz mehr gibt? Jedenfalls kénnte es den An-
schein haben. Karl Barth, der Schweizer Theologe, fand zu Beginn des Zweiten
Weltkriegs, das deutsche Volk leide »an der Erbschaft eines besonders tiefsinni-
gen und gerade darum besonders wilden, unweisen, lebensunkundigen Heiden-
tums. Und es leidet an der Erbschaft des grofiten christlichen Deutschen: an dem
Irrtum Martin Luthers hinsichtlich des Verhiltnisses von Gesetz und Evangeli-
um, von weltlicher und geistlicher Ordnung und Macht, durch den sein natiir-
liches Heidentum nicht sowohl begrenzt und beschrankt als vielmehr ideo-

1. Zitiert nach Hermann Glaser / Karl Heinz Stahl (Hg.), Luther gestern und heute. Texte
zu einer deutschen Gestalt, F 1983, 286.

23



Luther objektiv und / oder subjektiv

logisch verklirt, bestitigt und bestirkt worden ist ... Der Hitlerismus ist der
gegenwirtige bose Traum des erst in der lutherischen Form christianisierten
deutschen Heiden ...«? Spricht hier der enttduschte Theologe und Professor,
der die Anfinge des Nationalsozialismus selbst miterlebt hat und in deren Folgen
seine Professur verlor, oder ist hier eine echte Fehlentwicklung evangelischer
Theologie angezeigt und gebrandmarkt?

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts lassen sich selbst derart negativ qualifizie-
rende Urteile, wie sie Thomas Mann oder Karl Barth vorgetragen haben, kaum
noch nachvollziehen — mangels eines entsprechenden Kenntnisstands. Luther ist
ein Unbekannter geworden. Noch vor 50 Jahren konnte man von »Angst vor
Luther« sprechen.’ Heute mag man, wenn schon, eher Angst um Luther haben:
Blamiert er den Protestantismus? Richtig bleibt jedenfalls, dass er auf den, der
sich mit ihm beschiftigt, entweder abstofflend oder anziehend wirken wird.
Wenn man sich ernsthaft auf ihn einlésst, wird man Stellung beziehen miissen;
achselzuckend kommt man an Luther kaum vorbei — oder man ist ihm nicht
wirklich begegnet.

Das Unbehagen, das manche dem Reformator gegeniiber empfinden, diirfte
auch darin begriindet sein, dass er sich so schwer einordnen lisst. Offensichtlich
ist er kein Heiliger, wie Franz von Assisi, der die Herzen auch des modernen
Menschen zu gewinnen vermochte, sympathisch in seiner Naivitit, liebenswiir-
dig, anspruchslos; keine Gestalt, die man dsthetisch oder spirituell goutieren
konnte! Man vergleiche nur einmal die heitere Atmosphire Assisis, die den Geist
des Poverello noch heute auszustrahlen scheint, mit der grauen Alltagsstimmung
des norddeutschen Provinzstidtchens Wittenberg. Die Tourismusbranche kann
mit Luther, so sehr sie sich auch bemiiht, keine groflen Geschifte machen! Mit
seinem Leben und Werk verbindet sich vielmehr eine Atmosphire von Kampf
und Widerspruch: »Ich bin dazu geboren, dass ich mit Rotten und Teufeln krie-
gen und zu Felde liegen muss«, daher seien seine Biicher stiirmisch und kimpfe-
risch. »Ich muss die Klotze und Stimme ausrotten, Dornen und Hecken weg
hauen (...)« er sei derjenige, der »die Bahn brechen und zurichten« muss.*
Nicht immer ist zu erkennen, dass sich hinter derartigen markigen Worten ein
frohlicher, grimmiger Humor verbirgt: »Ich fresse wie ein Bohme und saufe wie
ein Deutscher, das sei Gott gedankt, Amen!«® Mit dieser Bemerkung will Luther
seiner besorgten Kithe versichern, dass es ihm wirklich gut geht. Oft stehen sol-
che Grobianismen aber auch tatsichlich im Dienst eines theologischen An-

2. Zitiert nach Glaser / Stahl 1983, 262f. Vgl. Gerhard Ebeling, Uber die Reformation
hinaus? Zur Luther-Kritik Karl Barths, in: Joachim Heubach (Hg.), Luther und Barth,
in: ZThK.B 6 (1986), 33—75.
3. Kurt Ihlenfeld, Angst vor Luther?, Witten und B 1967.
. WA 30/2, 68,12—16; vgl. WA 30/2, 650,16f.
5. WA.BR 9, 168,5f.

24



Objektive Wahrnehmungen

spruchs, der einem an die Nieren und auf die Nerven gehen kann. Charakteris-
tisch fiir Luther ist »die entschiedene Alternative, das exklusive Entweder —
Oder«.® Das wird uns noch zu beschiftigen haben. »Es ist kein mittleres Reich
zwischen dem Reich Gottes und dem Reich des Satans.«” Spricht so ein reflek-
tierter Theologe oder ein unverbesserlicher Fundamentalist? Luther ist kein Hei-
liger, aber er ist auch kein weitsichtiger Denker, wie Thomas von Aquin oder
Descartes, der Modelle der Weltdeutung und der Daseinsbewiltigung anzubieten
hitte, tiber die sich diskutieren ldsst. Wozu soll die Beschiftigung mit ihm gut
sein? In der Krise des Umgangs mit Luther spiegelt sich in gewisser Weise die
Krise des Protestantismus: Der Protestantismus ist keine fromme Bewegung,
die die Welt durch Meditation und asketische Lebensformen bessern wiirde; er
ist aber auch keine sikulare Ideologie, die ideologische Perspektiven und politi-
sche Handlungsanweisungen liefern wiirde. Von reformatorischer Frommigkeit
fithrt kein Weg zur Esoterik, und die sikularen und sikularisierenden Elemente
des Protestantismus gewinnen ihm nicht die Sympathie der Intellektuellen, je-
denfalls heute nicht mehr. Der Protestantismus stellt einen »dritten Weg« dar,
dessen Gefahren und Chancen gerade bei der Beschiftigung mit Luther deutlich
werden.

1.1 Objektive Wahrnehmungen

Im offentlichen Bewusstsein steht Luther hinter einer verhdngnisvollen Entwick-
lung der abendlandischen Geschichte, die vermutlich auch ohne ihn eingetreten
wire, die sich aber nun einmal mit seinem Namen verbindet: Spaltung der
Christenheit, Zerfall der Einheit von soziookonomisch gepragter Kultur und re-
ligioser Sinnfindung, Pluralismus, Individualisierung, Heraufkommen einer
Moderne, deren Segnungen uns heute hochst zweifelhaft erscheinen. Nun mar-
kiert 1517 keineswegs die erste Spaltung der Christenheit; im Jahr 1054 hatte
sich die lateinische Kirche vom Osten getrennt, und schon im Anschluss an das
Konzil von Chalcedon 451 waren die Wege zwischen der chalcedonensischen
und der non-chalcedonensischen Christentheit auseinandergegangen. Eine Ein-
heit der Kirche, wie sie romantisierende Okumeniker heute ertriumen, hat es nie
gegeben; man denke nur an die Fiille konkurrierender und miteinander streiten-
der Bewegungen in der Alten Kirche oder auch an die Vielzahl der Stimmen im
Neuen Testament. Trotzdem verbindet sich nun einmal mit Luthers Namen das
Bewusstsein, dass die Einheit Europas zerbrochen ist. Selbst wenn man geneigt
sein sollte, seine Rolle in dieser Entwicklung eher gering einzuschitzen, bleibt

6. Jorg Baur, Extreme Theologie, in: Ders., Luther und seine klassischen Erben, Tt 1993,
8.
7. WA 18, 743,33 f. (Ubers.).

25



Luther objektiv und / oder subjektiv

immer noch die Vorstellung, dass er (auch ohne dies eigentlich zu intendieren)
eine christliche Konfession »gegriindet« hat. Er gilt damit als Verfechter eines uns
heute abstoflenden und iiberwindungsbediirftigen Konfessionalismus, hinein-
verstrickt und sich hineinverstrickend in politische Abhingigkeiten. Selbst in-
nerhalb des Protestantismus war es lange nur schwer zu vermitteln, dass die
evangelische Kirche ihren Anfang nicht im Jahr 1517, sondern im Neuen Testa-
ment hat! Auch die politische Stellung des Reformators wird mit wenig Differen-
zierungsbediirfnis durch die Etikette »Bauernkrieg« und »Fiirstenknecht« ge-
kennzeichnet.

Eine schreckliche Belastung stellen freilich Luthers Aulerungen zu den Ju-
den dar. Julius Streicher, der Gauleiter von Franken, einer der schlimmsten An-
tisemiten des »Dritten Reiches«, duflerte in den Niirnberger Prozessen, wenn
Luther lebte, sifle er statt seiner auf der Anklagebank. Hans Asmussen fragte
1947: »Muss Luther nach Niirnberg?«®* Nun hat kein nationalsozialistischer An-
tisemit bei Luther nachgelesen, wie er sich den Juden gegeniiber verhalten solle.
Insofern kann man nur in einem sehr indirekten Sinne von einer Wirkungs-
geschichte der antijiidischen Aulerungen Luthers sprechen. Schlimm genug je-
doch, dass sich Antisemiten auf entsprechende Aussagen Luthers, der im dama-
ligen Deutschland noch als Autoritit galt, berufen konnten!

All die genannten Schwierigkeiten, zu Luther ein positives Verhiltnis zu fin-
den, wiegen vermutlich gering angesichts der Tatsache, dass der seiner selbst be-
wusste und auf seine Selbstverwirklichung bedachte Mensch sich dem Grund-
anliegen der Theologie Luthers kaum zu 6ffnen vermag: Der Rede von der alles
begriindenden und alles bewiltigenden Gnade Gottes. Der eschatologische Ho-
rizont, der fiir Luther und die meisten seiner Zeitgenossen selbstverstindlich war
und sie einerseits bedrdngen, andererseits trosten konnte, ist entschwunden.
Nicht, was nach dem Tode kommen mag, sondern was vor dem Tode der Fall ist,
gilt als wichtig. Der Gedanke an ein Jingstes Gericht, an Holle und ewige Ver-
dammnis erscheint als mittelalterlich und tiberholt. Gefragt ist Lebenshilfe, nicht
»Vergebung der Siinden«. »Dass der freie Wille nichts sei« (so die deutsche Uber-
setzung von Luthers »de servo arbitrio«), dass es iiberhaupt mit dem Menschen
»nichts« sein konnte, ist ein Gedanke, den der religios nicht Gebundene wie auch
der kirchlich sozialisierte Zeitgenosse weit von sich weist und der ja in der Tat
diskussionsbediirftig ist.

1.2 Subjektive Erfahrungen

Was kann einen trotzdem veranlassen, sich mit Luther zu beschiftigen? Was ist
der Grund dafiir, dass er sozusagen personlich immer wieder Menschen ein Le-

8. Glaser / Stahl 1983, 8.

26



Subjektive Erfahrungen

ben lang begleitet hat, dass auch ich iiber Jahrzehnte hin mich mit seinem Den-
ken auseinandergesetzt habe und nun ein Buch wiber ihn vorlege? Luthers Theo-
logie, und mehr noch Luthers Glaube, wurde mir als den eigenen Glauben stér-
kend und vertiefend nahe gebracht, und deswegen habe ich vielleicht selbst das
Bediirfnis, beides weiterzuvermitteln. Die Beschiftigung mit Luther hat mir im-
mer irgendwie gutgetan. Mehr und mehr hat mich das Geroll gestort, das man
beiseiteraumen muss, um an die Quelle heranzukommen. Aber ich mache im-
mer wieder die Erfahrung, dass es sich lohnt.

Luther ist mir erstmals wohl im Studierzimmer meines Vaters begegnet.
Dort hing eine Reproduktion des bekannten Bildes von Lukas Cranach auf der
Predella der Stadtkirche von Wittenberg: In der Mitte der Kruzifixus, zu Seiten
Luther auf der Kanzel mit dem ausgestreckten Arm, der auf Christus verweist,
und auf der anderen Seite die Predigthérer und -horerinnen. Luther war gewiss
nicht die Hauptsache, aber er gehorte dazu. Als Student habe ich im 4. Semester
die Vorlesung von Paul Althaus tiber die Theologie Luthers gehort, aus der dann
das einschligige Buch hervorging.® Es war die einzige Vorlesung, die ich wihrend
meines Studiums sorgfiltig nachgearbeitet habe. Ich setzte mich in die Biblio-
thek und schlug die angegebenen Weimarana-Stellen nach. Das vermittelte mir
einen nicht nur geistigen, sondern sozusagen auch physischen Kontakt mit Lu-
thers Werken. Aulerdem war mir in der Zwischenzeit ein Mensch begegnet, der,
wie ich es empfand, ganz und gar aus dem Geist lutherischer Frommigkeit lebte:
der alte frankische Dekan Friedrich Graf in Thalméssing. Luthers Kleiner Kate-
chismus war ihm ein Meditationsbuch; jeden Tag, von Montag bis Samstag, me-
ditierte er eines der Hauptstiicke, von den Zehn Geboten bis zum »Amt der
Schliissel«. Am Sonntag hatte er frei, da predigte er selbst. Es war mir unange-
nehm, wenn er mich nach einer bestimmten Passage des Katechismus fragte und
dann merkte, dass ich sie nicht richtig prisent hatte. Aber ich wusste, er wollte
mich nicht blofstellen, sondern auf etwas aufmerksam machen, das ihm Brot
und Lebenselixier war. Er schenkte mir schliellich die hundertbandige Erlanger
Luther-Ausgabe mit dem Kommentar, sie sei ihm viel lieber als die Weimarana;
denn ihre kleinen, handlichen Binde kénne man, im Gegensatz zu den michti-
gen Bianden der Weimarer Ausgabe, mit ins Bett nehmen. Seine Liebe zu Luther
war fiir mich wohl der Anstof3, dass ich schliefSlich eine Dissertation zur Theo-
logie Luthers erarbeitete.!® Heute stehe ich diesem Buch in manchem kritisch
gegeniiber. Ich hatte damals nicht gentigend Abstand. Inzwischen hat sich das
gedndert. Luthers Auflerungen tiber die Juden sind mir trotz aller theologischen
und historischen Erklarungsversuche, die ja bekannt sind, schlechthin unertrag-

9. Paul Althaus, Die Theologie Martin Luthers, Gii 1962 (°1983).
10. Hans-Martin Barth, Der Teufel und Jesus Christus in der Theologie Martin Luthers,
Go6 1967 (= FKDG 19).

27



Luther objektiv und / oder subjektiv

lich. Luthers Sicht der Frauen und ihrer Aufgaben in der Kirche, so fortschrittlich
sie damals wohl gewesen sein mag, ist heute natiirlich vollig unzureichend. Vor
allem aber: Die starke Fixierung auf Stinde und Vergebung, die radikale Christo-
zentrik, die zu Luthers Zeiten eine legitime und notwendige Funktion hatte, stellt
eine Reduktion dar, die heute wieder in das Gesamt des trinitarischen Glaubens
integriert werden muss; das habe ich bei meiner 6kumenischen Arbeit gelernt.!!
Ein nochmals neuer Kontext hat sich fiir mich durch die Begegnung mit den
Weltreligionen ergeben; doch blieb mir auch dabei Martin Luther hilfreiche Ori-
entierung und Leitfigur.'?

In den meisten Luther-Darstellungen wird die Reformation als eine grofie
theologische Auseinandersetzung vorgefiihrt, ein Kampfgeschehen, in dem es
auf Tod und Leben um die Wahrheit ging. Dies ist natiirlich nicht falsch. Trotz-
dem mochte ich den Akzent anders setzen. Fiir meine Wahrnehmung ist die
Reformation in erster Linie eine Seelsorge-Bewegung. Der Streit ging nicht um
Richtigkeiten, sondern um die Wahrheit, die frei macht und trigt. Deswegen
muss Luthers Theologie unter seelsorglich-therapeutischer Perspektive dar-
gestellt, bedacht, kritisiert und weitergefithrt werden.

Wer sich mit Luthers Theologie beschiftigt, gerit in die Herzkammer des
christlichen Glaubens. Vieles von dem, was der Reformator zu sagen hat, ist im
besten Sinn des Wortes »erbaulich«. Es ist Impuls zu geistlichem Wachstum und
Hilfestellung in personlichen Krisen. Insofern gehéren beispielsweise Luthers
Auslegungen nicht nur auf den Schreibtisch, sondern auch auf den Nachttisch.
Wer sich mit Luther beschiftigt, gerit zugleich unversehens in die Mitte der
christlichen Kirche. Er hat keine Chance, etwa im Winkel einer »lutherischen
Sekte« zu verkiimmern. In Luther begegnet ihm ein Mensch, der keine Angst
um die Kirche hat und sie deswegen auch radikal zu kritisieren bereit ist. Luther
weill: »Wir sind es doch nicht, die da die Kirche erhalten kénnten. Unsere Vor-
fahren sind es auch nicht gewesen. Unsere Nachkommen werden’s auch nicht
sein; sondern der ist’s gewesen, ist’s noch und wird’s sein, der da spricht: »ich
bin bei euch bis an der Welt Ende«.«!* Luther wiirde nicht stindig Umfragen
veranstalten und statistisch das Verbundenheitsprofil der Mitglieder der Kirche
tiberpriifen wollen, wie es die Evangelische Kirche in Deutschland in ihrer Angst-
lichkeit schon wiederholt versucht hat. Auch Luther war nicht zufrieden mit den
Resultaten der von ihm ausgelosten Reformation. Aber er wusste, dass er die
Sache Gott tiberlassen muss. »Gottes Wort und Gnade« ist nach seiner Erwar-
tung ein »fahrender Platzregen«, der nicht dahin zuriickkehrt, »wo er einmal

11. Vgl Hans-Martin Barth, Begegnung wagen — Gemeinschaft suchen, G6 200o0.

12. Hans-Martin Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Weltreligionen,
Giitersloh #2008.

13. WA 50, 476,31—35.

28



Subjektive Erfahrungen

gewesen ist.«'* Der Reformator war im Blick auf die Kirche realistisch, ohne da-
riiber triibsinnig zu werden.

Wer sich mit dem Denken Luthers auseinandersetzt, betritt die Mitte christ-
licher Theologie. Von hier aus ist das Ganze zu erfassen und zu erschlieflen; hier
sammeln sich kaleidoskopartig die wichtigsten Probleme. Erwin Miilhaupt hat
einen Band »Predigten mit Luthers Hilfe« vorgelegt;'> man kénnte sich auch eine
»Dogmatik mit Luthers Hilfe« vorstellen. Wer Luther verstanden hat, ist jeden-
falls an einer Stelle »durchgestoflenc, hat eine Fahrte gefunden, an der er sich im
Leben orientieren kann. Nun hat sich der entscheidende Bruch in der europai-
schen Geistesgeschichte nicht mit Renaissance und Reformation, sondern mit
der Aufklirung vollzogen. Von daher entsteht natiirlich die Frage, inwiefern fiir
den modernen Protestantismus, der deutlich durch diesen Bruch geprigt ist, Lu-
thers Theologie noch relevant sein kann. Man kann Luther vom modernen Pro-
testantismus aus kritisieren, man kann aber auch umgekehrt, den modernen
Protestantismus aus der Sicht Luthers kritisch unter die Lupe nehmen. Beide
Verfahren sind sinnvoll; sie werden sich gegenseitig erginzen.

Trotz aller Vorsichtsmafinahmen jedoch wird jeder Autor, der eine »Theo-
logie Luthers« prisentiert, irgendwie »seinen« Luther zur Darstellung bringen.!®
Die Liebe zu Luther mag dies im Einzelfall entschuldigen. Noch gibt es geniigend
unterschiedliche Luther-Interpretationen, die sich gegenseitig hinterfragen und
korrigieren konnen.

14. WA 15, 32,71,
15. Erwin Miilhaupt, Evangelisch leben! Predigten mit Luthers Hilfe, Go 1958.
16. Vgl. Nikos Kazantzakis, Mein Franz von Assisi, F 1956.

29



2. Methodologische Probleme

Wie ist Luthers Theologie zur Darstellung zu bringen? Man hat im Grunde zwei
Moglichkeiten: Entweder geht man historisch-genetisch oder systematisch-theo-
logisch vor. Zu klaren bleibt jedoch, welche Leitperspektive angelegt werden soll
und an welcher Stelle seine eklatanten theologischen Fehlurteile zu verhandeln
sind.

2.1 Historisch-genetische Darstellung

Beim Versuch einer historisch-genetischen Darstellung wird man zunichst die
Voraussetzungen der Theologie Luthers kliren wollen, psychologische Probleme
mit dem Elternhaus, die spitmittelalterliche Frommigkeit, die scholastische
Theologie mit ihren beiden Grundstrémungen, der an Thomas orientierten »Via
antiqua« und der von Duns Scotus und Wilhem von Ockham herkommenden
Richtung der »Via moderna«, die Hauptstromungen innerhalb der Augustiner-
theologie!, den Humanismus und die neuen technischen Moglichkeiten wie
Buchdruck und Flugblatt.

Sodann gilte es, die Entwicklung der Theologie Luthers nachzuzeichnen.
Dabei wiirde zunidchst die Frage entstehen, wann die reformatorische Wende
anzusetzen sei, schon 1514 oder erst 1518; vermutlich handelt es sich ja um
den Prozess einer Reifung. Deutlich zu machen wire sodann, wie Luthers Theo-
logie durch ihre jeweilige Frontstellung spezifische Akzente erhalten hat — gegen-
iiber Rom, gegeniiber den »Schwirmern«, dann im Bauernkrieg und schlie8lich
in der Phase der Konsolidierung der reformatorischen Kirchen.? Hat Luther eine
Midlife-Crisis (1527/1528) gekannt? Gibt es bei ihm so etwas wie Alterskrise,
Altersstarrsinn, Torschlusspanik? Wie steht es tiberhaupt mit dem Verhiltnis
zwischen dem »jungen« und dem »alten« Luther? Wenn man von dieser Gegen-
tiberstellung ausgeht, wo wire die Ubergangsphase oder gar die Grenze anzuset-

1. Vgl. Berndt Hamm, Frommigkeitstheologie am Anfang des 16. Jahrhunderts,. Studien
zu Johannes von Paltz und seinem Umbkreis, Tt 1982. Neuerdings riickt auch Johann
von Staupitz stirker ins Blickfeld der Forschung; vgl. dazu Berndt Hamm, Johann von
Staupitz (ca. 1468—1524) — spétmittelalterlicher Reformer und >Vater« der Reformati-
on, in: ARG 92 (2001), 6—42, sowie Leppin 2006, bes. 72—76; 78—88; 97—100.

2. Vgl. dazu besonders Leppin 2006, der den Reformator ab 1525 immer stirker an den
Rand des Reformationsprozesses riicken sieht.

30



Systematisch-theologische Darstellung

zen? Auffallend ist, wie vergleichsweise wenig Interesse von der Forschung dem
alten Luther entgegengebracht wurde.?

Schlieflich wire zu fragen, was an Luthers Theologie sich durchgehalten hat,
ob in seinem Werk Revokationen, Selbstkorrekturen und Selbstkritik vorliegen.
Vom Ende der Entwicklung Luthers aus kénnte noch einmal zuriickgefragt wer-
den zu den Anfingen.

2.2 Systematisch-theologische Darstellung

Ein systematisch-theologisches Hauptwerk wie die Institutio Calvins hat Luther
nicht vorgelegt. Melanchthons »loci communess, die zwar als erste lutherische
Dogmatik gelten, konnen einen Ersatz dafiir nicht darstellen. Luther war Gele-
genheitsschriftsteller, der sich durch die jeweilige Situation herausfordern lief3.
Von daher stellt sich die Frage, ob sich Luther tiberhaupt systematisch-theo-
logisch darstellen lisst.* Wer es versucht, muss sich davor hiiten, dem Luther-
schen Denken sein eigenes System iiberzustiilpen und ggf. die eigene Meinung
dadurch zu legitimieren. In gewisser Weise konnte man diesen Vorwurf nicht
nur der Luther-Darstellung von Paul Althaus machen.’

Welche Gliederungsmoglichkeiten kommen in Frage? Ohne die Gliederung
der klassischen Dogmatik im Einzelnen zu tibernehmen, kénnte man sich den
Aufbau der Theologie Luthers anhand der drei Glaubensartikel denken. Das spe-
zifische Profil von Luthers Theologie kidme dabei allerdings kaum zum Aus-
druck. Albrecht Peters® hat sich daran gemacht, Luthers Theologie anhand der
Hauptstiicke des Katechismus zu entfalten. Das ist zwar in den Details sehr
aufschlussreich, gibt aber keinen klaren Uberblick. SchlieBlich wére an die Kom-
mentierung einer Grundschrift zu denken, »de servo arbitrio« oder die Schmal-
kaldischen Artikel. Gerhard Ebeling hat mit der Erschliefung und Kommentie-
rung der Thesen der Disputatio de homine von 1536 eine umfangreiche
Theologie Luthers prisentiert.”

Das besondere Profil der Theologie Luthers ergibt sich jedoch dadurch, dass
er einerseits in Alternativen, andererseits in Komplementarititen denkt. Der Phi-
losophie steht die Theologie gegeniiber, der menschlichen bzw. kirchlichen Tra-
dition das Wort Gottes, einer Theologie der Selbstbestimmung und Selbstver-

3. Vgl. aber Helmar Junghans (Hg.), Leben und Werk Martin Luthers von 1526—1546.
Festgabe zu seinem 500. Geburtstag, 2 Bde., Go 1983.

4. Vgl. Lohse 1995; Bayer 2003; Korsch 2007 (12006); Suda 2006.

5. Man vergleiche Paul Althaus, Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der Dogmatik, Gii
1957, mit ders., Die Theologie Martin Luthers, Gii 1962.

6. S. Auswahlbibliographie!

7. Ebeling 1989.

31



Methodologische Probleme

wirklichung die Theologie des Kreuzes; so lauten einige der Alternativen. Kom-
plementir zueinander verhalten sich, ohne dass es sich dabei um Symmetrie
handeln konnte, Gesetz und Evangelium, Gottes Reich »zur Rechten« und »zur
Linken«, Aktion und Kontemplation, Gott in seiner Verborgenheit und in sei-
nem Offenbarsein — oder handelt es sich an diesem letzten Punkt gar um einen
kontradiktorischen Widerspruch? Positionen werden gegen Negationen entfal-
tet; Position und Negation entsprechen sich deswegen gelegentlich. Luthers
Theologie bewegt sich zwischen Assertio und Damnatio, zwischen Ja und Nein!

Stellt man Leitbegriffe der Theologie Luthers durch ein »und« zusammen —
»Gesetz und Evangeliume, »gerecht und Stinder zugleich« —, so muss man jeweils
den spezifischen Gehalt dieses »und« zu ermitteln versuchen. Dies mag im Ein-
zelnen schwierig sein, macht aber die Dynamik der Theologie Luthers in ihrer
Klarheit und in ihrer Differenziertheit am besten deutlich.

Die vorliegende Darstellung versucht, diese Dynamik bereits in den einzel-
nen Kapitel-Uberschriften deutlich zu machen. Um den Eindruck zu vermeiden,
dass der Reformator einem durchfahrenden dualistischen Prinzip zum Opfer
gefallen sein konnte, wird den Alternativen und Komplementarititen jeweils
ein Leitbegriff vorangestellt, der den besonderen Charakter der jeweiligen Pola-
ritdt aufzeigen soll. Wihrend es beim Gegeniiber von Theologie und Philoso-
phie, von Schrift und Tradition, von wahrer und falscher Kirche um Konflikt,
Rivalitidt und Kampf geht, handelt es sich beim Verhiltnis von Gesetz und Evan-
gelium, Freiheit und Gerechtigkeit, Wort und Sakrament um Spannung, Dialek-
tik und echte Komplementaritit, hinsichtlich der Rede von Gott in seiner Ver-
borgenheit und seinem Offenbarsein, von des Menschen Sein in Stinde und
Gerechtigkeit und hinsichtlich der beiden Regimente Gottes um Durchbruch,
Identitit und Arbeitsteilung. Eher spannungsarm stehen einander Aktion und
Kontemplation im Alltag sowie Zeit und Ewigkeit unter Gottes heilvollem Inte-
grationswirken gegeniiber.

Wie ist die Theologie Luthers heute einzuordnen und zu wiirdigen? Ich ver-
stehe sie als eine neue Stufe in der Christentumsgeschichte, auf der die Botschaft
von der Rechtfertigung des Menschen tiefer erfasst wurde als je zuvor. Luthers
ganzheitlicher Glaubensbegriff hat die Wiirde des Menschen neu sichtbar ge-
macht und zugleich zur Ubernahme von Verantwortung motiviert und befreit.
Schliefilich ist das Modell von Kirche, das sich aus seinem Ansatz ergibt, nimlich
durch das Evangelium begriindete Gegenseitigkeit, Gemeinsamkeit und Freiheit,
bislang nicht einmal in den evangelischen Kirchen verwirklicht. Luthers Theo-
logie wirkt, wenn auch ohne Schlagzeilen, als Sauerteig fiir die Gesamtchristen-
heit. Ich verstehe den theologischen Ansatz des Reformators auch als Hilfestel-
lung im gegenwirtigen sozialen und kulturellen Umbruch. Je uniibersichtlicher
die Situation wird, desto mehr hidngt ab von der spirituellen Gegriindetheit der
eigenen Existenz. Der Grundgedanke der Konziliaritit, der sich aus der These
vom allgemeinen, gegenseitigen und gemeinsamen Priestertum der Glaubenden

32



Der Ort theologischer Fehlurteile

ableitet, ist fir die Zukunft der Kirche und auch der Gesellschaft das einzig denk-
bare Modell. Insofern diirften Grundgedanken der Theologie Luthers, wenn
auch nicht in institutionalisierter Form, ihre grof3e Zeit erst noch vor sich haben.

2.3 Der Ort theologischer Fehlurteile

In vielen Darstellungen der Theologie Luthers haben Fehlurteile des Reformators
keinen oder doch keinen angemessenen Ort. Das Hexenwesen, das gerade in
konfessionell reformatorisch gewordenen Territorien eine erschiitternde Nach-
geschichte hatte, wird in der Regel iibergangen. Die einschligige Monographie
von Jorg Haustein® wurde faktisch nicht rezipiert.” Das Tiirkenproblem wird in
den Gesamtdarstellungen gar nicht oder, wenn iiberhaupt, eher in seinen histori-
schen Zusammenhingen erértert, nicht aber als ein systematisch-theologisches
Thema erfasst.!® Luthers schreckliche Auslassungen iiber die Juden werden mit
wenigen Sitzen abgetan. Hier lasse sich ohnehin »wenig erkldren, kaum etwas
verstehen und nichts entschuldigen«.!! In Bernhard Lohses Theologie Luthers
erscheint die Haltung des Reformators zu den Juden als ein Exkurs am Ende
des Buches.!? Damit wird aber die gesamte vorher beschriebene theologische
Leistung Luthers desavouiert. Denn nun stellt sich natiirlich die Frage, ob es sich
bei Luthers Judenschriften um eine theologische Entgleisung handelt oder ob
diese unentschuldbaren Ausfille nicht den theologischen Ansatz Luthers tiber-
haupt disqualifizieren.

Das Tiirken- und das Judenproblem wird gern im Zusammenhang von Lu-
thers Eschatologie verhandelt. Dies stellt jedoch nach Ausweis der Texte eine Ver-
kiirzung dar. Es wird der Frage nachzugehen sein, wie sich Luthers diesbeziig-
liche Aulerungen mit seiner Theologie der Rechtfertigung, des Kreuzes und des
Glaubens zusammen reimen. Da gerade die Judenschriften, aber auch die gegen
die Tiirken und schliefflich auch Teufels- und Hexenglaube fiir heutige Wahr-
nehmung eine schwere Belastung der Theologie Luthers bedeuten, sollen diese
dunklen Punkte zu Beginn der folgenden Darstellung verhandelt werden. Die
weiteren Ausfithrungen miissen dann ergeben, ob Luthers Theologie gegen diese
zu Beginn zu erhebenden Einspriiche Bestand hat.

8. Jorg Haustein, Martin Luthers Stellung zum Zauber- und Hexenwesen, St 1990.
9. In dem von Albrecht Beutel hg. Handbuch Luther, Tt 2005, wird sie nicht einmal er-
wihnt.
10. Vgl. Lohse 1995, 355.
11. Bayer 2003, 303. Bayer rdumt diesem Problem auf S. 4 drei Zeilen und auf S. 303 zehn
Zeilen ein.
12. Lohse 1995, 356—367.

33



Methodologische Probleme
2.4 Fragestellungen und Leitperspektive

Die zurzeit auf dem Markt befindlichen Darstellungen der Theologie Luthers
sind bemiiht, den historischen Sachverhalt zu kliren und Luther systemimma-
nent zu verstehen. Unterstiitzung finden sie dabei durch eine Unzahl von Spezi-
aluntersuchungen.!® Gerhard Ebeling hat dazu durch seine scharfsinnigen Ana-
lysen Maf3stiabe gesetzt. Ihm war es darum gegangen, »Luther und sein Werk
immer neu aus den Verfremdungen seiner Wirkungsgeschichte, z.B. der eines
nationalen, konfessionellen, aufklirerischen und politischen Lutherbildes, zu be-
freien«.'* Das 2005 erschienene »Luther Handbuch« versucht, einen Uberblick
zu bieten und den Ertrag der bisherigen Forschung zu biindeln; eine Leitper-
spektive lisst es dabei nicht erkennen. Der innerprotestantische Streit um Luther
war vor allem von Karl Barths Invektiven gegen den Reformator bestimmt. Die
katholische Lutherforschung, die seit einiger Zeit wieder zu erlahmen scheint,
hatte ihre eigenen Fragestellungen und war nicht selten um eine »Heimholung«
Luthers bemiiht.’> Orthodoxe Stimmen begegnen vorerst nur in geringer Zahl
und urteilen eher zuriickhaltend.!® Der marxistischen Lutherdeutung war es oh-
nehin nicht um ein schirferes Erfassen der Theologie Luthers gegangen.

Gibt es eine zentrale Fragestellung, ein leitendes Thema in der Theologie
Luthers? Populdr ist die Vorstellung, fiir Luther sei es vorrangig um die Frage
gegangen: »Wie kriege ich einen gnidigen Gott?« Unter dieser Fragestellung er-
scheint Luthers Theologie als psychisch bedingt, an einem Heilsegoismus orien-
tiert, der heute nicht mehr nachvollziehbar ist, und folglich als véllig tiberholt
gilt. Die Versohnungs- und Erlosungslehre hat Theodosius Harnack in die Mitte
seiner Lutherdarstellung gestellt. Im Kontext der liberalen protestantischen
Theologie der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts war dies ein mutiges und he-
rausforderndes Unternehmen. Der methodistische englische Theologe Philipp S.
Watson sieht Luthers Theologie unter der Perspektive »Let God be God!«; es gehe
dem Reformator um Gottes Gottheit. Es ist sicher ebenfalls sachgemif3, bei Lu-
thers »theologia crucis« einzusetzen (Walther von Loewenich, in anderer Weise
Klaus Schwarzwiller) oder den »Sieg des Glaubens« zur Leitperspektive zu ma-
chen (Lennart Pinomaa). Gerhard Ebeling versteht Luthers Theologie als
»Sprachereignis«, das sich der Hermeneutik des Wortes Gottes verdankt und
auf eine solche Hermeneutik auch wiederum abzielt.

13. Vgl. die jihrlich erscheinende Lutherbibliographie in LuJ!

14. Karl-Heinz zur Miihlen, in: Handbuch 2005, 483.

15. Vgl. Jos E. Vercruysse, Luther in der romisch-katholischen Theologie und Kirche, in:
LuJ 63 (1996), 103—128.

16. Vgl. z.B. Luther et la Réforme Allemande dans une Perspective oecumenique. Les Etu-
des Théologiques de Chambésy 3, Chambésy 1983, sowie Marios Begzos, Luther im
Licht der Orthodoxen Theologie, Athen 2002.

34



Fragestellungen und Leitperspektive

Nach meiner Wahrnehmung geht es in Luthers Theologie um ein Doppeltes,
das zugleich ein Einziges ist, nimlich um Gottes Ehre und das Heil des Men-
schen. Die evangelische Lehre ist nach Luther »auf Gottes Ehre und der Men-
schen Heil gerichtet«, was die Menschen aber, wie Luther bitter feststellt, nicht
interessiert.'” Die Ehre Gottes besteht darin, dass er uns gut ist und Gutes tut.'®
Luther kniipft damit an die soteriologische Leitlinie der Alten Kirche an, wie sie
Irendus von Lyon zum Ausdruck gebracht hat mit dem Satz »gloria Dei vivens
homo« — »die Ehre Gottes ist der lebendige Mensch«.! Nicht dass sich nun alle
Einzelthemen der Theologie Luthers aus diesem Satz ableiten lieflen, aber er bil-
det doch den roten Faden seiner durch und durch seelsorglichen Theologie. Sie
dient der Befreiung von Siinde, Tod und Teufel und will zu Leben, Handeln und
zur Lebensfreude ermutigen: »ubi Christus, ibi gaudium est.«* Die Reformation
ist eine Seelsorgebewegung!

Luthers Werke dienen noch immer als ein Arsenal »schéner« Zitate. Fiir Paul
Althaus und noch fir Oswald Bayer mag es ein unausgesprochenes Anliegen
gewesen sein, sie bereitzustellen und nicht der Vergangenheit zu iiberlassen.
Doch dies kann heute keinesfalls mehr gentigen. Sich gedanklich und sprachlich
in das 16. Jahrhundert zu versetzen und dann an Luthers markigen Redewen-
dungen zu erfreuen, reicht heute nicht mehr aus. Zu deutlich haben sich Auf-
klarung, Technisierung und Globalisierung zwischen Luther und den heutigen
Menschen geschoben. Es fillt daher auf, dass es — von konfessionellen Spiegel-
fechtereien abgesehen — bislang kaum echte theologische Auseinandersetzung
mit Luther gibt. Es war wohl Walther von Loewenich, der zum letzten Mal ein-
driicklich vor einem unkritischen Umgang mit Luther gewarnt hat. Die Anfra-
gen, die er in seinem grof3 angelegten Werk »Luther und der Neuprotestantis-
mus«?' artikuliert, sind keineswegs erledigt. Es gentigt auch nicht, »im
Anschluss an Luther« Theologie zu treiben, ohne sich mit dieser selbst wirklich
auseinanderzusetzen.?> War es der Lutherforschung des 20. Jahrhunderts darum
gegangen, Luther von wirkungsgeschichtlich bedingten Verkrustungen zu befrei-
en und zu dem genuinen Luther des 16. Jahrhunderts vorzustoflen, so muss die
Aufgabe heutiger Bemithung um Luther darin bestehen, den Reformator zu der
gegenwirtigen konfessionellen, religiosen und kulturellen Situation in Bezie-

17. »... doctrina nunc ist gerichtet ad gloriam Dei et salutem hominum.« WA 47, 483,22.

18. WA 56. 520,20: »... gloria eius est, Quod beneficus in nos est.«

19. adversus haereses IV/7. Im Sinne Luthers theologisch véllig sachgemaf3 formulierte die
Appellation und Verwahrung (»protestatio«) der evangelischen Reichsstéinde in Speyer,
es gehe um »Sachen, die Gottes Ehre und unserer Seelen Heil und Seligkeit betref-
fen (...).« Zitiert nach Bayer 2003, 301.

20. WA 20, 365,13 1.

21. Walther von Loewenich, Luther und der Neuprotestantismus, Witten / Ruhr 1963.

22. Vgl. Dietrich Korsch, Dogmatik im Grundriss. Eine Einfithrung in die christliche Deu-
tung menschlichen Lebens mit Gott, Ttii 2000, 5f. Vgl. aber Korsch 2007!

35



Methodologische Probleme

hung zu setzen.?® Dies ist nicht moglich ohne die kritische Frage danach, was
denn von Luthers Denken noch brauchbar, noch vertretbar sein kann und wo
sich Theologie, auch bewusst auf Luther fuflende Theologie, von ihm distanzie-
ren oder gar lossagen muss. Es gilt, die »quasi-normative Autoritit«, die Luther
»im Protestantismus zukam und fiir die sich in anderen christlichen Konfessio-
nen kaum einschlagige Parallelen benennen lassen«?, zu hinterfragen und ggf.
aufzulosen. Darum sollen die einzelnen Kapitel der vorliegenden Darstellung
gerahmt sein von einer eingangs versuchten Platzierung des jeweiligen Problem-
zusammenhangs aus der Sicht gegenwirtiger theologischer Diskussion und einer
abschlieBenden kritischen Wiirdigung. Die zu Beginn gestellten Fragen kénnen
die Neugier darauf wecken, wie Luther die zu verhandelnde Problematik ange-
packt hat. Im Zuge der Darlegung seiner Sicht ergeben sich jedoch oft auch wei-
tere Fragestellungen. Die kritische Wiirdigung wird aus der Sicht heutiger Wahr-
nehmung noch einmal auf Luther zuriickblicken und priifen, an welchen Stellen
seine Position zu verteidigen ist, wo sie aber auch korrigiert oder erginzt werden
muss.

23. Dietrich Korsch 2007, 4, mdchte seine Deutung verstanden wissen als »Priifstein fur die
Maoglichkeit einer produktiven Beziehung des Protestantismus auf die gegenwirtige
Konfliktkultur.«

24. Thomas Kaufmann, Luthers »Judenschriften« in ihren historischen Kontexten, Go 2005
(= Nachrichten der Akademie der Wissenschaften zu Gottingen aus dem Jahr 2005.
Philologisch-Historische Klasse), 484.

36



3. Zuginge

Man kann sich die unterschiedlichsten Zuginge zu Luthers Theologie vorstellen
— tber die Biographie, die Wirkungsgeschichte, tiber die verschiedenen Luther-
Deutungen, iiber den Versuch, Luther theologiegeschichtlich einzuordnen, und
schliefllich sogar auf dem Weg, die philosophische Kompetenz Luthers zu reflek-
tieren. Alle diese Wege haben ihre spezifischen Vor- und Nachteile.

3.1 Luthers Biographie

Will man sich einem schwierigen denkerischen (Euvre nihern, so ist der Weg
tiber die Biographie des Autors grundsitzlich zu empfehlen. Gerade im Kontext
des christlichen Glaubens sollten Theologie und Biographie miteinander zu tun
haben. In vielen Fillen ist die Entsprechung zwischen beidem eindrucksvoll und
aufschlussreich, man denke an Dietrich Bonhoeffer, Karl Barth, aber ebenso an
Augustin und auch an Paulus. Freilich bleibt dieser Zugang ambivalent: Der
Blick auf die Biographie kann einen theologischen Ansatz auch verschleiern, eine
theologische Aussage triiben; in jedem Fall bleibt sie hinter der Analyse eines
theoretischen Ansatzes zuriick. Wahrheit inkarniert sich in Biographien, trans-
zendiert sie aber auch. Diese Grundgegebenheit allein kann einen Prediger dazu
ermutigen, die Kanzel zu betreten. Die Reformation griindet nicht auf Luthers
Biographie! Es ist hier nicht der Ort, ins Detail zu gehen.! Aber einige Hinweise
seien erlaubt:

Man kann sich dem Erscheinungsbild Luthers zuwenden und fragen: Was
spricht sich in diesem Gesicht aus? Im Lauf von Luthers Lebenszeit entstanden
immer neue Bilder — 1520 der asketische Ménch, 1521 der treuherzige Junker
Jorg, 1523 der Gelehrte mit dem Doktorhut, umgeben von einem Glorienschein,
schlieSlich der alte Luther, behibig und mit Pelzkragen. Wie ordnen sich diese
Bilder seinen Schriften zu?

Man kann in den Tischreden und in den Briefen Luthers blittern. Ich wire —
im Gegensatz zu Thomas Mann — gern Luthers Tischgast gewesen. Mich wundert
nicht, dass im Lauf der Jahre vieles aus diesen Tischgesprichen aufgeschrieben
und schlieSlich publiziert wurde. Es vermittelt ein lebendiges Bild des Reforma-

1. Vgl z.B. Brecht 1983, 1986, 1987; Beutel 1991; Leppin 2006; Kaufmann 2006; Lexutt
2008.

37



Zugdnge

tors, der zu Hause seine Worte noch weniger auf die Goldwaage zu legen wusste
als bei seinen 6ffentlichen Auftritten.?

Empfehlenswert ist auch eine Annidherung an Luther iiber seine Briefe, ins-
besondere die letzten Briefe an seine Frau, der »freundlichen, lieben Hausfrau,
Katharina Luthers von Bora, Predigerin, Brauerin, Gértnerin und was sie mehr
sein kann«.? Sinnvoll ist es natiirlich, sich nach theologisch orientierten Biogra-
phien des Reformators umzusehen, d.h. nach Darstellungen, die versuchen, die
biographische und die theologische Entwicklung zusammenzublenden.* Dabei
wird man méglicherweise auf psychologische Erdrterungen stoflen: Wie war Lu-
thers Verhiltnis zu seinen Eltern? Erkldrt sich sein Gottesbegriff aus einem Vater-
komplex? Wie sind seine Angstneurosen und Depressionen zu interpretieren?
War Luthers Theologie die »ideologische Systematisierung der Gemiitsregun-
gen« eines Melancholikers?® Stellt sie das Ergebnis einer Identititskrise dar, die
nicht zu einer wirklichen Losung fand?® Ganz sicher haben die Grundformen
einer Theologie mit den »Grundformen der Angst« dessen zu tun, der sie ent-
wirft. Die grundsitzlichen Zusammenhinge sind nicht zu leugnen. Kein Glaube
und keine Theologie entsteht ohne psychologische Implikationen. Die Frage ist
freilich, ob es bei Fixierungen bleibt oder zu einer fruchtbaren Krise kommt, ob
sich irreversible Bewegungen zu Destruktivitit abzeichnen oder ob sich ein in-
tellektueller und spiritueller Wachstumsprozess entfaltet. Der psychologische
Zugang wird, jedenfalls isoliert, nur begrenzt zum Ziel fihren. Gleichwohl ist
die psychologische Fragestellung hilfreich, wenn nach der gegenwirtigen Rele-
vanz einzelner theologischer Aussagen Luthers zu fragen sein wird.

Eine weitere Moglichkeit, sich der Theologie Luthers iiber das Biographische
zu ndhern, besteht darin, nach seinem Selbstverstdndnis zu fragen.” Wie hat er

2. Vgl. z.B. Luther im Gesprich. Aufzeichnungen seiner Freunde und Tischgenossen.
Nach den Urtexten der Tischreden tibertragen und herausgegeben von Reinhard Buch-
wald, F 1983.

3. Insel-Ausgabe VI; Zitat: VI, 262. »In hiuslichen Dingen fiige ich mich Kéthe. Im Ubri-
gen regiert mich der heilige Geist.« (Anekdotisch; s. Manfred Wolf, Thesen und andere
Anschldge: Anekdoten — Essays — Episoden und Martin Luther, Amazon 2007).

. Ebeling 1983; Oberman 1981a; von Loewenich 1982; Kaufmann 2006; Leppin 2006.

5. Vgl Paul J. Reiter, Martin Luthers Umwelt, Charakter und Psychose sowie die Bedeu-
tung dieser Faktoren fiir seine Entwicklung und Lehre, 2 Bde., Kopenhagen 1937/1941;
Zitat: Bd. 11, 295.

6. Vgl. Erik H. Erikson, Der junge Mann Luther. Eine psychoanalytische und historische
Studie, Mii 1958 (F 41989)

7. Leppin 2006 stellt die Aussagen Luthers tiber sich selbst m. E. zu Unrecht als Ausdruck
einer moralisch zweifelhaften »Selbststilisierung« dar. Vgl. dazu meine Rez. in: MdKI 59
(2008), 43 f. Ebenfalls wird Korsch 2007 dem Reformator nicht gerecht, wenn er Lu-
thers Theologie primir und unentwegt als Ergebnis einer »Umstellung der eigenen
Selbstdeutung« Luthers verstehen mochte; ebd. 40, vgl. 46 (vgl. ferner: Bruch »in der
Form religigser Selbstdeutung«, 20; die »religigse Selbstdeutung« weifl sich als

38



Wirkungsgeschichte

sich gesehen, wie hat er sich selbst eingeschitzt? Offensichtlich empfand er seine
Sendung als ihm von Gott aufgetragen. Er nennt sich »der Deutschen Prophet«.®
Er lasst sich aber doch die Frage stellen: »Meinst du, dass alle vorigen Lehrer
nichts gewusst haben? Miissen dir alle unsere Viter Narren sein? Bist du alleine
des heiligen Geists Nest-Ei geblieben auf diese letzte Zeit?«® Er muss sich damit
auseinandersetzen, dass Menschen sich auf ihn berufen. Aber er findet: Sie »glau-
ben nicht an den Luther, sondern an Christus selbst. Das Wort hat sie, und sie
haben das Wort, den Luther lassen sie fahren, er sei ein Bub oder heilig. Gott
kann sowohl durch Bileam als Jesaja, durch Kaiphas als durch Petrus, ja durch
einen Esel reden; mit denen halt ich’s auch, denn ich kenne selbst auch nit den
Luther, will ihn auch nit kennen, ich predige auch nichts von ihm, sondern von
Christus.«! Ich kenne nit den Luther: Man setze versuchsweise den eigenen Na-
men ein; dann mag einem deutlich werden, was dieser Satz bedeutet!

3.2 Wirkungsgeschichte

Der Zugang zu Luthers Theologie tiber deren Wirkungsgeschichte ist insofern
schwierig, als diese je nach Standpunkt unterschiedlich gedeutet und gewertet
wird, man vergleiche nur die Wiirdigung Luthers in der ehemaligen DDR im
Vergleich zu der in der Bundesrepublik; auch in West- und Stideuropa fillt sie
anders aus als in Deutschland. In vielen protestantischen Kirchen der Welt wird
zwar der Reformationstag gefeiert und »FEin feste Burg« in entsprechender Uber-
setzung gesungen; doch hat Luther im Weltprotestantismus (2008: ca. 380 Mil-
lionen Mitglieder) einen viel geringeren Stellenwert, als man es sich innerhalb
der Lutherischen Kirchen (ca. 60 Millionen Mitglieder) vorstellt. Zudem ldsst
sich Wirkungsgeschichte schwer greifen und nach klaren Kriterien beurteilen.
Am deutlichsten sind die Auswirkungen der Theologie Luthers natiirlich im
Bereich von Kirchen- und Theologiegeschichte wahrzunehmen. Aber auch die
Folgen auf politisch-sozialem Gebiet sind nicht zu tibersehen. Sein Verstindnis
des allgemeinen, gegenseitigen und gemeinsamen Priestertums der Glaubenden
gehort ohne Frage in die Frithgeschichte der neuzeitlichen Demokratie. Sein En-
gagement fiir Schule und Bildung sowie fiir die organisierte Diakonie ist nicht
ohne Folgen geblieben. Seine neue Wiirdigung des Berufs als »Berufung« konnte

»schlechthin giiltig«, 56; »Neuorientierung der eigenen Selbstdeutung aufgrund des Be-
wusstseins, vor Gott zu stehenc, 148; vgl. ferner 16, 43, 53, 134, 153, 157; zwischen-
durch ist auch von Jesu »Selbstdeutung vor Gott« die Rede, 64). Im Glauben und in der
sie reflektierenden Theologie geht es gewiss um mehr als um »Selbstdeutung«.

8. WA 30/3,290,28: »Denn solchen hoffirtigen Namen muss ich mir hinfort selbst zumes-
sen, meinen Papisten und Eseln zu Lust und Gefallen.« (Im Druck in Klammern).

9. WA 23, 421,26—28.

10. WA 10/2, 58,30-35.

39



Zugdnge

iiber Jahrhunderte hin dazu beitragen, dass berufliche Arbeit nicht in erster Linie
als Job zur Bestreitung des Lebensunterhalts, sondern als Erfiilllung verstanden
wurde. Angesichts der gegenwirtigen Situation auf dem Arbeitsmarkt, der An-
forderungen von Mobilitit und Flexibilitit missen jedoch auch hier theologisch
neue Wege gefunden werden. Im Bereich der Geistesgeschichte kann Luthers Be-
deutung fiir die deutsche Sprache und iiberhaupt die Wertschiatzung des Wortes
kaum hoch genug angesetzt werden.!! Auch im Bereich der Musik, speziell der
Kirchenmusik, hat Luther seine Spuren hinterlassen. Das Evangelische Gesang-
buch enthilt tiber dreiflig Lieder, die ganz oder teilweise, in Text und/oder Me-
lodie auf ihn zurtickgehen: Umdichtungen von Psalmen, Hymnen, liturgische
Stiicke, freie Dichtungen.

Hier seien einige eher technische Schwierigkeiten, die einer weiteren Wir-
kungsgeschichte im Wege stehen, angefiigt. Wesentliche Teile des Luther’schen
(Euvres sind in lateinischer Sprache verfasst. Lateinische Sprachkompetenz ist
aber nahezu ginzlich abhanden gekommen. Doch selbst das »Luther-Deutsch«
stellt heute ein Problem dar: Was einst als Stirke des Reformators zu Buche
schlug, sein Umgang mit der Sprache, erweist sich nun als Handicap. Dies zeigt
sich sogar beim Umgang mit der revidierten Luther-Bibel. Die Fihigkeit, frith-
neuhochdeutsche Texte im Original zu lesen, muss eigens geweckt und eingeiibt
werden. Abgesehen davon aber hat sich auch die Sprachwelt als solche gedndert;
Luthers Bilder und Vergleiche haben nicht mehr dieselbe Durchschlagskraft wie
ehedem. Die biuerlich-patriarchalische Kultur eines sichsischen Provinzstadt-
chens mit damals etwa 2000 Einwohnern ist wahrlich nicht mehr die unsere.
Man hat es schwer mit Luther! Konnte er im 19. Jh. als »modern« gelten, so
erscheint er heute eher als »vormodern« oder geradezu »antimodern«. Inwieweit
er als »postmodern« zu stehen kommen kann, wird zu priifen sein.'?

Luthers Theologie lisst sich von deren Wirkungsgeschichte her zwar nicht
erschlieflen, jedoch kritisch beleuchten. Man kann Luther sicher nicht fiir alles
haftbar machen, was aus der Reformation geworden ist; trotzdem ist zu prifen,
welche Zusammenhinge bestehen konnten.

11. Vgl. Herbert Wolf, Martin Luther. Eine Einfiihrung in germanistische Lutherstudien,
St 1980, sowie ders., Germanistische Luther-Biographie, Hd 1985, 21996, ferner Birgit
Stolt, Martin Luthers Rhetorik des Herzens, Tii 2000.

12. Hans-Martin Barth, Martin Lutero all’origine della societa moderna, in: Protestantesi-
mo 52 (1997), 21—31.

40



Luther-Deutungen

3.3 Luther-Deutungen

3.3.1 Innerprotestantische Deutungen

Mit dem Wechsel der Zeitldufte, soziokultureller Entwicklungen und modischer
Trends haben sich natiirlich auch die Luther-Deutungen gewandelt, wobei sie
ohnehin vom jeweiligen Standort abhingig waren. Innerhalb des Protestantis-
mus haben sich immer wieder Menschen auf Luther bezogen, um sich dadurch
zu legitimieren, ihre eigene Meinung zu stiitzen oder sie kritisch gegen andere ins
Feld zu fithren. Der lutherischen Orthodoxie galt Luther als Garant der rechten
Lehre: »Gottes Wort und Luthers Lehr’ vergehen nun- und nimmermehr!« Man
fragte jedoch mit durchaus hohem theologischem Ernst nach Luthers heils-
geschichtlicher Stellung. Die orthodoxe Dogmatik kannte einen Abschnitt iiber
die Berufung Luthers: »De vocatione beati Lutheri«.!* Man bezog sich auf den in
der Offenbarung (Apk 14,6) genannten »Engel, »der hatte ein ewiges Evangeli-
um zu verkiindigen denen, die auf Erden wohnen, allen Nationen und Stimmen
und Sprachen und Vélkern.« Uber diesen Text wurde an den Gedenktagen der
Reformation gepredigt. Ein in Siiddeutschland gedichtetes Lied, das im Evan-
gelischen Gesangbuch nicht mehr Aufnahme fand, jubelt: »Von Mitternacht ist
kommen ein evangelisch Mann, hat die Schrift vorgenommen, damit gezeiget
an, dass Menschenlehr gefallen und Gotts Wort auf dem Plan; das Heil leuchtet
uns allen, niemand es wehren kann.«!* Diese Strophe war noch zu Luthers Leb-
zeiten entstanden.

Der Pietismus sah Luther ambivalent, einerseits als Beispiel eines erweckten
Menschen, andererseits als Reformator, dessen Werk erst noch vollendet werden
musste. Philipp Jakob Spener berief sich in seinem Reformprogramm »Pia desi-
deria« und bei seinen Ausfithrungen iiber das geistliche Priestertum ausdriick-
lich auf Luther; Gottfried Arnold dagegen wandte Luthers Kritik an Rom auf die
lutherische Kirche seiner Zeit an; Luther galt ihm keineswegs als unanfechtbare
Autoritit. Spitestens seit dem Pietismus gibt es selbst im Luthertum keine ge-
schlossene Luther-Deutung mehr.

Die Aufklirung konnte Luther als Wegbereiter fiir Vernunft und Gewissens-
freiheit schitzen, habe er doch die Menschheit aus dem Mittelalter heraus-
gefithrt! Aber auch mancher Aufkldrer wollte Luthers Werk erst einmal fortset-
zen. Friedrich der Grofle fand, jedenfalls habe die Sikularisierung der
Kirchengiiter der Staatskasse gut getan. Erst mit der im 19. Jahrhundert begin-
nenden Lutherforschung fing man an, sich um ein objektives Bild der Person
und der Theologie Luthers zu bemiihen. Eine wesentliche Voraussetzung dafiir
war natiirlich die 1883 einsetzende Arbeit an der kritischen Gesamtausgabe der

13. Z.B.Johann Gerhard, Loci theologici, tomus V, locus XXIII, sectio VIIL
14. EKG 202,2.

41



