
Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   1Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   1 03.03.2020   10:46:2903.03.2020   10:46:29



MODULE DER THEOLOGIE

Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   2Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   2 03.03.2020   10:46:2903.03.2020   10:46:29



Altes Testament
Peter Mommer

MODULE DER THEOLOGIE

Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   3Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   3 03.03.2020   10:46:2903.03.2020   10:46:29



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet über https://portal.dnb.de abrufbar.

Lizenzausgabe für das Gütersloher Verlagshaus
© Palmedia Publishing Services GmbH, Berlin 2020

1. Auflage der vollständig überarbeiteten Neuausgabe, 2020 
Copyright © 2020 Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 München

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, 
so übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung, da wir uns 
diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand 
zum Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.

Druck und Bindung: Těšínská tiskárna, a.s., Český Těšín
Printed in Czech Republic
ISBN 978-3-579-00564-5

www.gtvh.de

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

ClimatePartner.com/14044-1912-1001 

Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   4Module_Titelei_Impressum_alle Baende.indd   4 03.03.2020   10:46:3303.03.2020   10:46:33



Inhalt

Vorwort    7
Vorwort zur zweiten Auflage    8

1.	 Die Welt des Alten Testaments    9
1.1 	 Begegnungen mit dem Alten Testament    9

1.2 	 Die wissenschaftliche Annäherung an das  
	 Alte Testament    18

1.3 	 Welt und Umwelt des Alten Testaments    28

1.4 	 Geschichte Israels    34

1.5 	 Der biblische Text    57

2. 	 Die Entstehung der einzelnen Bücher des  
	 Alten Testaments    69

2.1	  Pentateuch    69

2.2	  Propheten    84

2.3	  Schriften    120

3. 	 Grundgedanken zu einer Theologie des  
	 Alten Testaments    147

3.1 	 Vielfalt und Einheit des Alten Testaments    147

3.2 	 Das Erste Gebot als Schlüssel zum Verstehen des  
	 Alten Testaments    148

3.3 	 Religion und Institution   151

3.4 	 Das Verhältnis zwischen Gott und Mensch   153

3.5 	 Altes und Neues Testament    157

3.6	 Zum Stand der alttestamentlichen Forschung    159

4. 	 Anhang    163
4.1	 Pentateuchentstehung    163

4.2	 Grunddaten der Geschichte Israels   164 

4.3	 Der Kanon des Alten Testaments   166

4.4	 Karten    168

4.5	 Literatur    171



7

Vorwort

Das vorliegende Buch ist eine Neubearbeitung meines 2009 in 
einer Reihe erschienenen Bandes „Module der Theologie I. Al-
tes Testament“. Die damalige Idee war, vor allem Studierenden 
der neuen Bachelor-Studiengänge solide Grundinformationen 
in kompakter Weise bereit zu stellen. Aus vielen freundlichen 
Rückmeldungen von Studierenden wie auch Kolleginnen und 
Kollegen weiß ich, dass dieses Konzept gut angenommen wor-
den ist. Gerade in der gegenwärtigen Forschungssituation im 
Alten Testament ist eine möglichst ausgewogene, auf ambitio-
nierte Thesen verzichtende Darstellung für Studierende, aber 
auch für alle anderen am Alten Testament Interessierte drin-
gend angezeigt. So habe ich gerne die Anregungen der Lese-
rinnen und Leser aufgenommen und das ursprüngliche Buch 
überarbeitet und vor allem um Tabellen und Karten erweitert, 
um so einen noch besseren Zugriff auf die Ergebnisse der alttes-
tamentlichen Forschung zu ermöglichen.

Dass die Art und Weise der Darstellung bei den Fachkolle-
ginnen und Fachkollegen wegen der gebotenen Kürze und dem 
Verzicht auf eine in Anmerkungen geführten Diskussion auch 
das eine oder andere Stirnrunzeln hervorrufen wird, weiß ich 
natürlich. Aber hier geht es darum, gleichsam eine Schneise 
durch das Dickicht der gegenwärtigen Forschung zu schlagen. 
Dabei ist klar, dass man jede getroffene Entscheidung für die 
eine oder andere Position je nach Sichtweise auch anders treffen 
könnte. So ist die Arbeit an einem solchen Buch mit hoher Ver-
antwortung verbunden, sowohl vor den Leserinnen und Lesern 
wie vor dem Gegenstand selbst. Wenn es weiter gelingen sollte, 
Studierende und andere Interessierte neugierig zu machen auf 
das Alte Testament, die Welt aus der es stammt, die Menschen, 



8

die dahinter stehen und die Geschichte seiner Erforschung, 
wäre das wichtigste Ziel erreicht.

Danken möchte ich an dieser Stelle dem Gütersloher Ver-
lagshaus, namentlich Herrn Steen, der diese Neubearbeitung 
bereitwillig in das Verlagsprogramm aufgenommen hat sowie 
Herrn Palm von Palmedia Publishing Services für die Herstel-
lung der Druckvorlage. Mein besonderer Dank gilt einmal mehr 
meiner wiss. Hilfskraft, Frau Ronja Koch, für Ihre Unterstüt-
zung bei der Bearbeitung und manch guten Hinweis inhaltli-
cher Art.

Auch diese Neubearbeitung ist meinen Töchtern Kathrin 
und Karolin gewidmet. Ich habe theologische Forschung nie als 
Selbstzweck verstanden, sondern sie immer im Kontext kirch-
lichen Lebens und damit letztendlich im Kontext der Existenz 
des Menschen vor Gott gesehen. So hat das, worum es in die-
sem Buch und damit in meiner Arbeit am Alten Testament geht, 
auch und gerade ganz viel mit ihrem Leben zu tun. 

Bochum, Pfingsten 2015			        Peter Mommer

Vorwort zur zweiten Auflage

Der vorliegende Band war zwischenzeitlich unter dem Titel 
„Einführung in das Alte Testament“ aus der ursprünglichen 
Reihe ausgekoppelt. So ist diese zweite Auflage in diesem Fall 
eigentlich eine dritte.

Ich freue mich, dass das Buch bei Leserinnen und Lesern so 
großen Anklang gefunden hat und hoffe, dass auch diese nur 
leicht veränderte und aktualisierte Neuauflage entsprechende 
Zustimmung findet.

Für die kurzfristig übernommenen Korrekturarbeiten danke 
ich Frau Hannah Dworak.

Bochum, Weihnachten 2019		       Peter Mommer



9

1. Die Welt des Alten Testaments

1.1 Begegnungen mit dem Alten Testament

1.  Warum beschäftigen wir uns mit dem Alten Testament?

Anders als die religiösen Grundschriften der meisten Religionen 
ist die christliche Bibel nicht aus einem Guss, stammt also nicht 
von einem einzelnen Verfasser. Es handelt sich vielmehr um eine 
kleine Bibliothek, zusammengestellt aus verschiedenen Büchern 
aus unterschiedlichen Zeiten. Darauf weist im Übrigen auch 
unser Wort „Bibel“ hin, das als Fremdwort letztendlich auf das 
griechische „biblios“ (= Buch) zurückgeht und einen Plural, also 
„Bücher“ bezeichnet. 

Was für die Bibel als Ganzes gilt, gilt auch für ihre einzelnen 
Bücher. Auch wenn diese nach außen hin oft einen Verfasser 
nennen, so hat die Forschung der letzten 300 Jahre doch deutlich 
gemacht, dass wir es hier eher mit einer Traditions- als mit einer 
Autorenliteratur zu tun haben. So sind die einzelnen biblischen 
Bücher oft selbst über Jahrhunderte gewachsen und z. T. erst 
nachträglich mit einem (fiktiven) Verfasser in Zusammenhang 
gebracht worden.

Die Bibel, wie wir sie heute (und seit ca. 1800 Jahren) kennen, 
besteht aus zwei Teilen, von denen der erste Teil einmal selbstän-
dig existierte als religiöse Grundurkunde des Judentums. In die-
ser Form war diese Sammlung die „Bibel“ der ersten Christen, 
die aus dem Judentum hervorgingen. Als dann die christliche 
Kirche entstand und sich verfestigte, wurde diese „Bibel“ im 
Christentum zum „Alten Testament“, dem die frühe Kirche das 
„Neue Testament“ beifügte.

Wie kommt es aber zu dem Begriff Altes Testament? Tes-
tament ist die lateinische Wiedergabe des griechischen Wortes 
„diatheke“, das eigentlich „Bund“ (oder „Vertrag“) bedeutet. Es 

Begriff „Altes 
Testament“



Die Welt des Alten Testaments

10

steht für den hebräischen Ausdruck „berit“, mit dem das AT u.a. 
das Verhältnis von Gott und Volk beschreibt. In Jer 31,31ff. wird 
ein neuer Bund verheißen. Die neutestamentlichen Autoren 
nehmen diese Ankündigung auf und beziehen sie auf die Ereig-
nisse um Jesus. So kommt die Rede vom neuen Bund auf, dem 
der dann alte Bund gegenübersteht. Von dieser Redeweise ist der 
Begriff auf die beiden Teile der Bibel übergegangen. So ist das 
Alte Testament der erste Teil der christlichen Bibel. 

Aber darüber hinaus – und zuerst – ist es mit der Bezeich-
nung TENAK (hebr.: Abkürzung von Thora, Nebiim [Prophe-
ten], Ketubim [Schriften]) die religiöse Grundurkunde des 
Judentums. Es hat darum aus Respekt vor dem Judentum und 
unter dem Eindruck einer 2000-jährigen spannungsvollen Ge-
schichte zwischen Christen- und Judentum Versuche gegeben, 
den Begriff Altes Testament zu ersetzen. In der Hauptsache 
werden als Alternativen heute „Hebräische Bibel“ und „Erstes 
Testament“ verwendet. Allerdings sind beide Begriffe nicht 
glücklich gewählt. Die Hauptkritik am Begriff „Altes Testa-
ment“ richtet sich gegen ein Verständnis von „alt“ im Sinne von 
„überholt, nicht mehr aktuell“ und theologisch gegen eine da-
mit verbundene Abwertung des Judentums. Das trifft aber auch 
beim Begriff des „Ersten“ zu, der sich ebenfalls auch im Sinn 
des Vergangenen deuten lässt. Nach unserem Verständnis setzt 
ein zweites Testament das erste außer Kraft. Nicht unproblema-
tisch ist der Begriff der „Hebräischen Bibel“, weil Hebräisch hier 
nicht klar definiert ist. Meint es die Sprache? Dann ist es ganz 
falsch, weil sich im Alten Testament auch aramäische Anteile 
finden. Oder sind damit eher die Kultur und ethnische Zuge-
hörigkeit der Überlieferer und der heutige Gebrauch im Blick? 
Dann wäre es ehrlicher, von der jüdischen Bibel zu sprechen – 
aber auch das passt eben nicht ganz, denn dann wäre das Neue 
Testament (allein) die christliche Bibel, und das ist eine unsach-
gemäße Verkürzung. 

So spricht aus meiner Sicht nichts gegen das „Alte Testa-
ment“, wenn man dabei „alt“ nicht mit überholt oder abständig 
gleichsetzt und in einen grundsätzlichen Gegensatz zum Begriff 
„neu“ setzt. Man wird dabei auch immer die besondere Rolle 

alternative  
Begriffe



Begegnungen mit dem Alten Testament

11

des Alten Testaments im Auge haben, das eben zuerst ein Buch 
des Judentums und erst in zweiter Linie eines des Christentums 
geworden ist, vom Islam ganz zu schweigen, der sich mit dem 
Koran auf alttestamentliche Überlieferungen bezieht und sie in 
seiner eigenen Weise im Horizont einer neuen Religion auslegt.

Wenn wir uns mit dem Alten Testament (und der Bibel ins-
gesamt) beschäftigen, dann tun wir das zunächst deshalb, weil 
dieses Buch für die christliche Religion eine entscheidende Rolle 
spielt. Die Bibel ist das Grunddokument der Religion, des Glau-
bens und der Kirche, gleich welcher Prägung. Eine intensive 
Auseinandersetzung mit der biblischen Überlieferung ist darum 
unumgänglich. 

Aber auch über den engen Bereich der Religion hinaus gibt 
es gute Gründe, sich mit der Bibel zu befassen. Wir hören heute 
ständig vom christlichen Abendland und der jüdisch-christli-
chen Tradition, in der wir als Einzelne und als Gesellschaft ste-
hen. Wenn in diesem Zusammenhang von jüdischer Tradition 
die Rede ist, geht es im Grunde um die alttestamentlichen Wur-
zeln oder die vom Alten Testament angestoßenen Traditionen, 
interpretiert im Rahmen der christlichen Religion, die unsere 
Kultur und unser Leben beeinflusst haben. 

2.  Berührungspunkte

Meine erste Begegnung mit dem AT liegt lange Jahre zurück. Als 
Kind wurde ich gelegentlich von meinen Großeltern und Eltern 
mit dem Elterngebot konfrontiert: „Du sollst Vater und Mutter 
ehren ...“ Sie taten das nicht, weil sie besonders religiös geprägt 
waren. Die Kenntnis der Gebote gehörte in dieser Zeit – noch – 
zum kulturellen Allgemeingut, wie vieles andere auch. Auch in 
der Gegenwart ist das AT präsent, häufig ohne dass wir es be-
merken. Wer denkt beim „Sündenbock“ schon an ein Ritual, das 
nach Lev 16 am Versöhnungstag zelebriert wird, wo ein Bock, 
symbolisch mit den Sünden des Volkes beladen, „in die Wüste 
geschickt“ wird. Oder wer weiß schon, dass das Unheil künden-
de „Menetekel“ aus dem Danielbuch stammt, der Regenbogen 
als Hoffnungszeichen aus der Genesis oder das Friedenssymbol 
„Schwerter zu Pflugscharen“ (die Plastik im Garten des UNO-

Rolle der Bibel

unmittelbare 
Begegnungen



Die Welt des Alten Testaments

12

Hauptgebäudes in New York ist ein Geschenk der damaligen 
UdSSR) aus dem Jesajabuch? Wenn Jesus zur Nächstenliebe auf-
ruft mit dem berühmten Satz „Liebe deinen Nächsten wie dich 
selbst“, zitiert er lediglich das AT (Lev 19,18). Das AT ist eben 
mehr als „Auge um Auge“, wobei dieser Satz, der im Übrigen 
schon in altorientalischen Rechtssammlungen steht, Blutrache 
als Rechtsinstitut (!) begrenzen soll. Kaum ein anderes Wort des 
AT ist so sehr missgedeutet worden wie dieses bis dahin, dass 
man dem angeblichen Vergeltungsdogma des AT das NT als 
Friedensbotschaft entgegenstellt, was völlig an der Sache vorbei-
geht. 

Aber auch über diese vordergründige Begrifflichkeit hinaus 
ist unser gesellschaftliches und politisches Leben von atl. Vor-
stellungen geprägt. Wer einmal aufmerksam Bundestagsdebat-
ten verfolgt, wird feststellen, wie häufig Politikerinnen und Po-
litiker auf alttestamentliches Gedankengut Bezug nehmen – oft 
ohne es selbst wahrzunehmen. Unsere Vorstellungen von Ach-
tung vor dem Leben, von Solidarität, Gerechtigkeit und Verant-
wortung sind im Wesentlichen atl. Ursprungs. Damit zusammen 
hängt das jüdisch-christliche Gottesbild, das immer noch als 
große Klammer auch unserer Gesellschaft dient und das darum 
in Form des Gottesbezugs in der Einleitung unseres Grundgeset-
zes vor allem anderen steht („Im Bewusstsein seiner Verantwor-
tung vor Gott und den Menschen ...“) Und wenn wir heute eine 
7-Tage-Woche haben mit entsprechenden Ruhephasen, verdan-
ken wir das letztlich dem AT. 

Eine mindestens ebenso große Rolle spielt die biblische 
Überlieferung – und damit auch das AT – für die Kunst. Malerei 
und Bildhauerei, Musik und Literatur sind bis in die Gegenwart 
hinein oft von religiösen Motiven beeinflusst – und sei es, dass 
sich Kunst heute kritisch mit religiösen Traditionen auseinan-
dersetzt.

Von der Religion selbst war bisher noch keine Rede. Es ist 
evident, dass die biblische Überlieferung in diesem Bereich die 
stärkste Prägung hinterlassen hat; das gilt auch und gerade für 
das AT. Auch wenn viele Kirchen in Kreuzform gebaut sind – 
in ihrem Zentrum steht ein Altar, der atl. Ursprungs ist. Kein 

Gesellschaft

Religion und 
Kirche



Begegnungen mit dem Alten Testament

13

Gottesdienst, der mit Sündenbekenntnis, Lobpreis und Fürbitte 
nicht atl. Formen aufnimmt, von Formeln wie „Halleluja“ ganz 
zu schweigen. Wie viele Generationen haben nicht wenigstens 
die Zehn Gebote und den 23. Psalm („Der Herr ist mein Hir-
te ...“) auswendig gelernt und dabei Wesentliches über den Gott 
des AT und sein Verhältnis zu den Menschen gelernt. Bei wie 
vielen Taufen werden Worte des Beistands gesprochen wie Jes 
43,1 („Fürchte dich nicht ...“) oder Psalm 91,11 („Denn er hat 
seinen Engeln befohlen ...). Und wie oft ist an Gräbern die Rede 
davon, „dass mein Erlöser lebt“ (Hi 19,25). Die christlichen Ge-
sangbücher sind voll von atl. Anspielungen. Allein auf diesem 
Hintergrund ergeben sich die Notwendigkeit und auch der Reiz, 
sich mit dem AT zu beschäftigen. 

3.  Das Problem der Offenbarung

Ist von der Bibel die Rede, wird alternativ auch vom „Wort Got-
tes“ gesprochen. Dahinter steht die Idee, dass die Bibel in noch 
genauer zu bestimmender Weise auf die Offenbarung des gött-
lichen Willens zurückgeht. Diese Vorstellung knüpft an das AT 
an, nach dessen Erzählungen Gott sich auf unterschiedliche 
Weise Menschen offenbart. Mit dem Ende der Prophetie ist auch 
diese „direkte“ Offenbarung an ihr Ende gekommen. An ihre 
Stelle tritt die Schrift. Eine besondere Rolle spielt die Bibel dabei 
in den reformatorischen Kirchen. Hier kommen zwei Dinge zu-
sammen. Zum einen ist das die Epoche des Humanismus, in der 
ein besonderes Interesse an alten Quellen erwacht („ad fontes“ 
[lat.] = „[zurück] zu den Quellen“). Auf der anderen Seite tritt 
die Bibel in ein Vakuum ein, das die nun fehlende kirchliche bzw. 
päpstliche Lehrautorität hinterlässt. Allein die Bibel wird für die-
se Kirchen (anders etwa als im Katholizismus, wo kirchliche Tra-
dition und Lehre eine große Rolle spielen) der Maßstab kirchli-
chen und persönlichen Handelns. Dazu kommt das Gemeinde-
verständnis, das von mündigen Gemeindegliedern ausgeht, die 
die Geschicke der Gemeinden selbst in die Hand nehmen und 
auch über die Arbeit ihrer Pfarrer (und heute auch: ihrer Pfar-
rerinnen) urteilen sollen. Dafür ist die Bibel als Grundlage von 
Glaube und Handeln unverzichtbar. 

Bibel als „Wort 
Gottes“



Die Welt des Alten Testaments

14

Um die Autorität der Bibel zu stärken, verfestigte sich im 
17. Jh. n. Chr. die Inspirationslehre (lat.: spiritus = Geist). Man 
unterscheidet Real-, Personal- und Verbalinspiration. Bei der 
Realinspiration hat Gott das Thema (lat.: res = Sache) vorgege-
ben, der jeweilige Autor entfaltet das entsprechend. Die Perso-
nalinspiration geht von geistbegabten Verfassern aus, die ihre 
eigenen Themen entwickeln. Die Verbalinspiration schließlich 
sieht in den Verfassern nur Schreiber des Wort für Wort von 
Gott vorgegebenen Texts.

Wenn heute in konservativen christlichen Kreisen die Bibel 
als Wort Gottes angesehen wird, steht dahinter oft die letzte Vor-
stellung, die aber in immer neue Widersprüche führt. Denn die 
Idee scheitert schon an der Fülle von Übersetzungen und dif-
ferierenden alten Quellentexten – eine wirkliche Originalhand-
schrift haben wir nicht –, von ganz offensichtlichen Brüchen, 
Widersprüchen und sachlichen Fehlern in den Texten einmal 
ganz zu schweigen. Aber auch wenn man sich von dieser Vorstel-
lung allein auf dem Hintergrund des biblischen Befundes selbst 
verabschieden muss, so bleibt die Idee der Bibel als Wort Gottes 
doch wahr. Allerdings ist sie zu verstehen in dem Sinn, dass sich 
in ihr das Wort Gottes offenbart, es ist nicht damit identisch. Die 
Bibel zeugt von den Offenbarungen Gottes in der Welt, ist damit 
aber nicht identisch und eben Menschenwort.

Damit ist der Weg frei für eine Bibelkritik, wie sie seit der 
Aufklärung (18. Jh. n. Chr.) betrieben wird. Das Wort Kritik ist 
dabei im Sinne von „Unterscheidung“ (griech.: krino = unter-
scheiden) zu verstehen. Die moderne Bibelkritik steht damit 
in der Tradition Luthers, der sehr wohl Unterschiede bei der 
Interpretation biblischer Texte machte und eine innere Bibel-
kritik einforderte. Für ihn war das Gottes Wort, „was Christum 
treibet“, will sagen, was Evangelium, also gute Botschaft war. 
Mit diesem Kriterium konnte Luther für ihn wichtige von un-
wichtigen Passagen unterscheiden und manche Überlieferung 
auch für bedenklich oder gar obsolet erklären. Dennoch hält 
er an der Bibel als alleinigem Maßstab fest – an ihr sollen sich 
alle Lebensäußerungen der Kirche und der einzelnen Gläubigen 

Inspiration

Bibelkritik



Begegnungen mit dem Alten Testament

15

messen lassen müssen. Das gilt vor allem in Bezug auf das Pro-
blem der außerbiblischen Offenbarungen – oder was manche 
dafür halten oder ausgeben. Kurz gesagt: Jeder kann sich hin-
stellen und sich auf göttliche Offenbarung bzw. Inspiration be-
rufen (und wer sich die überaus bunte religiöse Welt anschaut, 
weiß, wovon die Rede ist). Es braucht ein Kriterium, um „die 
Geister zu unterscheiden“. Dieses Kriterium war und ist in den 
protestantischen Kirchen die Bibel – darum wird um ihr rechtes 
Verständnis gerungen. 

4. Die Funktion der Bibel in der christlichen Kirche

Nach Artikel 7 des Augsburger Bekenntnisses von 1530 gehört 
zu den Kennzeichen der Kirche die „rechte Predigt des Evange-
liums“. Beide Begriffe darf man nicht zu eng fassen. Mit Evange-
lium ist hier die „gute Botschaft“, d. h. die (Heils-)Kundgebung 
Gottes in der Bibel schlechthin gemeint und nicht nur der In-
halt der vier Evangelien. Und Predigt meint die Auslegung und 
Weitergabe dieser Botschaft überhaupt. Es geht also, grob gesagt, 
um die rechte Weitergabe der biblischen Botschaft unter den Be-
dingungen der jeweiligen Gegenwart, die zwar nicht den Inhalt, 
wohl aber die Art und Weise der Weitergabe beeinflusst.

Das beginnt beim Gottesdienst und gottesdienstlichen 
Handlungen. Hier spielen atl. Überlieferungen bei der Gestal-
tung des Raumes und in der Liturgie eine wesentliche Rolle. Der 
Predigt selbst liegen neben ntl. auch atl. Texte zugrunde. Zweck 
der Predigt ist die Vergewisserung des Glaubens sowie die ethi-
sche Orientierung der Gemeinde. Dies geschieht in der Regel auf 
dem Hintergrund der biblischen Überlieferung. Dieser spezifi-
sche Hintergrund und der liturgische Rahmen unterscheiden die 
Predigt von jeder anderen Redeform. 

Neben dem Gottesdienst ist der Unterricht zu nennen. Egal 
ob in Kirche oder Schule, es geht neben der Information über 
religiöse Inhalte zentral um Persönlichkeitsbildung auf dem 
Hintergrund jüdisch-christlicher Tradition, um Auseinanderset-
zung mit dieser Tradition, um die Einübung eigener Formen des 
Glaubens sowie um Sinnfindung und Sinndeutung und damit 

Gottesdienst

Unterricht



Die Welt des Alten Testaments

16

um die Bewältigung der Gegenwart und des eigenen Lebens im 
Kontext des eigenen Glaubens. Das ist ohne Rückgriff auf die 
biblische Überlieferung im christlichen Raum nicht denkbar. 

Und schließlich geht es um das kirchenleitende, gesellschaft-
liche und politische Reden und Handeln von Kirche. Bei der Fra-
ge, wie eine Kirche verfasst sein soll, welche Regeln in ihr gelten, 
wofür sie sich engagieren soll oder wogegen sie ihre Stimme er-
hebt, immer kommen biblische Inhalte mit ins Spiel. Sowohl bei 
dogmatischen als auch bei ethischen Fragen ist der Rückgriff auf 
die biblische Überlieferung unverzichtbar. Und das gilt auch bei 
Fragen, die in den biblischen Texten zunächst gar nicht im Blick-
feld sind. Von Kernenergie, pränataler Diagnostik, Apparateme-
dizin mit der Möglichkeit der Lebensverlängerung, Klimawan-
del oder Artenschutz sprechen die Texte nicht. Und doch wird in 
der kirchlichen – und z. T. auch der politischen – Diskussion auf 
biblische Texte zurückgegriffen, um die eigene Position mit ih-
rer Hilfe zu stützen. Allerdings geht das meist nicht unmittelbar, 
sondern bedarf einer systematischen Aufarbeitung durch andere 
theologische Disziplinen. Und es bedarf der wissenschaftlichen 
Beschäftigung mit der Bibel selbst – hier dem AT –, die im Fol-
genden kurz skizziert werden soll.

5.  Die Bibel als Zeugnis einer fremden Welt  

Zwischen uns und der Entstehung der atl. Texte liegt ein Zeit-
raum von 2000 bis 3000 Jahren. Älteste schriftliche Zeugnisse, 
die Eingang in die Bibel gefunden haben, stammen möglicher-
weise aus dem 11. Jh. v. Chr. (das Deboralied Ri 5, heute gele-
gentlich angezweifelt), der jüngste Text ist das Danielbuch, das 
um 165 v. Chr. entstanden ist. Hinter den ältesten Schriftzeug-
nissen steht mitunter eine mündliche Überlieferung, die noch 
einmal einige hundert Jahre älter sein kann. Damit stehen wir 
vor dem, was die Historiker den „garstigen Graben der Ge-
schichte“ nennen. Es versteht sich fast von selbst, dass sich ein 
direkter Zugriff auf die Texte ohne wissenschaftliche Aufarbei-
tung verbietet, zumindest dann, wenn die biblische Überliefe-
rung als Argumentationshintergrund für allgemeine kirchliche 
oder theologische Aussagen dienen soll – der persönliche Ge-

Kirche und  
Gesellschaft

geschichtlicher 
Abstand



Begegnungen mit dem Alten Testament

17

brauch, etwa als Zuspruch in schwierigen Lebenssituationen, 
als Trost oder auch als Anfrage an mein Leben bleibt davon zu-
nächst einmal unberührt.

Aber nicht nur der zeitliche Abstand macht Probleme. Mit 
dem AT treten wir ein in einen völlig anderen Kulturraum und 
eine völlig andere geistesgeschichtliche Situation als die unse-
re in Westeuropa im 21. Jh. n. Chr. Das antike Israel hat Anteil 
an der vorderorientalischen Kultur des 2. und 1. Jahrtausend v. 
Chr. Zwar liegt Israel am Rand der großen Kultur- und Wirt-
schaftszentren, doch ist es davon nicht unberührt geblieben. So 
erzählt die Genesis in der Weise vorstaatlicher Gesellschaften 
vom engen Zusammenhang der vorderorientalischen Völker in 
Form einer Familiengeschichte. Zur gemeinsamen, wenn auch 
lokal immer etwas verschiedenen Kultur gehört auch die ge-
meinsame Sprache bzw. deren gemeinsame Wurzeln, hier das 
Semitische. Das biblische Hebräisch ist ein nordwestsemitischer 
Dialekt und eng verbunden mit den Sprachen der Umwelt. In 
ihnen spiegeln sich gemeinsames Denken und Empfinden wi-
der. So ist Leben in dieser Zeit nicht als autark denkbar; stets 
spielen die Gottheiten eine Rolle, die das Leben der Menschen 
unterschiedlich beeinflussen. Gleichzeitig empfinden sich die 
Menschen stark von der Natur und hier besonders dem Wech-
sel der Jahreszeiten abhängig. So bilden die religiösen Systeme 
oft die Naturkreisläufe ab. Das Wirklichkeitsverständnis und 
die Wahrnehmung der Welt sind deutlich anders als heute. Es 
ist eher synthetisch und komplex. Für uns unvereinbare Vorstel-
lungen können die Menschen des Vorderen Orients dieser Zeit 
ohne Probleme nebeneinander stehen lassen. Was uns mit unse-
rer deduzierenden Logik und unserem analytischen, technisch 
orientierten Weltbild nicht erklärbar ist, macht diesen Menschen 
keine Probleme, sondern ist für sie lediglich Ausdruck eines Per-
spektivwechsels und komplettiert ihr Weltbild.

Als die atl. Überlieferungen erzählt und aufgeschrieben wur-
den, hat an die Bibel und an uns noch keiner gedacht. Es wa-
ren, wenn auch gehobene, Gebrauchstexte, die zunächst für den 
unmittelbaren Gebrauch und allenfalls für eine begrenzte, über-
schaubare Nachwelt verfasst wurden. Mit der Verbreiterung des 

kultureller  
Abstand,  
Sprache und 
Weltbild



Die Welt des Alten Testaments

18

Traditionsstroms und der Verfestigung zu religiösen Dokumen-
ten haben sie ihren Charakter teilweise verändert. Wir stehen 
vor der Aufgabe, sie zunächst in ihrer Eigenart wahrzunehmen.

Fragen:

1.	 Welche Kontakte haben Sie zum Alten Testament?
2.	 Inwiefern ist die Bibel unverzichtbar für die christliche Re-

ligion?
3.	 Wo gibt es Probleme beim Zugriff auf die Bibel bzw. das 

Alte Testament?

1.2 Die wissenschaftliche Annäherung an das  
Alte Testament

1. Die historisch-kritische Methode

Nach dem bisher Gesagten ist deutlich, dass es zur sachgemäßen 
Interpretation der biblischen Texte einer Methodik bedarf, die 
für alle an der Auslegung Beteiligten wissenschaftlich verant-
wortet und nachvollziehbar sein muss. Vor allem von Deutsch-
land aus hat sich im Zuge der Aufklärung die sogenannte his-
torisch-kritische Methode herausgebildet. Dabei handelt es sich 
um eine Methodik, die nicht nur im Horizont der biblischen 
Texte entwickelt wurde, sondern ähnlich auch im Bereich der 
Geschichtswissenschaft und der allgemeinen Philologie An-
wendung findet. Da die Bibel als historisch-theologisches Do-
kument ebenfalls den historischen Quellen zuzurechnen ist, 
kann die Methode ohne Weiteres auf diese Texte übertragen 
werden. Dabei darf allerdings nicht übersehen werden, dass es 
sich bei der Bibel nicht nur und auch nicht vorrangig um ein 
historisches Dokument handelt, sondern um ein theologisches. 
Mit anderen Worten: Man wird bei der Interpretation der Tex-
te die Methodik behutsam anwenden müssen. Dabei gilt ein 
wesentlicher Grundsatz: Die Texte müssen die Fragen stellen, 
nicht die Ausleger. Was das bedeutet, soll im folgenden kurzen 
Durchgang durch die einzelnen Fragestellungen an Beispielen 
gezeigt werden.

Fragen

historisch- 
kritische 
Methode



Die wissenschaftliche Annäherung an das Alte Testament

19

Wer häufiger den Gottesdienst besucht, wird in der Eingangs-
liturgie eine auffällige Beobachtung machen. Da heißt es einmal: 
„Ehre sei Gott in der Höhe und den Menschen ein Wohlgefallen“, 
ein anderes Mal „... bei den Menschen seines Wohlgefallens.“ 
Diese Differenz geht nicht zurück auf die persönliche Vorliebe 
der Pfarrerin oder auf verschiedene Übersetzungen, sondern 
hat ihren Grund in der Textüberlieferung selbst. Wir stehen vor 
der Situation, dass wir nicht den „Urtext“ haben, sondern über 
eine Vielzahl antiker und mittelalterlicher Texte verfügen, die im 
Detail z. T. voneinander abweichen (vgl. dazu auch I.5.1). Die 
ältesten Belege für den hebräischen Text der Bibel stammen aus 
Qumran, einer religiös orientierten Siedlung am Nordrand des 
Toten Meeres aus der Zeit zwischen 150 v. Chr. und 50 n. Chr. 
Daneben gibt es einzelne Kleinsttexte aus noch früherer Zeit (z. 
B. den aaronitischen Segen). Die Textkritik versucht mit der Me-
thode der allgemeinen Philologie die vermutete ursprüngliche 
Fassung – d. h. in diesem Fall in der Regel die Fassung, die bei 
der Kanonisierung vorlag – zu rekonstruieren. Dabei lässt sich 
zwar keine absolute Sicherheit, wohl aber ein hoher Grad an 
Wahrscheinlichkeit erreichen. Gründe für abweichende Textfas-
sungen können bewusster oder unbewusster Natur sein. So wur-
den bis zur Erfindung des Buchdrucks Texte durch Abschreiben 
kopiert. Dabei schleichen sich oft selbst bei genauester Kontrolle 
Fehler ein, die dann weitergetragen werden. Dazu kommt, dass 
viele Texte in einem schlechten äußeren Zustand sind. Zu den 
beabsichtigten Veränderungen gehören sachliche oder dogmati-
sche vermeintliche „Verbesserungen“ einiger für die Überlieferer 
schwer verstehbarer oder anstößiger Texte.

Ist diese Aufgabe erledigt, ergibt sich mitunter ein immer 
noch unbefriedigendes Bild. Liest man z. B. die Sintfluterzäh-
lung Gen 6–9, fällt auch dem ungeübten Leser auf, dass es hier 
von Widersprüchen und Doppelungen nur so wimmelt. Diesem 
Befund, der in vielen Texten zu beobachten ist, wendet sich die 
Literarkritik zu. Zunächst geht es um die Wahrnehmung von 
Doppelungen, Widersprüchen und Brüchen. Ist der Befund 
positiv, stellt sich die Frage nach der Entstehungsgeschichte der 
Texte. Im Fall von Gen 6–9 geht man allgemein davon aus, dass 

Textkritik

Literarkritik


