/TiarmTPbn



Martin Buber Werkausgabe

Im Auftrag der Philosophischen Fakultit der
Heinrich Heine Universitdt Diisseldorf
und der Israel Academy of Sciences and Humanities

herausgegeben
von Paul Mendes-Flohr und Bernd Witte

Giitersloher Verlagshaus



Martin Buber Werkausgabe

2.3
Schriften zur
chinesischen Philosophie und Literatur

Herausgegeben, eingeleitet und kommentiert
von Irene Eber

Giitersloher Verlagshaus



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber https://portal.dnb.de abrufbar.

Gefordert von der Heinrich Heine Universitit Gefdérdert vom Ministerium fiir Familie,
Diisseldorf, mit Unterstiitzung von Kinder, Jugend, Kultur und Sport
Dan Georg Bronner und Harry Radzyner. des Landes Nordrhein-Westfalen.

HEINRICH HEINE
UNIVERSITAT DUSSELDORF @‘

Gefordert von der Gefordert von der Anton-Betz-Stiftung
Israel Academy of Sciences and Humanities. der Rheinischen Post e. V.
W' 'y
oo 7"%}
< 2,
2 3,
S 2
)
2 z
=] = ANTON-BETZ-STIFTUNG
> < DER RHEINISCHEN POST EV.
Q % GEMEINNUTZIGER VEREIN ZUR FORDERUNG
%, $ VON WISSENSCHAFT UND FORSCHUNG
'}41 N DUSSELDORF
5 ©
Cren iRt

1. Auflage
Copyright 2013 by Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH, Miinchen

Dieses Werk einschlieSlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auferhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlages unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir
Vervielfdltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und
Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Umschlaggestaltung: Init GmbH, Bielefeld
Satz: SatzWeise, Fohren
Druck und Einband: Memminger MedienCentrum AG, Memmingen
Printed in Germany
ISBN 978-3-579-02674-9

www.gtvh.de



Inhalt

Vorbemerkung . . . . ... ... Lo 9
Dank . . .. ... 11
Einleitung . . .. . . ... . . ... 13
Reden und Gleichnisse des Tschuang-Tse . . .. ... ... .. 51
Der Untdtige . . . . . . . . . it 51
Dernutzlose Baum . . . . . . . . ... e e 52
Die Musik des Himmels . . . . . . .. ... ... ... .. ..... 52
Das Bedingte und das Unbedingte . . . . . ... ... ... ..... 53
Gegensitze und Unendlichkeit . . . . . .. ... ... ... ..... 54
Der Schmetterling . . . . . ... .. ... ... ... . . 56
DerKoch . . . . . . . . e 56
DerToddesLao-Tse . . . . . . v v v v v v i i i e e i e e e e 57
MitdenMenschen . . . . . . . . . ... e e 58
Furstenerziehung . . . . . . . . . ... ... o, 60
Der heilige Baum . . . . . . ... ... oL oo 62
Der Verstimmelte . . . . . . . . . . 0 i e e e e e 63
Schu-Schan Ohnezehen . . . . . ... ... .. ... ........ 64
Der Aussitzige . . . . . . . . oo e 65
ReineMenschen . . . . . . . ... ... ... ... ... 66
DieStufen . . . . . . . . . e e e e e e e e 67
DievierFreunde . . . . . . . .. . ... oo 68
Das Totenlied . . . . . . . . . . o i e e e e 70
DerWeg . . . . . . o o o o e 71
Das Reichregieren . . . . . . . . . .. ... .o e 72
Der Magierund der Erloste . . . . . . ... ... ... ... ... 72
SINne . . .. e e e e e e e e e e e e e 74
Derstarke Dieb . . . . . . . . e e 74

Uberfeinerung und Nichttun . . . . . ... ... ... ....... 74



6 Inhalt

Das Menschenherz . . . . . . . . . . . e 75
Unsterblichkeit . . . . . . . . . . o e e 76
Der Wolkengeist und der Lebenswirbel . . . .. ... ... .. ... 77
DiePerle . . . . . . . e e e e e 79
Kosmogonie . . . . . . . . . . L e 79
Der GArtner . . . . . . . i i e e e e e e e e e e e e e e e 79
DreiArten . . . . . . . . Lo e e e e e e 80
DasGebet . . . . . . . . . . e 81
DerWagner . . . .. . . .. . e 82
Das Saitenspiel des Gelben Kaisers . . . . . . ... ... ... .... 82
DieWeisender Welt . . . . . . . . . . . . . i e 84
Der Geist des Meeres und der Flufgeist . . . . . . ... ... .... 84
Die Freudeder Fische . . . . . . . .. .. .. ... .. .. ..... 87
Als Tschuang-Tses Frau gestorbenwar . . . . . ... ... ... ... 88
Der Totenschdadel . . . . .. ... ... ... ... ... 88
InTao . . . . o o e e e e e e e e e e e 89
Der Grillenfdnger . . . . . . . ... . o o 90
DerFihrmann . . . . . . . . . . . . e e e e 90
Der Priester und die Schweine . . . . . . . . .. .. ... ...... 91
Die Kampfhihne . . . ... .. ... ... ... .. ... ... 92
Der Glockenspielstinder . . . . . . . . ... ... ..., 92
Die Schone und die Héssliche . . . . . .. ... ... ... .. ... 93
Schweigen . . . . . . . ... 93
Dasewige Sterben . . . . . . . ... . oo 93
Diedrei Antworten . . . . . . . . v v v i e e e e e e e e e 94
Zueigenhaben . . ... .. ... . o0 L o oo, 95
Taos Ort . . . . . o e e e e e e e e e e e e e e e 96
Taodas Unbekannte . . . . . . . . . . . v v i v v i i e 97
Von Hundenund Pferden . . . . ... .. ... ........... 97
Verbrecher . . . . . . . . e e e e e e e 99
Nachwort . . . . . . . . . . . 101

Bemerkungen iiber einige Personen der Gleichnisse . . . ... .. 126



Inhalt

Bemerkung iiber die Biicher des Tschuang-Tse und dieses Buch . .
[Reden und Gleichnisse des Tschuang-Tse] Vorbemerkung
Chinesische Geister- und Liebesgeschichten . ... ... ...

Vorwort . . . . o e e e e e e e e e e
DasWandbild . . . . .. .. ... Lo
DerRichter . . . .. . . .. . ... ..
Das lachende Madchen . . . . . ... ... ... ... ......
DieFuchsin . . . .. .. ... .. . e
Die Wege des Liebenden . . . . . . .. ... ... ... ..., .
DieKrdhen . . . .. . . .. .. .. e

Besprechungen mit Martin Buber in Ascona, August 1924
iiber Lao-tse’s Tao-te-king . . . ... ... ... ... ........

Anhang . . . . ... e
Zwei Malergeschichten . . . . . ... ... ... .. ........
Schlichtung . . . . . . ... .. ..

Zwiegesprach . . . . . ... L



8 Inhalt
[Chinaundwir] . ... ... ... .. . .. .. . ... 285

WeisheitenausChina . . . . . . . ... ... ... ........ 290

Unveroffentlichte Archivmaterialien (Handschriften)

Der Geistder Jungfrau . . . . . . . ... ... .. L. 300
DasOpfer . . . . . . . . o e 306
Der neue Donnergott . . . . . . . . . ..o oo e e 307
[Aus den Gesprichen zwischen Konfuzius und Lao-Tse] . . . . . . .. 308
Kommentar
Editorische Notiz . . . . . . . . . . . . .. . . i 310
Diakritische Zeichen . . . . .. ... ... ... ... ... .... 311
Einzelkommentare . . . . . . . . . . . . . .. e 312
Abkiirzungsverzeichnis . . . . . . .. ... L oL 451
Quellen- und Literaturverzeichnis . . . . . . ... ... ...... 453
Stellenregister . . . . . .. ... ... ... . 463
Sachregister . . . . . . . . . ... 464
Personenregister . . . . . . . ... ... 472
Glossar Chinesischer Namen und Begriffe . .. ... ... .. .. 478

Gesamtaufrissder Edition . . . . . . . . . . ... .. .. ..., 480



Vorbemerkung

Der vorliegende Band ist der fiinfte, der nach der Ubernahme der Arbeit
an der Martin Buber Werkausgabe durch die Heinrich Heine Universitit
Diisseldorf publiziert werden kann. Er ist nach den neuen Editionskrite-
rien gestaltet, wie sie erstmals in Band 9 der MBW angewandt und im
vorliegenden Band in der Editorischen Notiz als Einleitung zum Kom-
mentar erortert werden.

Der Band versammelt nicht nur die von Buber verfassten Schriften zur
chinesischen Philosophie und Literatur, sondern auch — wie bei den
Ekstatischen Konfessionen (MBW 2.2) — die von ihm erstellten Uberset-
zungen zu diesem Themenkomplex.

Die Israel Academy of Sciences and Humanities, deren erster Prasident
Martin Buber war, hat im Jahre 2012 die Arbeit an der Werkausgabe er-
neut als ein »highly important project« anerkannt und fordert sie seitdem
mit einem jihrlichen Beitrag.

Ein Projekt wie diese Werkausgabe wire ohne eine grof3ziigige finan-
zielle Forderung nicht moglich. Wir danken dem Ministerium fiir Fami-
lie, Kinder, Jugend, Kultur und Sport des Landes Nordrhein-Westfalen
und der Heinrich-Heine-Universitit Diisseldorf fiir ihre nachhaltige Un-
terstiitzung. Zudem hat die Anton-Betz-Stiftung der Rheinischen Post
e. V. durch einen Druckkostenzuschuss das Zustandekommen dieses Ban-
des gefordert.

Besonders sei schliellich Dan Georg Bronner und Harry Radzyner
(beide Diisseldorf) gedankt, die durch ihre Spenden an die Heinrich Hei-
ne Universitit zum Gelingen der Arbeit beigetragen haben.

Diisseldorf, im Oktober 2013 Paul Mendes-Flohr, Bernd Witte






Dank

Dank fiir die Hilfe, die mir bei der Herausgabe von Martin Bubers Chi-
nesischen Schriften zuteil wurde, gebiihrt vielen. Paul Mendes-Flohrs
fortwihrende Unterstiitzung und seine Antworten auf meine vielen Fra-
gen wurden dankbar aufgenommen, wie auch Martina Urbans geduldiger
Umgang mit den hiufig aufgetretenen Problemen. Dank gebiihrt auch
Helen Przibilla, die Martina Urban in der Arbeitsstelle Martin Buber
Werkausgabe (MBW) am Institut fiir Judaistik der Freien Universitit Ber-
lin unterstiitzt hat.

Nach dem Umzug an die Philosophische Fakultit der Heinrich Heine
Universitdt Diisseldorf haben die neuen Mitarbeiter der Arbeitsstelle An-
dreas Losch, Caterina Rosato und Arne Taube sich ebenfalls um den Band
verdient gemacht. Heike Breitenbach sei fiir ihre wesentliche Arbeit an
der Redaktion des Bandes gedankt, durch die dessen Vollendung erst
moglich geworden ist.

Die Mitarbeiter der National- und Universititsbibliothek in Jerusalem
lieen nichts unversucht, wenn es darum ging schwer auffindbare Mate-
rialien ausfindig zu machen. Thnen mochte ich meinen herzlichen Dank
aussprechen, vor allem aber Frau Margot Cohn fiir ihre Anleitung und
Hilfe. Ohne sie und die Bibliothekare Kikuye Epstein und Rachel Eaton,
wire es schwierig, wenn nicht sogar unmdoglich gewesen, dieses Projekt zu
Ende zu bringen. Mein Dank gilt auch Avi Greenhouse fiir seine Hilfe
beim Ausfindigmachen von Stellen aus dem hebriischen Gebetbuch, so-
wie Wolfgang Kubin und Jost Zetzsche fiir die Vermittlung der deutschen
Ubersetzung chinesischer Termini. Ich danke Karin Neuburger fiir ihre
fachminnische Ubersetzung von Bubers hebriischem Aufsatz ins Deut-
sche. Almuth Lessing gebiihrt meine besondere Dankbarkeit fiir ihre
hochst umsichtige und ausgezeichnete Ubersetzung aller englischsprachi-
gen Textteile, ihre geduldige Auseinandersetzung mit widerspenstigen
Computerprogrammen und die professionelle Aufbereitung des Manu-
skripts. Die Teilstipendien seitens des Harry S. Truman Instituts der He-
briischen Universitdt Jerusalem und des Louis Frieberg Research Funds
waren eine sehr willkommene Unterstiitzung fiir dieses Projekt.

Jerusalem, im Herbst 2001/2013 Irene Eber






Einleitung

Martin Buber zeigte zu verschiedenen Zeitpunkten seines Lebens be-
trachtliches Interesse an chinesischer und vor allem daoistischer Philoso-
phie. Im Jahr 1910 veroffentlichte er ausgewéhlte Texte aus dem daoisti-
schen Werk Zhuangzi' und im Jahr 1911 eine Sammlung von Kurz-
geschichten (im Folgenden: Ligozhai) von Pu Songling (1640-1715).
1924 hielt er eine Reihe von Vortriagen tiber Das Buch des Alten vom Sinn
und Leben (im Folgenden: Daodejing), die im vorliegenden Band zum
ersten Mal veroffentlicht werden. 1925 publizierte er drei Kurzgeschich-
ten in Gedenkschriften, davon eine aus dem Japanischen, sowie ein japa-
nisches Mirchen, und im Jahr 1929 wurde sein kurzer Vortrag iiber den
Daoismus gedruckt. 1942 erschien Bubers hebriische Ubersetzung von
acht Kapiteln des Daodejing, und 1944 publizierte er in einer populdren
Zeitschrift einen Aufsatz in hebriischer Sprache mit einer Reihe von aus-
gewihlten chinesischen philosophischen Texten. Buber beschiftigte sich
mehr mit chinesischer als mit japanischer Philosophie und Literatur,
aber, wie die Publikationen zeigen, lief er die japanische Literatur nicht
unberticksichtigt.

Neben den veroffentlichten Werken befinden sich unter Bubers unver-
offentlichten Schriften handschriftliche Notizen — einige davon zweifellos
fir Vortrage angefertigt, andere beziehen sich auf seinen Lesestoff. So-
wohl das veroffentlichte als auch das unveroffentlichte Material verdeut-
lichen das Ausmaf seiner Beschiftigung mit Ideen der chinesischen Phi-
losophie und dem Daoismus. Es ist auflerdem ein Hinweis darauf, dass
Buber wahrscheinlich der erste Dozent der Hebriischen Universitit Jeru-
salem war, der daoistische Materialien in seine Vortrige aufnahm. Seine
Publikationen zdhlten zudem zu den ersten Bemiithungen, die chinesische
Philosophie einem breiteren hebriischsprachigen Publikum zuginglich
zu machen.

Bubers Beschiftigung mit chinesischer Philosophie ist in dem grofleren
Kontext von Deutschlands wachsendem Engagement in China vor dem
Ersten Weltkrieg zu sehen. Seit der deutschen Besatzung der Jiaozhou
Bucht und der Stadt Qingdao auf der Halbinsel Shandong ging das deut-
sche Interesse an China weit tiber rein praktische Angelegenheiten wie
Militdr oder Handel hinaus.? Deutsche Forscher blickten voll Neid auf

1. In Einfithrung, Anmerkungen und Kommentar benutze ich die Pinyin-Transkrip-
tion fiir chinesische Namen und Begriffe, die von dem élteren deutschen Transkrip-
tionssystem, das Buber benutzte, abweicht.

2. Diese Diskussion stiitzt sich auf meine Einfithrung zu: Martin Buber, Chinese Tales.



14 Einleitung

die Verdienste der britischen Sinologie und das Werk solcher Ubersetzer
wie James Legge (1815-1897). Auch wenn deutsche Wissenschaftler
zunichst hinter den britischen Wissenschaftlern zuriickblieben, so ent-
wickelte sich die moderne Sinologie in Deutschland, einschliellich chine-
sisch-deutscher wissenschaftlicher Kontakte, nach der Jahrhundertwende
dennoch rasch. Neben dem wissenschaftlichen Interesse stimulierte das
riesige Reich auch die populidre und literarische Fantasie. Nach dem Er-
sten Weltkrieg wurde China so in groflerem Umfang als zuvor fiir viele
eine »spirituelle Zuflucht«.?

Im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts gewann das Seminar fiir Ori-
entalische Sprachen an der Friedrich-Wilhelm-Universitit in Berlin an
Bedeutung, und das Lehrangebot wurde, zusitzlich zum Sprachunter-
richt, um Seminare iiber praktische Asienkenntnisse erweitert. Nach
dem Krieg machten grofiziigige Etatzuwendungen eine bedeutende Er-
weiterung der chinesischen Bestinde der Seminarbibliothek moglich, die
dazu beitrug — zusammen mit dem hervorragenden niederldndischen
Wissenschaftler Jan J. M. de Groot (1854-1921) — den Ruf des sinologi-
schen Seminars in Berlin als des fithrenden akademischen Zentrums fiir
Sinologie in Deutschland zu etablieren.*

Zu dieser Zeit studierten auch erstmals zahlreiche chinesische Studen-
ten an westlichen, einschliefllich deutschen Universititen, und chinesi-
sche Intellektuelle begannen zunehmend, sich fiir deutsche Philosophie
und Literatur zu interessieren. Bubers anfingliches Interesse fiir chinesi-
sche Philosophie muss auch vor dem Hintergrunde dieser Prasenz chine-
sischer Studenten und Wissenschaftler in Deutschland interpretiert wer-
den. In Bubers personlichem Leben fillt die Auseinandersetzung mit
China zeitlich mit seiner Beschiftigung mit chassidischen Materialien
und seiner Offenheit fiir Mythen und Kulturen der Vergangenheit zusam-
men. Moglicherweise stief§ er auf chinabezogene Materialien, als er 1905
und danach fiir den Verlag Riitten & Loening als Lektor titig war.> Viel-
leicht trug auch seine Bekanntschaft mit Wang Jingtao, einem Lehrer fiir

Zhuangzi: Sayings and Parables and Chinese Ghost and Love Stories, iibers. von Alex
Page, Atlantic Highlands/NJ: Humanities Press International 1991, S. ix-x. Zu den
chinesisch-deutschen Beziehungen, siche: John E. Schrecker, Imperialism and Chi-
nese Nationalism: Germany in Shantung, Cambridge 1971.

3. Ingrid Schuster, China und Japan in der deutschen Literatur, 1890-1925, Bern u.
Miinchen 1977, S. 86.

4. Erich Haenisch, Die Sinologie an der Berliner Friedrich-Wilhelm-Universitit in den
Jahren 1898-1945, in: Hans Leussink et al. (Hrsg.), Studium Berolinese, Berlin 1960,
S. 554-566.

5.  Hundertfiinfzig Jahre Riitten & Loening 1844-1969. Ein Almanach, Berlin: Riitten &
Loening 1969, S. 58.



Einleitung 15

Chinesisch am Seminar fiir Orientalische Sprachen, dazu bei, ihn in die
chinesische Philosophie und Literatur einzufiihren. Wangs Zusammen-
arbeit mit Buber soll im Folgenden behandelt werden.

Bubers Beschiftigung mit China war in den zwanziger Jahren zweifels-
ohne durch Richard Wilhelm (1873-1930) und die Aktivititen am Chi-
na-Institut in Frankfurt motiviert. Wilhelm begann seine Karriere 1899
in Qingdao als Missionar, zwei Jahre nachdem Deutschland die Halbinsel
Shandong besetzt hatte. Seine Missionarskarriere wurde aber bald in an-
dere Richtungen gelenkt. Er eignete sich bemerkenswerte Kenntnisse der
chinesischen Sprache sowie der klassischen chinesischen Quellen an und
verdffentlichte ab 1910 eine Reihe von deutschen Ubersetzungen aus dem
Chinesischen sowie Werke iiber China. 1924 wurde er an die philosophi-
sche Fakultit der Universitdt Frankfurt berufen, und 1925 griindete er
das China-Institut, welches sich zu einem Zentrum fiir China-bezogene
kulturelle Aktivititen entwickelte.

Das Institut zog sinologischen Koryphien wie Paul Pelliot (1878-1945)
und Marcel Granet (1884-1940) aus Frankreich als Gastdozenten an. Bei-
de hielten 1927 in Frankfurt Gastvortrige. Im gleichen Jahr fungierte das
Institut auch als Gastgeber fiir ein Treffen von 63 chinesischen Studenten
an deutschen Universitdten.® Zu den chinesischen Besuchern gehorte der
bekannte Lyriker Xu Zhimo (1896-1932), der zweimal am Institut zu
Gast war; das zweite Mal im Jahr 1928.7 Der dynamische Prisident der
Vereinigung des chinesischen Buddhismus, Abt Tai Xu (1890-1947), un-
terbreitete dem Institut wihrend eines Besuchs den Vorschlag, ein inter-
nationales Institut fiir Buddhismusforschung zu griinden.® Der Sinologe
Hu Shi (1891-1962) hielt im Oktober 1926 eine Gastvorlesung und er-
neut im Jahr 1932 anlisslich seiner Wahl zum ersten chinesischen korre-
spondierenden Mitglied der Preuflischen Leibniz-Akademie der Wissen-
schaften.® Hermann Hesse (1877-1962), der bereits einige Jahre eine enge
personliche Freundschaft mit Buber unterhielt, besuchte das Institut

6. »Mitteilungen«, Sinica 1 (1926), S.7-10; »Veranstaltungen des China-Instituts.
Chinesische Giste«, Sinica 2 (1927), S. 28-29.

7. »Hsii Tse Mou gestorbenc, Sinica 7 (Mai 1932), S. 119.

8. MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 902-2, »Aufruf S. E. Tai Hsii«. Tai Xu besuchte Deutsch-
land wihrend einer Weltreise, die ihn nach Frankreich, England, Deutschland, Japan
und in die Vereinigten Staaten fithrte. Holmes Welch, The Buddhist Revival in Chi-
na, Cambridge 1968, S. 59-62.

9.  Salome B. Wilhelm, Richard Wilhelm. Der geistige Mittler zwischen China und Euro-
pa, Diisseldorf 1956, S. 356; Erwin Rousselle, »Hu Shih«, Sinica 7 (1932), S. 217-
220. Rousselle beschrieb Hu als einen »radikale[n] Denker und zugleich Triger ei-
ner ehrwiirdigen Kulturtradition.« Siehe auch Hu Songping, Hu Shi zhi xiansheng
nianpu chengbian chugao (Entwurf einer chronologischen Biographie von Herrn
Hu Shi), Taibei 1984, Bd. 2, S. 658, Bd. 3, S. 1113-1114.



16 Einleitung

ebenfalls. So auch C. G. Jung (1875-1961), der Wilhelms Interesse fiir
den Daoismus teilte, darunter vor allem fiir das Buch der Wandlungen
(Yijing), das in Wilhelms Ubersetzung im Jahr 1924 erschien.

Wilhelms Vision eines Ost-West Dialogs, einer Begegnung der Kultu-
ren, war zweifellos unrealistisch, um nicht zu sagen naiv. Wie Ursula
Richter kommentiert: »... [his] almost erotic affection for traditional
Chinese culture did contain elements of idealist Schwdrmerei so singu-
larly suited to the trend of those times ...«.!° Aber Intellektuelle und
Schriftsteller in Deutschland — und in gewisser Hinsicht auch Buber —
teilten diese Vision. Der Mythos von zwei Kulturen, die sich wie Yin und
Yang auf harmonische Weise gegenseitig erginzen, sprach viele an — be-
sonders nach der Katastrophe des Ersten Weltkriegs. Besuchte Buber die
Vorlesungen und kulturellen Veranstaltungen des China-Instituts? Betei-
ligte er sich mit Wilhelm und den distinguierten Gésten an Diskussionen
iiber chinesische Philosophie? Leider haben wir keine genauen Informa-
tionen dartiber. Wir wissen jedoch, dass Wilhelm Buber tiber gewisse
Angelegenheiten, die diesen interessierten, informierte und dass Buber
wenigstens an einer der Veranstaltungen des Instituts teilnahm.!!

Bubers Interesse an China und chinesischer Philosophie lief} keines-
wegs nach, nachdem er 1938 in Jerusalem angekommen war und an der
Hebriischen Universitit zu unterrichten begonnen hatte. Fliichtigen No-
tizen, die im Archiv der Jiidischen National- und Universititsbibliothek
aufbewahrt werden, entnehmen wir, dass er die Geschichte der alten chi-
nesischen Philosophie (1927) von Alfred Forke sowie Die Geschichte des
chinesischen Reiches (1930) von Otto Franke las.!?

Die Kurse, die Buber in den vierziger Jahren gab, etwa zur Soziologie
der Religion oder zur Kultursoziologie, schlossen auch Materialien iiber
China mit ein. Er machte sich Notizen (scheinbar fiir spitere Vorlesun-
gen) zu verschiedenen Themen wie Buddhismus und den Bodhidharma
(um 440-528), der als der erste Patriarch des Chan (Zen) Buddhismus
gilt, und zu Huineng (638-713), dem sechsten Patriarchen dieser Schule.
Andere Notizen waren eindeutig fiir Vorlesungen bestimmt, die sich mit
der vereinigenden Funktion der kosmischen Ordnung und der Verbin-

10. Ursula Richter, Richard Wilhelm — Founder of a Friendly China Image in the Twen-
tieth Century Germany, Bulletin of the Institute of Modern History, Academia Sinica
20 (June 1991), S. 153-181.

11. MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 902-4, Brief Richard Wilhelms an Martin Buber vom
7. August 1929.

12.  Wabhrscheinlich las er nur den ersten Band von Frankes Werk »Das Werden des kon-
fuzianischen Staates«, da die beiden anderen Binde und die Endnoten erst spiter
erschienen.



Einleitung 17

dung dieser Ordnung mit Natur und Gesellschaft beschiftigten. Buber
nannte Yin und Yang, die beiden Krifte, die in dieser durchdringenden
Ordnung am Werk waren, eine »monodualistische Wahrnehmung«. Sei-
ne Vorlesungen enthielten anscheinend sowohl daoistische, als auch kon-
fuzianische Konzepte.'?

So spirlich sie auch sind, so machen diese Notizen doch deutlich, dass
sich das Spektrum von Bubers Beschiftigung mit China nun erweitert
hatte und eine Reihe verschiedener Schriften umfasste. Auf der einen Sei-
te scheint er der chinesischen Geschichte und ihrer schriftlichen Uberlie-
ferung mehr Aufmerksamkeit gewidmet zu haben. Auf der anderen Seite
scheint es, als ob er sich nun auf entschiedenere Weise der Verbindung
zwischen chinesischer Philosophie, Gesellschaft, Regierung und der
Funktion des Herrschers widmete. Aus den Notizen geht auch Bubers
Versuch hervor, ein hebriisches Vokabular fiir chinesische Ausdriicke
und Konzepte zu entwickeln; eine Aufgabe, an der hebriische Ubersetzer
aus dem Chinesischen bis heute arbeiten.

In Jerusalem beschiftigte sich Buber weiter mit dem Daodejing. Er
verglich eine Reihe von Ubersetzungen ausgewihlter Kapitel und fertigte
deutsche und hebriische Rohiibersetzungen einiger Texte an.!* Seine
Notizen stammen wahrscheinlich aus der Zeit, als er an der hebriischen
Ubersetzung von acht Kapiteln aus dem Daodejing arbeitete, die 1942
verdffentlicht wurde.’> Wie diese Notizen so reflektieren auch die von
ihm ausgewdhlten Kapitel Bubers Interesse an verschiedenen Regie-
rungsformen und der Stellung des Herrschers. Die Vorliebe fiir diese
Thematik wurde bereits im Jahr 1924 deutlich, als Buber eine Reihe von
Vorlesungen iiber das klassische daoistische Werk hielt. 1944 veréffent-
lichte er schliefSlich einen Essay tiber chinesische Philosophie, der dem
hebriischen Leser zum ersten Mal die Ideen des Konfuzius (551-479
v.Chr.)!® und anderer bedeutender Denker zuginglich machte.!”

Die folgenden Seiten behandeln vor allem die von Buber ins Deutsche
und Hebriische iibersetzten Werke, die chinesischen Werke und Konzep-
te, iber die er sprach, und die von ihm hierfiir benutzten chinesischen
Quellen. Die Kommentare zu Bubers Schriften gehen auf einige der Uber-

13. MBA Arc. Ms. Var. 350, Bet 50b, Notizen tiber chinesische Philosophie.

14. MBA Arc. Ms. Var. 350, Bet 45a, Notizbuch mit Ubersetzungen ins Hebriische und
Deutsche.

15. Martin Buber, Laozi al ha-Shilton (Lao-Tse iiber die Regierung), Hapoel Hatzair 35,
Heft 31-32 (Mai 1942), S. 6-8.

16. Konfuzius ist der von den Jesuiten, die im 17. Jahrhundert in Teilen Chinas Missio-
nen errichteten, latinisierte Name des Kongzi, oder Meister Kong.

17. Die deutsche Ubersetzung des Essays unter dem Titel »Weisheiten aus China, siehe
in diesem Band, S. 290-297.



18 Einleitung

setzungsprobleme aus dem Chinesischen ein, die sich durch das Uberset-
zen aus Zweitsprachen ergeben.

1. Reden und Gleichnisse des Tschuang-Tse

In seiner Vorbemerkung zu der Ausgabe von Reden und Gleichnisse aus
dem Jahr 1951 schrieb Buber, er habe beschlossen, Teile aus dem Werk
zu iibersetzen, um einerseits damit seinen Essay tiber Daoismus zu er-
ginzen, der dann in Reden und Gleichnisse als »Nachwort« erscheint,
und weil es im Jahr 1910 noch keine deutsche Ubersetzung des Zhuangzi
gegeben habe. Buber wurde von »chinesischen Mitarbeitern« unterstiitzt
und nahm Ubersetzungen aus dem Englischen zu Hilfe. 1918 und 1951
erschienen tiberarbeitete Neuauflagen, das »Nachwort« blieb jedoch seit
der Erstausgabe nahezu unverandert.!® Buber erwihnt die Namen seiner
»chinesischen Mitarbeiter« nicht, erkennt jedoch den Beitrag von Willy
Tonn (1902-1957) an der tiberarbeiteten 1951er-Ausgabe an.

Was ist das Zhuangzi? Bekannt geworden durch den Namen seines an-
geblichen Verfassers Zhuangzi (365-290 v. Chr.) wird es, zusammen mit
dem Daodejing, als das bedeutendste klassische daoistische Werk be-
trachtet. Dartiber hinaus erwarb es sich den wohlverdienten Ruf eines
groflen literarischen Meisterstiicks, das einen unverginglichen Einfluss
auf die chinesische Literatur austibte. Eine Beschreibung des Buches ist
jedoch nicht einfach. In Bezug auf die ersten acht Kapitel schreibt An-
gus C. Graham, das Werk habe:

»irreverent humour and awe at the mystery and holiness of everything, intuitive-
ness and subtle, elliptical flights of intellect, human warmth and inhuman imper-
sonality, folkiness and sophistication, fantastic unworldly raptures and down-to-
earth observations, a vitality at its highest intensity in the rhythm of the language
which celebrates death, an effortless mastery of words and a contempt for the ina-
dequacy of words, an invulnerable confidence and a bottomless scepticism.«!®

Wer Zhuangzi war, der dieses Meisterwerk verfasst haben soll, ist nicht
sicher. Nach dem groflen Historiker der Han Dynastie, Sima Qian (ca.
145- ca. 89 v.Chr.), lebte Zhuang Zhou (d.h. Zhuangzi) um 300 v. Chr.
und wurde im Staat Song im Norden Zentralchinas geboren. Wie andere
Philosophen jener Zeit bereiste er verschiedene Staaten, in die China da-

18. Martin Buber, Reden und Gleichnisse des Tschuang-Tse, Deutsche Auswahl von Mar-
tin Buber, neu revidierte Aufl., Ziirich: Manesse Verlag 1951, S. 5-6; in diesem
Band, S. 51-131.

19. Angus C. Graham, Chuang-Tzu. The Inner Chapters, London u. Boston 1989, S. 4.



Einleitung 19

mals aufgeteilt war, und schrieb ein Buch mit 100 ooo Worten.?® Ob der
Verfasser tatsichlich so wunderbar witzig, spottisch und pietitlos wie
auch tiefgehend war, wie das Buch suggeriert, bleibt unserer Fantasie
iiberlassen. Das Zhuangzi, so wie es uns heute vorliegt, wurde wahr-
scheinlich nicht von einer einzigen Person verfasst. Wissenschaftler sind
sich im Allgemeinen einig, dass sich der Inhalt aus einer Reihe von Va-
rianten des Daoismus aus der Zeit des 4. bis 3. Jahrhundert v. Chr. zu-
sammensetzt. Im Laufe der Zeit wurde das Buch von verschiedenen Lek-
toren Uberarbeitet, und die heutige Version mit 33 Kapiteln ist das Werk
von Guo Xiang (ca. 252-312), der eine ldngere Version mit 52 Kapiteln
zusammengekiirzt sowie einen Kommentar verfasst hatte.?!

Das Buch besteht aus drei Teilen: Die ersten acht Kapitel gelten als die
»inneren« bzw. die authentischsten, Kapitel 9 bis 22 als die »duflerenc,
wihrend Kapitel 23 bis 33 als »gemischt« betrachtet werden. Angus C.
Graham bezweifelt, dass die »dufleren« Kapitel von Zhuangzi stammen.
Die »gemischten« Kapitel enthalten einige Materialien von Zhuangzi so-
wie andere Varianten des Daoismus.?? Diese kurze Beschreibung erklart
jedoch nicht, wie und warum die Texte im Laufe der Zeit verandert wur-
den, oder wie der Originaltext ausgesehen haben mag. Victor Mairs Un-
tersuchung des Zhuangzi, die das Werk vor allem als literarischen Text
behandelt, legt die Vermutung nahe, dass der Originaltext grofitenteils
aus relativ kurzen Parabeln und Fabeln bestand.?> Bubers Textauswahl
fiir die deutsche Ubersetzung, die eher lebhafte Geschichten als schwer-
fallige Passagen bevorzugt, lasst bei ihm eine dhnliche Annahme wie die
Mairs vermuten. In jedem Fall lief3en sich weder die chinesischen Auto-
ren oder Lyriker im Verlauf der Jahrhunderte noch in unserem Fall Bu-
ber von Fragen der Authentizitit verunsichern und fanden im gesamten
Zhuangzi Anregung und Inspiration.

Fiir seine deutsche Ubersetzung stiitzte sich Buber fast ausschlielich
auf die englische Ubersetzung von Herbert Giles (1845-1935).2 Bubers

20. Sima Qian, Shiji (Records of the Historian/Historische Annalen), jiian 63, in: Ershi
wushi (Twenty-five histories/25 Geschichten), Shanghai 1934, Bd. I, S. 180-181.

21. Graham, Chuang-Tzu, S. 27; siehe auch, Fung Yu-Lan, Chuang Tzu. A New Selected
Translation with an Exposition of the Philosophy of Kuo Hsiang, Shanghai 1933.

22.  Graham, Chuang-Tzu, S. 28-29; Burton Watson, The Complete Works of Chuang
Tzu, New York u. London 1968, S. 13-16.

23. Victor H. Mair, Wandering on the Way, Early Taoist Tales and Parables of Chuang
Tzu, Honolulu 1994, xxxviii.

24. Herbert A. Giles, Chuang Tzu: Mystic, Moralist and Social Reformer, London 1889;
2. iiberarb. Aufl. Shanghai 1926; Reprint: Chuang Tzu: Taoist Philosopher and Chi-
nese Mystic, London 1961. Fiir Vergleiche im folgenden Text benutze ich die Aus-
gabe aus dem Jahr 1961.



20 Einleitung

Abweichungen von Giles” Text beruhen auf James Legges gelungenerer
Wiedergabe.?® Buber verfiigte auch tiber die Hilfe von Wang Jingtao, eines
Chinesischlehrers, der seit 1907 in Berlin lebte.?* In Verbindung mit einer
Ubersetzung Bubers aus der chinesischen Literatur, die Geister- und Lie-
besgeschichten, werde ich wieder auf Wang zurtickkommen. Buber tiber-
setzte keine der Kapitel aus dem Zhuangzi vollstindig; manchmal strich
er sogar betrichtliche Passagen aus den von ihm ausgewéhlten Texten.
Im Allgemeinen vermied er diskursive Passagen und tibersetzte lieber die
Geschichten als Zhuangzis Erklarungen zu Beginn eines Kapitels bzw. an
Ubergangsstellen innerhalb und zwischen den Kapiteln. Er verwendete
auch nicht Giles’ extensive, interlineare Erlduterungen — Giles hatte hier
die tibliche Form der chinesischen Kommentar-Tradition tibernom-
men —, sondern lieferte stattdessen eine gelegentlich kurze Anmerkung.
Insgesamt iibersetzte Buber 22 Passagen aus den »inneren« Kapiteln, 30
aus den »dufleren« und nur zwei aus den gemischten Kapiteln. Jeder die-
ser Passagen gab er einen eigenen Titel.

Bubers Ubertragungen stellen in manchen Fillen eine Verbesserung
von Giles’ Version dar. Da er sich auch auf Legges Ubersetzung stiitzte,
orientieren sie sich enger am chinesischen Text als Giles’ Ubersetzung.
Aber es gibt auch viele Fille, in denen er durch seine wortwortliche Uber-
setzung aus dem Englischen Giles’ Fehler wiederholt. In vielen anderen
Fillen bewihrte sich Buber jedoch als kritischer Ubersetzer. Obwohl er
mit einer Zweitiibersetzung arbeitete, scheint er oft von einem intuitiven
Verstindnis des chinesischen Textes geleitet worden zu sein. Die Uberset-
zung Legges hat ihm dabei sicher geholfen. In den von ihm tbersetzten
Passagen erfasste er zweifellos den Geist des Zhuangzi, wenn auch nicht
immer alle komplizierten Details. Es muss jedoch in Betracht gezogen
werden, dass Buber zum Zeitpunkt der Ubersetzung bereits mit der deut-
schen und anderen Ubersetzungen des Daodejing wie auch mit Legges

25. James Legge, The Writings of Kwang-Zze, in: The Sacred Books of China. The Texts of
Tdoism, London 1891, Teil I, S. 164-232, Teil I, S. 1-232.

26. Ein gebiirtiger Shanghaier, war Wang Jingtao zu dieser Zeit Gastgelehrter am Semi-
nar fiir Orientalische Studien der Berliner Universitit. Er wurde durch Walter Strzo-
da, einem Ubersetzer chinesischer Literatur, mit Buber bekannt gemacht und fertigte
dann in Buber Auftrags wortliche Ubersetzungen ausgewihlter chinesischer Texte
an. (Siehe Wangs Briefe an Buber vom Februar und November 1909, MBA Arc. Ms.
Var. 350, 8, 855:1, 2, 4-8). Buber entwarf einen Vertrag, der die Bedingungen von
Wangs Dienstleistungen und sein Honorar regelten. Die Ubereinkunft wurde von
beiden am 28. April 1909 unterzeichnet (MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 855:3). Siche
auch Jonathan R. Herman, The Mysterious Mr. Wang: The Search for Martin Buber’s
Confucian Ghostwriter, in: Journal of Chinese Religions 37 (2009), S. 73-91.



Einleitung 21

und Paul Carus’ (1852-1919) extensiven Kommentaren zu diesem Werk
vertraut war.?’

Im Groflen und Ganzen illustriert Bubers Auswahl von Passagen aus
dem Zhuangzi die Ideen, die er im »Nachwort« ausfiihrt. Bei diesem
Nachwort handelt es sich um eine zutiefst poetische Erklirung in wun-
derbar reichhaltiger und suggestiver Sprache. In spiteren Jahren distan-
zierte sich Buber von diesem Aufsatz und erklirte, er sei der »mystischen
Phase« seiner Entwicklung zuzuordnen.?

Die Tatsache, dass das Nachwort den Ideen des Daodejing mehr Auf-
merksamkeit widmete als den Ideen des Zhuangzi, mag daran liegen,
dass Buber das Daodejing als die Quelle des Daoismus betrachtete, nach
der keine weiteren originalen Beitrige zur Entwicklung des Daoismus
mehr geleistet wurden. So ordnete er Zhuangzi in dem Aufsatz die rang-
niedrigere Position des »Apostels« zu mit den Worten: »Tschuang-Tse
war ein Dichter. Er hat die Lehre, wie sie uns in den Worten Lao-Tses
gegeben ist, nicht >weitergebildets, aber er hat sie zur Dichtung ausgestal-
tet.«*® Buber machte also deutlich, dass Zhuangzi kein unabhingiger
Philosoph war und bestritt somit einen innovativen und originellen Bei-
trag Zhuangzis zur chinesischen Philosophie.*

In seinem gesamten Nachwort verfolgt Buber das Hauptthema der
»Einheit« als »den Weg der Lehre« oder die »Dao-Lehre«, die der »zen-
trale Mensch, »der Erfiillende« oder »Vollendete« in sich selbst erkennt.
Das Verstindnis von »Einheit« erlaubt einem Menschen die Fiille der
phidnomenalen Welt zu verstehen und diese Art von Verstindnis erlaubt
ihm auch, sich richtig zu verhalten, bzw. erlaubt ein authentisches Ver-
halten in der Welt. Ein derartiges Verhalten ist »tun Nicht-tun« (wei
wuwei). Bubers Betonung auf der mystischen Wahrnehmung der Dao-
Einheit fahrt dazu, dass er epistemologische Fragen, die immanenten
Mingel menschlicher Wahrnehmung und Worte, die auch Zhuangzi be-

27. Paul Carus, Lao-tze’s Tao-Teh-King. Chinese-English, with an introduction, trans-
literation, and notes, Chicago 1898; Legge, The Dao Te King, in: The Sacred Books
of China. Texts of Tdoism, S. 47-124. Buber wies auch darauf hin, dass er mit einer
Reihe von chinesischen Kommentaren vertraut war, auf die er vielleicht durch
Wang Jingtao und/oder andere chinesische Bekannte in Berlin aufmerksam ge-
macht worden war. Er sagte jedoch nicht, um welche Kommentare es sich dabei
handelte. In jedem Fall existierten zu jener Zeit weder Ubersetzungen von Guo Xi-
angs bedeutendem Kommentar iiber das Zhuangzi noch von Wang Bis Kommentar
(226-249) iiber das Daodejing.

28. Martin Buber, Foreword, in: Maurice S. Friedman (Hrsg., Ubers.), Martin Buber:
Pointing the Way. Collected Essays, London: Routledge and Kegan Paul 1957, S. ix-x.

29. Martin Buber, Nachwort, in: ders., Reden und Gleichnisse des Tschuang-Tse, Leipzig:
Insel-Verlag 1910, S. 82-117, hier S. 116.

30. Zusammengefasst aus meiner Einleitung, in: Buber, Chinese Tales, S. xiv-xv.



22 Einleitung

schiftigten, weniger beachtet. Dass Wissen immer durch sein Gegenteil
bedingt ist, d. h. der Relativismus unseres Wissens, ist ein wichtiges The-
ma im Zhuangzi.

Trotz der Tatsache, dass Zhuangzis Ansichten tiber Herrscher und
Herrschen im Allgemeinen negativ waren, nahm Buber eine kurze Dis-
kussion iiber dieses Thema in sein »Nachwort« auf, in der er darlegte,
dass der »geeinte« Mensch der echte Herrscher sei. Da sich Laozi (5. Jh.
v.Chr.) mit dieser Frage beschiftigt hatte, stammen Bubers Zitate eher
aus dem Daodejing als aus dem Zhuangzi. Buber sah den Herrscher als
denjenigen, der Dao in der Welt verwirklicht. Zhuangzi wiirde sich viel-
leicht iiber diese Vorstellung lustig gemacht haben: Seiner Meinung nach
muss sich der Herrscher mit Dao, der Welt und aller Kreatur vereinen.

Zeigt dieser Aufsatz, wie Jonathan Herman behauptet, Spuren eines
»proto-dialogischen Denkens«, das Buber spiter weiterentwickeln soll-
te?3! Vielleicht.>> Wichtiger jedoch ist die Tatsache, dass Bubers damalige
Beschiftigung mit den Ideen des Daoismus seine eigene philosophische
Position reflektierte und dass er, wie Zwi Werblowsky zeigt, hinsichtlich
dessen, was er in diese Position zu integrieren gewillt war, hochst selektiv
verfuhr.®® Buber ging es bei der »Lehre« nicht um eine Akkumulation von
Wissen, sondern um einen Weg, eine wirklich geeinte Personlichkeit zu
erlangen; um die Lehre als etwas Einheitliches, wie sie von jemandem
gelebt wird, der nicht mehr zwischen sich selbst und der Welt unterschei-
det. Maurice Friedman trifft genau diesen Punkt, wenn er sagt, »this essay
focuses not upon mystical experience but upon a central teaching and a
central person. The teaching is a simple whole which includes all of one’s
life.«** Obwohl die Auswahl der Zhuangzi-Passagen, wie Buber schrieb,
durch seine im Nachwort dargelegten Ansichten bestimmt wurde, han-
delt es sich bei dem Aufsatz dennoch zum groflen Teil um eine unabhén-

31. Jonathan R. Herman, I and Tao, Martin Buber’s Encounter with Chuang Tzu, Albany
1996, S. 113-115.

32. Ineinem Brief an Max Brod vom 6. Dezember 1913 erklirte Buber, dass das Konzept
der »Verwirklichungg, wie er in seinem kiirzlich veroffentlichten Buch Daniel. Ge-
spriiche von der Verwirklichung (Leipzig 1913) entwickelt hatte, nicht mit »Ekstase«
verwechselt werden sollte. »Die Ekstase ist episodisch-isolierend ..., die Verwirk-
lichung dauernd-verbindend. In der Verwirklichung sind Erkenntnis und Ethos
verschmolzen: der Mensch kann die Welt nur erkennen, indem er sie tut.« (B I,
350) Dann verweist er Brod auf Zhuangzi, wie er in seiner Ausgabe der Daoisti-
schen Lehren zitiert wird: »Die Erkenntnis des Vollendeten ist nicht in seinem Den-
ken, sondern in seinem Tun.« (B I, 351) Dieses wird das beherrschende Thema in
Bubers Denken in allen Phasen seiner Entwicklung bleiben.

33. R.J. Zwi Werblowsky, Buber and the East Asian Religions, in: Paul Mendes-Flohr
(Hrsg.), Martin Buber: A Contemporary Perspective, Jerusalem u. Syracuse 2002,
S.116-173, hier S. 166f.

34. Maurice Friedman, Martin Buber’s Life and Work, Detroit 1988, S. 88.



Einleitung 23

gige Darstellung. Dies mag der Grund dafiir sein, dass er ohne die tiber-
setzten Passagen aus dem Zhuangzi wiederholt nachgedruckt wurde.
Einige Jahre vor seinem Tode versammelte der achtzigjihrige Buber
seine Gesammelten Schriften in drei Bianden. Im »Vorwort« zu seinen
Schriften zur Philosophie stellt er fest, dass seine Schriften zur chinesi-
schen Philosophie eine entscheidende Stufe in seiner intellektuellen und
geistigen Entwicklung markieren, ohne die er seine endgtiltige Stellung
nicht hitte erreichen kénnen. »[Ich] habe ... auch einen Essay auf-
genommen, der mir seit langem in einer eigentiimlichen Ferne erscheint,
>Die Lehre vom Tao< (1909) [der ein Teil des Nachwort zum >Reden und
Gleichnisse des Tschuang-Tse« ist], und zwar deshalb, weil hier zuldng-
licher als irgendwo anders ein frithes Stadium meines Wegs sich dar-
stellt, ohne das es hier einen Weg wohl tiberhaupt nicht gegeben hit-
te.«® In Ich und Du bezieht er sich ausfithrlich auf Hinduismus,
Buddhismus und insbesondere auf Daoismus, um das dialogische Prin-
zip zu illustrieren. Auch in seinen spiteren Publikationen verfihrt er
weiterhin in dhnlicher Weise. Wie Robert Wood in seiner umfassenden
Ubersicht iiber die vororientalischen Themen in Bubers Schriften be-
merkt: »even after he reached his mature thought, in the 1928 lecture on
»China and Us,< he claimed that, while we in the West could no longer
fully appropriate the Confucian side of the Chinese tradition, we could
still learn much the Taoist side.«?*® Das erklirt auch, warum Buber, ob-
wohl er ganz allgemein ein waches Interesse fiir Forschungen tiber chine-
sische und indische Religion behielt, sich in besonderer Weise fiir Studi-
en zum Daoismus interessierte, wie seine Wiirdigung beim Tode Karl
Erich Neumanns (1865-1925) belegt, der als erster den Pali Kanon oder
Tripitaka, die frithesten Buddhistischen Schriften tiberhaupt, ins Deut-
sche iibersetzte. Buber zitiert eine Passage aus Neumanns Ubersetzung
des Laozi, um dann festzustellen: »Von hier aus fithlen wir wohl am
stirksten, wie Bedeutendes wir Karl Eugen Neumann verdanken, der
uns die Echtheit Buddhas (um 560-480 v.Chr.), um die sich alle Um-
schreibung vergeblich bemiiht, durch Wiedererzeugung seines Worts aus
dem Deutschen, >mit den zehntausend Werkzeugen einer altbegiiterten
Sprache betrauts, dar- und nahegebracht hat. Thm war es wie dem Mei-
ster, dem er diente, um die Wahrheit, die Heilswahrheit des Menschen,
zu tun, eben nicht die Wahrheit eines Wissens- oder Glaubensinhalts,
sondern um die Wahrheit des Wesens, des Worts, des >Wegs<. Weil dem

35. Werke, S. 8.

36. Robert Wood, »Oriental Themes in Buber’s Workg, in: Haim Gordon u. Jochanan
Bloch (Hrsg.), Martin Buber. A Centenary Volume, New York 1984, S. 325-350, hier
S. 332.



24 Einleitung

aber so war, vermochte er, nichts anderem als der Treue zur Wahrheit als
zur Echtheit ergeben, auch ihre schicksalhafte Prigung, die Aussprache
der Person, im Stoff unserer Sprache neu auszubilden.«*” Diese Worte
finden ihr Echo in Ich und Du:

»Wie alle rechten Lehrer, will [Buddha] keine Lehre, will er keine An-
sicht, sondern den Weg lehren.«* In der Tat wird in diesem grundlegen-
den Werk von Bubers Philosophie des Dialogs den Lehren Buddhas aus-
fithrliche Aufmerksamkeit gewidmet, wihrend die einzigen jiidischen
Lehrer, die erwidhnt werden, — und auch das nur nebenbei — Jesus und
Petrus sind. Gegen Ende seines Lebens wurde Buber gefragt, wie er seine
Philosophie charakterisieren wiirde. Er antwortete mit den Worten: »Ich
habe keine Lehre. Ich zeige nur etwas. Ich zeige Wirklichkeit, ich zeige
etwas an der Wirklichkeit, was nicht oder zu wenig gesehen worden ist.
Ich nehme ihn, der mir zuhort, an der Hand und fiithre ihn zum Fenster.
Ich stofle das Fenster auf und zeige hinaus. Ich habe keine Lehre, aber ich
fithre ein Gesprich.«** In ganz dhnlicher Weise zitiert er in seinem frithen
Essay »Die Lehre von Tao« von 1909 Laozi: »Alle streben zu ergreifen, was
sie noch nicht wissen, keiner strebt zu ergreifen, was er weif3.«%

Bubers erster Ausflug in die chinesische Philosophie wurde allgemein
enthusiastisch aufgenommen. Wilhelm v. Scholz schrieb, das Buch sei
voller Leben und Schonheit und konne selbst von jemandem, der weder
mystische noch philosophische Interessen habe, genossen werden.*! Mo-
ritz Heimann pries Bubers Ubersetzung als »voll, stark und weich, wie
jede Zeile uns lehrt.« In Zhuangzi, so glaubte er, war Laozis Dao wieder-
geboren.*? Fiir Julius Hart (1859-1930) war die Lehre von der Finheit
eine der wichtigsten Aussagen des Buches, und er setzte »Einheit« mit
Gott gleich: »Dass hier Gott spricht, das macht eben den Glauben und
das Selbstbewusstsein des Orientalen aus, des Gnostikers und Mystikers,
des absoluten Einheitsbekenners.«** Die orientalistische Uberschwing-
lichkeit, mit der ein Kritiker Zhuangzi grof3ziigigerweise mit den Upa-

37. Martin Buber, Schlichtung. Zum Gedéchtnis an den Indologen K. R. Neumann, in:
Frankfurter Zeitung, 18. Oktober 1925, Nr. 777, Erstes Morgenblatt, S. 1; in diesem
Band, S. 282f.

38. Martin Buber, Ich und Du, Leipzig: Insel Verlag 1923, S. 109.

39. Martin Buber, »Aus einer philosophischen Rechenschaft«, in: Werke I, S. 1109-1122,
hier S. 1114.

40. Werke I, S. 1037; in diesem Band, S. 113.

41. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 48, Wilhelm v. Scholz, Reden und Gleichnisse des Tschu-
ang-Tse, in: Miinchner Neueste Nachrichten, 15. April 1912, S. 3.

42. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 48, Moritz Heimann, Anmerkungen zu Bubers »Tschu-
ang-Tse«, in: Die Neue Rundschau, Fiinftes Heft, Mai 1911, S. 712-716.

43. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 48, Julius Hart, Reden und Gleichnisse des Tschuang Tse,
in: Der Tag, Nr. 38, 14. Februar 1911.



Einleitung 25

nischaden und dem Neuen Testament gleichsetzte**, wurde jedoch nicht
von allen geteilt. Im Gegensatz zu Werner Haefcke, demzufolge Bubers
Nachwort ein Meisterwerk sei*’, behauptete ein anderer Rezensent kate-
gorisch, es habe wenig mit Zhuangzi zu tun. Er kritisierte ebenfalls andere
zeitgenossische deutsche Ubersetzer, die aus dem Chinesischen »iiber-
setzt« hatten, ohne des Chinesischen michtig zu sein. Wenn auch das
Interesse an einer wissenschaftlichen Sinologie lobenswert sei, erklirte
der Rezensent, so sei es notwendig, den Wert von Ubersetzungen wie der
Bubers in Frage zu stellen, der uns glauben machen wolle, er habe den
Originaltext griindlich studiert.*® Aber es gab auch andere, wie z.B. den
Philosophen Georg Simmel (1858-1918), der die philosophischen Impli-
kationen von Bubers Nachwort erkannte. Und Shmuel Hugo Bergmann
(1883-1975) machte weitsichtig darauf aufmerksam, dass das Konzept
von Nicht-tun dem Judentum und dessen Forderung nach Handlung
Schwierigkeiten bereite. Wire es nicht viel eher so, schrieb Bergmann in
seinem Brief an Buber, dass anstatt der besinftigten Seele, »nur die Unzu-
friedenheit, ja die Verzweiflung Kraft zur Tat [...] verleihen [kann]?!«*
Obwohl man dem Rezensenten, der Buber wegen dessen Ubersetzung
aus einer Zweitsprache riigte, zustimmen muss, so muss man doch aner-
kennen, dass Bubers Ubersetzung des Zhuangzi den deutschen Leser zum
ersten Mal mit den Ideen des chinesischen Philosophen bekannt machte.
Das Nachwort reprisentierte dariiber hinaus einen Versuch, daoistisches
Gedankengut in einen gréfieren philosophischen Diskurs zu integrieren
und muss als Bubers erste Auseinandersetzung mit und Reaktion auf ei-
nige der Vorstellungen des philosophischen Daoismus betrachtet wer-
den.*® Es sollte nicht das letzte Mal sein. Vierzehn Jahre spiter wandte er
sich wieder daoistischer Philosophie, diesmal dem Daodejing, zu, wie im
weiteren Verlauf der Einfithrung deutlich werden wird. Bevor wir jedoch
das Thema des Daoismus weiterverfolgen, soll Bubers zweites Uberset-

44. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 48, Alfred Frhr. v. Mensi, Lao-tsze und Tschuang-Tse, in:
Allgemeine Zeitung, 11. Februar 1911, S. 94f.

45. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 48, Werner Haefcke, Schriftenbesprechungen, in: Ethi-
sche Rundschau (Mirz/April 1914), S. 46f.

46. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 48, Biicherbesprechungen. Schéne Literatur, in: Kol-
nische Zeitung, 26. Mirz 1911, Nr. 335, Sonntagsausgabe. Erstes Blatt, S. 2.

47. Martin Buber, B1, S. 287 u. 514-515. Simmels Brief an Buber ist auf den 14. Februar
1910 datiert; Bergmanns ist auf den 28. Februar 1917 datiert und bezieht sich auf die
zweite Ausgabe.

48. Weit davon entfernt die Arbeit aus vor fast einem halben Jahrhundert auf den Abfall-
haufen der Geschichte werfen zu wollen, schrieb der Rezensent der Ausgabe aus dem
Jahr 1951, dass Bubers Begegnung mit Zhuangzi ein »schriftliches Zeugnis von er-
regender Tiefe« ergeben habe. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 48, Wb., Aus der Manesse-
Bibliothek, in: Neue Ziircher Zeitung, 25. Midrz 1951, S. 3f.



26 Einleitung

zungsprojekt betrachtet werden: eine Sammlung von Kurzgeschichten
aus dem 18. Jahrhundert.

2. Chinesische Geister- und Liebesgeschichten

Schriften tber seltsame oder auflergewohnliche Erscheinungen haben
eine lange Tradition in China. Einige dieser Texte, die sich mit diesem
Thema beschiftigen, sind im Laufe der Zeit verschwunden und heute
nur mit ihren in anderen Werken erwihnten Titeln bekannt. Viele dieser
iiber 1500 Jahre alten Texte existieren jedoch bis heute in immer wieder
neu aufgelegten Ausgaben.?” Als Pu Songling die ungefahr fiinfthundert
Geschichten niederschrieb, die das Liaozhai ausmachen, schuf er damit
kein vollig neues Genre.” Aber in die Komposition seiner Geschichten
brachte er seine einzigartige Erzahlbegabung, literarische Fantasie und
einen meisterhaften eleganten Stil in der klassischen Sprache jener Zeit
ein, der diese Geschichten von fritheren unterscheidet. Das Liaozhai war
zu Pus Lebenszeit in der Form von handschriftlichen Kopien weit ver-
breitet und wurde erst 1766, viele Jahre nach seinem Tod, gedruckt. Die
Geschichten dieser Sammlung erfreuen sich seit jeher groler Beliebtheit,
und bis zum heutigen Tag basieren Comics, Filme und Theaterstiicke in
China auf vielen dieser Geschichten. Es war die vertraute Beziehung zwi-
schen der Geisterwelt und dem Diesseits, die Buber an diesen Geschich-
ten so faszinierte.”!

Pu Songlings Leben veranschaulicht die Schwierigkeiten und Enttdu-
schungen tausender gebildeter Menschen in der Qing Dynastie (1644-
1912). Er hatte die offiziellen Priifungen nicht bestanden und konnte
aus diesem Grund keine Stelle in der kaiserlichen Biirokratie erlangen.
Den Grof3teil seines langen Lebens war Pu auf unbedeutende Posten als
Sekretdr eines Beamten oder Lehrer in einem Adelshaushalt verbannt.
Nichtsdestotrotz war er ein sehr produktiver Schriftsteller, der Gedichte,
Essays und Musikdramen verfasste sowie auch eine Reihe von Nachschla-
gewerken.”? Wihrend ihm jedoch keines dieser Werke zu Lebzeiten Ruhm

49. Eine umfassende Liste von Berichten allein aus der Zeit vor der Tang-Epoche, siehe
in: Robert Ford Campany, Strange Writing, Anomaly Accounts in Early Medieval
China, Albany 1996, S. 32-100.

50. Chun-Shu Chang und Shelley-Hsueh-Lun Chang, Redefining History. Ghosts, Spirits
and Human Society in P’u Sung-ling’s World, 1640-1715, Ann Arbor 1998, S. 2 u. 216,
Anm. 4. Die Autoren schreiben Pu fiinfhundert Geschichten zu; andere Autoren
zdhlen jedoch etwa 490.

51. Grete Schaeder, Martin Buber. Hebrdischer Humanismus, Gottingen 1966, S. 64.

52. Chang and Chang, Redefining History, S. 65.



Einleitung 27

oder Ehre brachte, war es Pus Prosa — von den Kritikern jener Zeit als
nicht ernstzunehmende literarische Arbeit disqualifiziert —, die seinen
Namen in den literarischen Annalen unsterblich machen sollte. Im Jahr
1670 begann er, die Geschichten aufzuzeichnen; 1678 vollendete er eine
erste Version. Um 1706 schloss er die gesamte Sammlung ab. Es dauerte
dann noch weitere fiinf Jahre, bis das Buch seine endgiiltige Form gefun-
den hatte. Pu Songling widmete also den Grofiteil seines Erwachsenen-
lebens der Niederschrift dieser Geschichten.>

Und doch betrachtete er sich nicht als ein Verfasser von Prosa (xiaos-
huo oder small talk), sondern eher als jemand, der in die Fu3stapfen von
Chinas erstem grofien Historiker, Sima Qian, trat. Wihrend sich Sima
Qian selbst als den »groflen Historiker« (taishi) bezeichnete, wenn er in
seinen Historischen Aufzeichnungen (shiji) Ereignisse oder Personen
kommentierte, so schrieb Pu seine Kommentare zu den Geschichten als
ein »Historiker des Seltsamen« (yishi shi).>* Auch seine Schreibmethodik
dhnelte der der chinesischen Historiographie. Wie Pu seinen Lesern im
Vorwort dieser Sammlung berichtet, sammelte und schrieb er die Ge-
schichten auf, die ihm Menschen erzihlt oder geschickt hatten, d.h. er
trug die »faktischen Daten« zusammen, die das Auftreten seltsamer Er-
scheinungen beschrieben. Dartiber hinaus bezeichnet er immer den ge-
nauen Ort, an dem ein seltsames Ereignis stattgefunden haben soll. Auch
wenn zu Pu Songlings Zeiten die exakte Bestimmung des Ortes bereits
zu einem festen, literarischen Element geworden war, so bekriftigte die
Erwdhnung bekannter Ortschaften doch zusitzlich die scheinbare
Glaubwiirdigkeit der Geschichten und etablierte deren historischen Be-
zug.

Auf3er der historischen Tradition stiitzte sich Pu Songling fiir die Kom-
position der Geschichten auf zusitzlich vorhandene literarische Quellen.
Eine dieser Quellen waren lose zufillige Notizen (biji), die Gelehrte gerne
iber eine Reihe von Begebenheiten ihres alltiglichen Lebens zu machen
pflegten. Die andere Quelle bestand aus Romanzen (chuangi), einem
Korpus von Kurzgeschichten, der zuerst in der Tang-Dynastie (618-906)
erschienen war. Die Hauptquellen fiir die Liaozhai Geschichten bildeten
jedoch miindlich tiberlieferte Erzahlungen sowie Erzahlungen, die an-
dere aufgeschrieben und ihm zugeschickt hatten. Pu Songlings Ziel war
jedoch nicht die Dokumentation authentischer Materialien. Im Gegen-

53. Ebd.,, S. 68-69.

54. Siehe die einfithlsame Diskussion iiber Pus Annahme dieses Titels in: Judith T. Zeit-
lin, Historian of the Strange, Pu Songling and the Chinese Classical Tale, Stanford
1993, S. 1-2.



28 Einleitung

teil, in den meisten Fillen schrieb er das Material um und produzierte
so ein ginzlich neues literarisches Narrativ in klassischem Chinesisch
mit einer neuen intellektuellen Perspektive. Aus diesem Grund sind die
Geschichten, obwohl sie sich mit imagindren Ereignissen beschiftigen,
nicht mit den Mirchen der Briider Grimm vergleichbar, die bestrebt wa-
ren, die Volkslegenden moglichst authentisch wiederzugeben.>

Auch wenn sich die Geschichten durch ihre Anzahl und Vielfalt jeder
Klassifikation entziehen, so kann man sie doch einer Reihe iibergeord-
neter Kategorien zuordnen. In vielen Fillen tiberschneiden sich diese
allerdings, und eine Geschichte kann gleichzeitig einer oder mehrerer Ka-
tegorien angehoren. U.a. sind folgende Kategorien zu unterscheiden:
(1) Traumgeschichten, in denen der Protagonist im Traum ein anderes
Leben betritt. (2) Geistergeschichten, in denen ein Geist sich in eine le-
bende Person verliebt. (3) Geschichten iiber Gétter, die sich fiir lebende
Menschen einsetzen. (4) Geschichten, die in verschiedenen Welten spie-
len und in denen der Protagonist einige Zeit in einer der Welten ver-
bringt.>® Die Kategorie Liebe wurde hier nicht aufgenommen, weil Liebe
in ihren vielen Formen (Verlangen, Leidenschaft, Besessenheit usw.) im
Liaozhai wie in den literarischen Werken des 17. bis 18. Jahrhunderts
ein durchgehendes Motiv darstellt. Dass Pu ein tiberzeugter Romantiker
war, wird von den meisten Fachleuten bestitigt.”” Wahre Liebe, so
scheint er wiederholt gesagt zu haben, ist im Diesseits nicht moglich
und kann nur dann gedeihen, wenn die Liebenden im Jenseits vereint
werden. Wahre Liebe verlangt von den Individuen, sich selbst zu be-
haupten. Individuelle Wiinsche jedoch in einer Welt zu duflern, die die
Verpflichtung gegeniiber der Familie, die Kindespflicht (xiao) und die
Konformitit als etablierte Normen betont, kann nie zu individueller
Selbstbehauptung fithren. Nur wo diese und andere gesellschaftliche Ver-
pflichtungen nicht mehr giiltig sind, konnen Individuen frei und wahr-
haftig lieben.*® Diese beiden Themen, Liebe und Geister, sind daher mit-
einander verwoben, und es ist nicht {iiberraschend, dass Buber
ausgerechnet sie fiir den Titel seiner Sammlung auswihlte. Der chinesi-

55. Chang und Chang, Redefining History, S. 76-77.

56. Judith T. Zeitlin, Historian of the Strange diskutiert zwei weitere Kategorien: »Beses-
senheit« und »Geschlechtsverwirrung«, von denen die letztere Kategorie, S. 98-113,
fiir einen Blick auf Pu Songlings Meinung tiber Frauen von besonderem Interesse
1st.

57. Chang und Chang, Redefining History, S. 99-101 u. 187-189.

58. Chih-Tsing Hsia, The Classic Chinese Novel. A Critical Introduction, New York u.
London 1968, S. 291-321. Hsia diskutiert das Dilemma in Bezug auf das Selbst und
die Gesellschaft.



Einleitung 29

sche Titel ist jedenfalls nicht leicht zu tibersetzen, wie Buber in der Ein-
fiilhrung erwihnt, und Ubersetzer haben seit jeher ihren Ubersetzungen
eine ganze Reihe unterschiedlicher Titel verliehen.

Bubers Ubersetzung der Geschichten Pu Songlings war nicht deren er-
ste deutsche Ubersetzung — eine frithere erschien 1901% — es war jedoch
Bubers Schrift, die damals allgemein Beachtung fand. Er war anscheinend
mit der fritheren Publikation vertraut, wenn es auch — nach der Finfiih-
rung zu seiner Ubersetzung zu urteilen — vor allem Wang Jingtao gewesen
war, der ihn auf die Liaozhai Erzihlungen aufmerksam gemacht hatte.
Zu welchem Zeitpunkt genau sich Buber und Wang zum ersten Mal be-
gegnet waren, ist nicht klar. Im Frithjahr 1909 waren die beiden jedoch
in engem Kontakt. Wang stammte aus Schanghai und war seit Februar
1907 als Lektor oder Sprachlehrer am Seminar fiir Orientalische Spra-
chen in Berlin titig, wo er bis Dezember 1911 blieb. Seine Interessen
scheinen eher politischer als philosophischer oder literarischer Natur ge-
wesen zu sein, was einige der Auslassungen und Ungenauigkeiten in Bu-
bers Ubersetzungen zu erkliren vermag.®® Nach seiner Riickkehr nach
China hatte er eine Art offizielle Position in der gerade gegriindeten re-
publikanischen Regierung inne.®® Wang besorgte Buber offensichtlich
Giles’ englische Ubersetzung des Liaozhai. Eine Postkarte vom 14. April
1909 bezeugt, dass er Buber ein Buch von Giles geschickt hat.®? Buber
und Wang mdégen sich zu einem bestimmten Zeitpunkt zu einem ge-
meinsamen Ubersetzungsprojekt entschlossen haben, das dann jedoch
nicht zustande kam. Wang erhielt ein Honorar fiir die Geschichten, die

59. Gustav Gast (Hrsg.), Chinesische Novellen, iibers. von Li te-schun, Leipzig u. Wien
1901. Das Buch umfasst zwolf Geschichten. Vier weitere Geschichten erschienen im
Jahr 1904 in: Die Welt des Ostens, einer wochentlich erscheinenden Beilage der
Deutsch-Asiatische(n) Warte. Ich danke Dr. Hartmut Walravens fiir diese Informati-
on.

60. Im Jahr 1912 verdffentlichte Wang Confucius and new China. Confucius’ Idea of the
State and its Relation to the Constitutional Government, Shanghai 1912. Das Vor-
wort ist mit »Nanking Bureau of Foreign Affairs« unterschrieben. Ziel des Buches
war es zu zeigen, dass der Konfuzianismus mit einer konstitutionellen Regierung zu
vereinbaren ist; ein Thema, das Wang bereits lange vor der chinesischen republika-
nischen Revolution im Jahr 1911 interessiert haben muss. Ich danke Dr. Jonathan
Herman, mich auf dieses Buch aufmerksam gemacht zu haben.

61. Ich danke Herrn Hartmut Walravens fiir die Information {iber Wang. Personliches
Gesprich, 12. Februar 1990. Siehe auch: Hartmut Walravens, Martin Buber und
Willy Tonn und ihre Beitrdge zur Kenntnis der chinesischen Literatur, Monumenta
Serica 42 (1994), S. 465-481; Irene Eber, Martin Buber and Taoism, Monumenta
Serica 42 (1994), S. 445-464, hier S. 447.

62. MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 855:1. Wang fiihrt nicht weiter aus, um welches Buch es
sich dabei handelt. Es ist aber anzunehmen, dass es sich um die englische Uberset-
zung des Liaozhai von Herbert A. Giles, Strange Stories from a Chinese Studio, Lon-
don 2. tiberarb. Ausg. 1909, handelt.



30 Einleitung

er bereits iibersetzt hatte, und Buber zeichnete fiir die Ubersetzung aller
sechzehn Geschichten verantwortlich.®

Giles’ Strange Stories from a Chinese Studio umfassen 164 Geschichten,
aus denen Buber die folgenden auswihlte und iibersetzte: »Das Wand-
bild«, »Der Richter«, »Das lachende Midchen, »Die Fiichsing, »Die We-
ge des Liebenden«, »Die Krihen«, »Die Blumenfrauen«, »Der Gott im
Exil«, »Das Land im Meer« und »Der Traum«.%* Buber iibernahm nicht
Giles™ Titel, sondern erfand eigene, die mehr oder weniger zum Inhalt
der Geschichten passen, und da viele von Giles” Titeln auch nicht mit
denen Pu Songlings iibereinstimmen, unterscheiden sich die Titel beider
Werke von denen des Originals. Sechs weitere Titel — »Der nérrische Stu-
dent«, »Das Blitterkleid«, »Der Armel des Priesters«, »Musik«, »Die
Schwestern« und »Wiedergeburt« — wurden scheinbar von Wang Jingtao
aus dem Chinesischen tibersetzt, aber von Buber grundlegend iiberarbei-
tet.®> Dies ldsst sich daraus schliefen, dass sich zum einen unter Bubers
Papieren die Rohiibersetzungen von drei Geschichten befinden, »Der
nirrische Student«, »Wiedergeburt« und »Die Schwestern«, die nicht in
seiner Handschrift niedergeschrieben wurden; auflerdem wurden diese
sechs Geschichten nicht von Giles iibersetzt. Das Deutsch dieser Entwiir-
fe ist zwar ausreichend, hat jedoch nichts mit Bubers elegantem Stil ge-
mein. Unter diesen Papieren befindet sich auch eine Anfrage Wangs zu
den Korrekturen der Liaozhai Ubersetzung,® die sich anscheinend auf
diese seine Rohiibersetzung bezieht.

Wang scheint im Allgemeinen seine Ubersetzungen allein angefertigt zu
haben; moglich ist jedoch, dass fiir einige Geschichten eine andere Metho-
de angewandt wurde. Bei dem handschriftlichen Manuskript von »Die
Wiedergeburt« etwa handelt es sich um einen sehr groben Entwurf in Bu-
bers Handschrift. Die Art und Weise der Notizen deutet darauf hin, dass
Wang den chinesischen Text miindlich fiir Buber iibersetzte, dieser dann

63. MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 855:2, ein Brief Wang Jingtaos an Buber vom 22. April
1909, in welchem er schreibt: »Ich glaube, ich habe nicht Unrecht getan, das zu wiin-
schen, wenn ich meine Arbeit an der Ubersetzung aus dem Chinesischen nicht we-
niger betrachte als die Thrige«. Eine Woche spiter unterzeichneten Buber und Wang
ein vertragliches Abkommen, das das Datum des 28. April 1909 tragt: »[...] fiir die
Herrn Dr. Buber bei der Ubersetzung chinesischer Mirchen geleistete Hilfe«, erhielt
Wang 250 Mark. MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 855:3. S. auch oben, Anm. 27.

64. Die chinesischen Titel lauten: Huabi, Lu Pan, Yingning, Lian Xiang, A Bao, Zhuging,
Xiang Yu, Leicao, Luocha haishi, Lianhua gongzhu. Pus Titel sind in den meisten
Fillen die Namen der Hauptprotagonisten.

65. Die chinesischen Titel lauten: Shuchi, Pianpian, Gongxian, Hunniang, A Xiu, Xiao-
xie.

66. MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 855:7, Brief Wang Jingtaos an Martin Buber vom 1. De-
zember 1909.



Einleitung 31

unvollstindige Sitze nach Wangs ungefihrer miindlicher Ubersetzung
niederschrieb und von Zeit zu Zeit Fragen zu einigen der Begriffe stellte.
Diese Methode erinnert — vielleicht hat Wang deshalb bewusst auf sie zu-
riickgegriffen? — an die Methode Lin Shus (1852-1924), des ersten Uber-
setzers, der chinesische Leser mit westlichen Romanen wie Dumas’ La Da-
me aux Camelias, Dickens’ Oliver Twist und mit dem nun zum grof3en
Teil vergessenen amerikanischen Schriftsteller Henry R. Haggard (1856-
1925) bekannt machte.” Ohne auch nur einer der westlichen Sprachen
michtig zu sein, hatte Lin Shu die miindlichen Ubersetzungen seiner
Freunde in elegantem, klassischem Chinesisch wiedergegeben und damit
chinesischen Intellektuellen (in dhnlicher Weise wie Buber seiner deut-
schen Leserschaft) einen ersten Vorgeschmack auf westliche Prosa gelie-
fert.

Die Ubersetzungen Giles’ waren nicht besonders gegliickt. Er fiigte
Ausdriicke und Sitze hinzu bzw. strich andere und 4dnderte manchmal
sogar die Bedeutung. Auch Buber gelang keine deutliche Verbesserung
der Versionen Giles’; manchmal korrigierte er zwar dessen Ubersetzungs-
fehler, machte dann aber wiederum eigene Fehler. In manchen Fillen,
wenn Buber Giles zu wortlich tbersetzte, hitte Wang ihn korrigieren
miissen. Schwerer wiegt jedoch sowohl Bubers wie auch Giles’ Auslassung
von Pu’s angehidngten Kommentaren zu zahlreichen Geschichten, in de-
nen der Autor die Frage nach ihrer Bedeutung aufwirft oder seine Mei-
nung tber die gerade erzihlte Geschichte duf8ert. Elf der sechzehn Ge-
schichten erscheinen im Original mit einem solchen Kommentar, aber
keiner dieser Kommentare wurde iibersetzt. Warum erwihnt sie Wang
Jingtao noch nicht einmal in seinen Entwiirfen? Vielleicht verstand er
die philosophische Bedeutung nicht, die viele von ihnen zu vermitteln
suchten? War sich Buber dieser Auslassung bewusst?

Buber soll hier nicht die Ubernahme entweder von Giles’ oder von
Wangs Ubersetzungsfehlern und Auslassungen vorgeworfen werden.
Vielmehr stellt sich die Frage, wie gut Wang Jingtao als Ubersetzer war.
Schlieflich tibersetzte er aus dem chinesischen Originaltext. Obwohl sei-
ne Ubersetzungen im Allgemeinen recht prizise waren, fiigte er jedoch
direkte Anreden ein, wo es im Originaltext keine gab oder lief sie aus,
wenn sie auftraten. Wangs Deutsch war im besten Fall funktional und
erforderte deshalb eine umfassende Uberarbeitung durch Buber, damit
die Ubersetzung stilistisch mit seiner eigenen tibereinstimmite.

In einigen Geschichten spielen Gedichte eine Rolle und es ist danach zu

67. Leo Ou-fan Lee, The Romantic Generation of Modern Chinese Writers, Cambridge
1973, S. 41-57.



32 Einleitung

fragen, inwieweit Buber diese zu tibersetzen imstande war. Inwiefern
konnte ihn hier Wang Jingtao mit Kenntnissen zu den formalen Aspekten
chinesischer Lyrik unterstiitzen? Auf den ersten Blick scheint es, als sei
dies gar nicht der Fall gewesen, vielleicht weil sich Wang nicht ausrei-
chend mit den Feinheiten klassischer Lyrik auskannte, oder vielleicht weil
Buber nicht bereit war, seine Ansichten zu diesem Thema zu akzeptieren.
Tatsdchlich »verbesserte« Buber oft Wangs Ubersetzungen und schien
dessen gegliicktere, wenn auch weniger elegante Ubertragungen zu igno-
rieren. Pu Songling war ein kompetenter Lyriker, der kurze Verse in seine
Prosageschichten integrierte. Vier von Bubers Geschichten — »Die Blu-
menfrauenc, »Das Blitterkleid«, »Der Armel des Priesters« und »Die Mu-
sik« — enthalten Gedichte. Eine fiinfte Geschichte, »Der nirrische Stu-
dent«, enthdlt im Originaltext keine Lyrik; Buber gibt jedoch einen
Prosatext, den der Student liest, in lyrischer Form wieder.

Trotz der Mingel, die erst bei genauerer Betrachtung deutlich werden,
wurde das Buch bei seinem Erscheinen von vielen als eine bedeutende
Leistung gefeiert und breit in deutschen, osterreichischen und schweize-
rischen Zeitschriften rezensiert. Bubers herausragender Stil wurde gelobt,
besonders der »wundervoll tiefe[n] Glanz seiner Sprache [...] [welcher]
frei ein neues Kunstwerk«®® schafft. Wiahrend manche Rezensenten der
Meinung waren, dass Pu Songlings Geschichten nichts mit westlichen
Mirchen und Geistergeschichten gemein hitten® (»eine fremde Volks-
seele redet aus ithnen«),” verwiesen andere darauf, dass die Geschichten
bekannte Aspekte enthielten und dass es sich bei dem Buch um eines der
schonsten Biicher tiber die Liebe handele.”! Joachim Benn besprach die
kulturellen Implikationen der Veroffentlichung des Buches und hob her-
vor, dass es in einer Welt ohne Fantasie immer noch Menschen gebe, die
ihre Fantasien doch entfalten wollten.”> Hermann Hesse tiberhdufte Bu-

68. MBA Arc. Ms. Var, 350, 13, 46, Hans Bethge, Chinesisches, in: Breslauer Zeitung,
11. Februar 1912; ebenso Rudolf Krause, Erzdhlende Dichtungen. Chinesische Gei-
ster- und Liebesgeschichten, in: Deutsche Tageszeitung, 14. Januar 1912, Literarische
Wochenschau, 4. Beiblatt; A.S., Chinesische Prosadichtung, Kélner Tageblatt,
26. Mai 1917, Nr. 264, Morgen-Ausgabe, S. 2; Wilhelm C. Gomoll, Japanische Kul-
tur und chinesische Dichtung, in: Berliner Lokal-Anzeiger, 21. September 1913, Li-
terarische Umschau, 4. Beiblatt.

69. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 46, Hannoverscher Courier, 15. Februar 1912, S. 3.

70. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 46, Nt., Unheimliche Geschichten, Schlesische Zeitung,
29. Mai 1912, Nr. 369, S. 3.

71. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 46,Wilhelm v. Scholz, Chinesische Geister- und Liebes-
geschichten, in: Der Tag, 17. April 1912.

72. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 46, Joachim Benn, »Chinesische Poesie«, in: Deutsche
Monatshefte (August 1912), S. 250f,; ebenso abgedruckt in Die Rheinlande Bd. 22
(Januar-Dezember 1912), S. 250f.



Einleitung 33

bers Werk mit verschwenderischem Lob. Dies sei kein Beitrag zur Folk-
lore, schrieb er, sondern das Betreten einer bisher unbekannten Mirchen-
welt. Er verglich die Geschichten mit einem bestickten chinesischen Sei-
denteppich und dessen reichhaltiger Bilderwelt aus Vo6geln, Blumen,
Drachen, Biumen, Menschen und Wolken, »[...] eine stille, frohe Welt
[...] deren Schonheit wir Abendldnder [...] weder erkliren noch nach-
bilden konnen.«” Paul Ernst (1866-1933) war dhnlicher Meinung und
bemerkte, dass diese Geschichten nichts mit Folklore gemein hitten. Er
wies auflerdem darauf hin, dass, obwohl Beispiele chinesischer Lyrik dem
Leser zur Verfugung stiinden, Geschichten dieser besonderen Art noch
nicht veroffentlicht worden seien.”

3. Das Daodejing

Bubers nichste ernsthafte Beschiftigung mit dem Daoismus fand drei-
zehn Jahre spiter statt, als er sich 1924 dem Daodejing zuwandte. Europa
hatte zu jener Zeit bereits das Desaster des Ersten Weltkriegs erlebt, das
besiegte Deutschland hatte mit den Folgen des Vertrags von Versailles zu
kidmpfen und seinen Kolonialbesitz in China verloren. Trotzdem bestand
in deutschen Intellektuellenkreisen weiterhin ein grofles Interesse an
China und Chinesischem; Ubersetzungen aus dem Chinesischen und
Werke aus China wurden weiter verodffentlicht; chinesische Exotica flo-
rierten wie in fritheren Tagen.”

Dass Buber in dieser Zeit Teile des Daodejing, das sich aulerordent-
licher Popularitit erfreute, einer intensiven Interpretation unterzog, mag
nicht ganz zufillig geschehen sein. Seit den letzten Jahren des 19. Jahr-
hunderts waren etwa siebzehn deutsche Ubersetzungen erschienen, und
Buber muss einige, wenn nicht gar viele dieser Ubersetzungen der Ur-
sprungsquelle daoistischen Denkens gelesen haben.”® Dazu kam, dass
Richard Wilhelm im Jahr 1924 den neuen Lehrstuhl fiir Sinologie an der
Universitit Frankfurt iibernahm, wo er eine bemerkenswerte, wenn auch

73. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 46, Hermann Hesse, »Chinesische Geistergeschichten«,
in: Neue Ziircher Zeitung, 25. Mérz 1912, Nr. 85, 3. Morgenblatt, S. 1.

74. MBA Arc. Ms. Var. 350, 13, 46, Paul Ernst, Chinesische Geister- und Liebesgeschich-
ten, in: Das Literarische Echo, 1. September 1912, Sp. 1668f.

75. Einen ausgezeichneten Uberblick iiber dieses Thema bieten die Essays in: Wolfgang
Kubin (Hrsg.), Mein Bild in deinem Auge, Exotismus und Moderne: Deutschland-
China im 20. Jahrhundert, Darmstadt 1995.

76. MBA Arc. Ms. Var. 350, Alef 87, Bubers Bibliothek: »Religionskunde, Religionsphi-
losophie und verwandte Gebiete«. Buber besaf8 eine umfangreiche Bibliothek selte-
ner und bedeutender Werke iiber chinesische Philosophie, Religion und Daoismus.



34 Einleitung

kurze Karriere begann. Zu dieser Zeit kam Buber regelmiflig nach
Frankfurt und lehrte an der Universitit tiber die Geschichte der Religio-
nen. Auch an der Friedrich-Wilhelm-Universitit in Berlin nahm, wie be-
reits erwihnt, das Gebiet der Sinologie an Bedeutung zu. Die Vortrige,
die Buber 1924 in Ascona in der Schweiz hielt, reflektieren jedoch mehr
als diese kontinuierliche Beschiftigung mit chinesischen Themen. Sie
machen deutlich, dass er den Ideen des Daodejing betrachtliche Beach-
tung schenkte und dass er sie zunehmend in einen groleren philosophi-
schen Zusammenhang stellte.

Die Vortrage waren von einer Gruppe von Laien in Ziirich organisiert
worden, die Buber im vorangegangenen Jahr gehort hatten. An den Tref-
fen im August 1924 durften nur eingeladene Zuhorer teilnehmen, unge-
fihr 25-30 Personen, aber Buber konnte die Veranstalter iiberzeugen,
auch einige seiner Freunde einzuladen.”” Und trotzdem: Wer als unpas-
send oder unerwiinscht galt, war zweifelsohne nicht willkommen. Der
dreiwochige Kurs bestand aus einem tdglichen zweistiindigen Treffen so-
wie einem weiteren zweistiindigen Abendtreffen jeden zweiten Tag.”® Bu-
bers Vortrige liegen uns zwar nicht wortlich, sondern in einer Mitschrift
vor, aber selbst diese Mitschrift vermittelt den Findruck einer meisterhaf-
ten Vorstellung, in der Laozi den Mittelpunkt einnahm und eine Reihe
berithmter Notabeln kurze Gastauftritte gaben. Auf Bubers Liste fanden
sich Rabbi Israel von Rizin (>der Riziner«, 1796-1850), Goethe (1749-
1832), Kepler (1571-1630), St. Matthias (gest. um 63) und Verlaine
(1844-1896), Cusanus (1401-1464), Rembrandt (1606-1669), Meister
Eckhart (um 1260-1328), Rabbi Dov Baer von Mesritsch (>der grofe
Maggid«, um 1710-1772) sowie Dante (1265-1321), Orcagna (1320-
1368), Luther (1483-1546), Spinoza (1632-1677) und Jesus. Jedem die-
ser Ménner eignete Buber eine Rolle in seiner exegetischen Ubung zu.

Doch zunichst soll das Daodejing kurz vorgestellt werden. Dieses kur-
ze, ratselhafte und verfiithrerische Buch, auch bekannt unter dem Namen
Laotzi, dem Namen seines angeblichen Autors, oder als Klassiker der
fiinftausend Worte, nach der Anzahl der Worte, aus denen es bestehen
soll, hielt firr den westlichen Leser eine ganze Reihe von Botschaften be-

77. Briefwechsel Martin Buber — Ludwig Strauss 1913-1953, hrsg. von Tuvia Riibner,
Frankfurt a.M. 1990, S. 86, Brief Nr. 76, Martin Buber an Ludwig Strauss vom
24. Mai 1924.

78. MBA Arc. Ms. Var. 350, 8, 627:10-12 W. Rosenbaums Einladungsbrief mit Zeitplan
und Themen. In ihren Briefen an Buber (11., 19., 22. Mai 1924; Arc. Ms. Var. 350, 8,
627:10-12), beschreibt Frau Rosenbaum einige der Schwierigkeiten die Gruppe zu
koordinieren, wie auch einen schlechtgelaunten Herrn Mayer, der sich weigerte aus-
geschlossen zu werden. Arc. Ms. Var. 350, 8, 627:10, Brief Rosenbaums an Mayer
vom 11. Mai 1924.



Einleitung 35

reit. Fiir Benjamin Schwartz war seine »mystische Dimension« von grofi-
tem Interesse, wobei er zugab, dass das Buch auch bedeutsame Elemente
aus anderen Bereichen enthielt, wie etwa aus dem der politischen oder
militdrischen Strategie oder auch naturalistische Neigungen.” Angus C.
Graham nannte das Buch ein »[...] masterpiece of a kind of intelligence
at the opposite from the logical.«** Andere schrieben, dass das Buch
nicht durch Argumente zu tiberzeugen suche, sondern »to startle and
capture [...] [the mind] through poetic vision.« Und »the paradoxical
poetic view of life [which] has won for the work the tremendous popu-
larity and influence.«®' Fiir Richard Wilhelm, einen der ersten Uberset-
zer des Daodejing, war es ein metaphysisches Werk, das sich auf den Dao
stiitzte — ein Begriff, der sich rigiden Konzeptionalisierungen widersetz-
te.®? Fiir keinen dieser Wissenschaftler war es offensichtlich einfach, den
Inhalt des Buches exakt zu definieren.

Die Identitit des Autors ist ebenso schwer definierbar wie sein Inhalt,
und viele zweifeln, dass eine Person namens Laozi (der Name ist kein
richtiger Name, sondern bedeutet » Alter Meister«) wirklich existierte. Si-
ma Qians Biographie, die Jahrhunderte spiter erschien, ist — wie im Falle
Zhuangzis — bei der Suche nach einer Antwort auf diese Frage keine grofie
Hilfe. Nach Sima war Laozis Name Li Er, und er war der Kustos der Ar-
chive am Hofe der Zhou Dynastie (etwa 1025-221 v. Chr.). Nachdem er
das Daodejing fir Yin Xi, den Wichter des Grenzpasses, verfasst hatte,
verschwand er spurlos. Der Historiker erwihnt andere Namen fiir Laozi,
wie auch ein Treffen mit Konfuzius.®® Trifft letzteres zu, so wiirde Laozi
um etwa 500 v.Chr. gelebt haben. Aber diese wenigen und ungewissen
Details sind unbefriedigend und haben zu ausfiihrlichen Diskussionen
und Spekulationen iiber die Autorschaft und vor allem iiber die Datie-
rung der Komposition des Daodejing gefithrt. Uber die Frage nach dem
(oder den) Verfasser(n) hinaus, haben chinesische Gelehrte auch immer
wieder eine Antwort darauf gesucht, wie die fritheste Textversion aus-
gesehen haben mag.*

79. Benjamin I. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, Cambridge 1985,
S. 192.

80. Angus C. Graham, Disputers of the Dao, Philosophical Argument in Ancient China,
La Salle 1989, S. 218.

81. William Theodore de Bary et al., Sources of Chinese Tradition, New York 1960, S. 53.

82. Richard Wilhelm, Laotse vom Sinn und Leben, Diisseldorf u. Kéln 1952, S. xiv.

83. Sima Qian, Shiji, jiian 63, S. 180.

84. FEin ausfithrliches Beispiel der umfangreichen Diskussionen tiber dieses Thema in
den frithen dreiliger Jahren von Wissenschaftlern wie Hu Shi, Feng Youlan, Qian
Mu u.a., ist in Gu Jiegang (Hrsg.), Gushibian (Symposium tiber frithe chinesische
Geschichte), Hong Kong repr. 1963, Bd. 4, S. 303-520, zu finden.



36 Einleitung

Eine Antwort hierauf ist jedoch so gut wie unmdoglich. Das Daodejing
in seiner jetzigen Form hat ndmlich, wie zunehmend deutlich wird, eine
extrem komplexe Geschichte, da es sich aus einer Anzahl von frithen
Texten verschiedener Linge und Kapitelzuordnung zusammensetzt. Den
Beweis fiir das Vorhandensein unterschiedlicher Textversionen erbrach-
ten die Archidologie sowie jlingste ausfiithrliche Studien zu den frithen
Kommentaren des Daodejing. In einem Grab aus der Han Dynastie aus
dem Jahr 168, das 1973 in Mawangdui in der Hunan Provinz ausgegra-
ben wurde, wurden zwei unterschiedliche, auf Seide verfasste Manu-
skripte des Werkes gefunden. Dass sie zu diesem frithen Zeitpunkt als
bedeutend genug fiir eine Grabbeigabe (in nicht weniger als zwei unter-
schiedlichen Textversionen) erachtet wurden, lisst auf eine deutlich frii-
here Datierung schlieffen.®> Diese Einschitzung wurde Ende der 1990er
Jahre bestitigt, als drei verschiedene Texte auf Bambusstreifen in einem
Grab entdeckt wurden. Sie konnen wahrscheinlich auf einen noch friihe-
ren Zeitpunkt datiert werden.

Die Tradition der Kommentare zum Daodejing ist alt und dauert na-
turlich bis zum heutigen Tag an. »Commentaries are acts of interpreta-
tion«, schreibt Stephen Bokenkamp, »Wittingly or unwittingly, com-
mentators reconfigure a text in line with their own concerns.«®”

Ein so schwer definierbarer Text wie der des Daodejing hat natiirlich
Generationen von (mehr oder weniger tiefsinnigen) Denkern dazu her-
ausgefordert, sich iiber seine Bedeutung Gedanken zu machen und diese
fiir ihre eigene Lebenszeit als relevant zu betrachten. Der fritheste bis
heute entdeckte Kommentar ist der sogenannte »Xiang'er« (etwa: »an
dich denkend«) Kommentar. Er entstand in einer daoistischen, religio-
sen Gemeinschaft zwischen 190-215 n.Chr.%, aber sowohl das Ver-

85. William G. Boltz, The Religious and Philosophical Significance of the »Hsiang Erh«
Lao Tzu in the Light of the Ma Wang Tui Silk Manuscripts, Bulletin of the School of
Oriental and African Studies 45 (1982), Part I, S. 95-117, fithrt Beweise fiir die Er-
stellung eines dieser Seidenmanuskripte zwischen 206 und 187 v.Chr. an; siche
auch Robert G. Henricks, The Ma-wang-tui Texts of Lao-tzu and Lines of Textual
Transmission, in: Chinese Culture 26, Heft 2 (Juni 1985), S. 29-43, fiir eine kurze
Ubersicht iiber die komplizierte Textgeschichte des Daodejing.

86. Cui Renyi, Jingmen Guodian Chu jian »Laozi« yanjiu (Research of Chu bamboo slips
»Laozi« at Guodian, Jingmen), Beijing 1998, S. 26; Robert G. Henricks, Lao Tzu’s
Tao Te Ching, A Translation of the Startling New Documents Found at Guodian, New
York 2000, S. 4.

87. Stephen R. Bokenkamp, Early Daoist Scriptures, Berkeley u. Los Angeles 1997,
S. 30.

88. Ebd.,, S. 59 u. 61. Der Kommentar wurde unter den Dunhuang-Manuskripten ent-
deckt. Er entstand in der sogenannten Gemeinschaft der Himmlischen Meister
(Tianshi), die fiir einen gewissen Zeitraum in der Sichuan Provinz florierte.



Einleitung 37

schwinden dieser daoistischen Gruppe als auch das Erscheinen anderer
Kommentare fithrte dazu, dass der Xiang’er Kommentar nicht weiter be-
nutzt wurde. Zwei nachfolgende frithe Kommentare stammen von He
Shang Gong (2. Jh. v.Chr.) und Wang Bi (226-249 n.Chr.), deren neu-
artige kommentatorische Methoden der Texterklirung ihnen ihren
wohlverdienten andauernden Ruhm eingebracht haben.®

Ahnlich wie im Falle des Zhuangzi beschiftigte sich Buber nicht mit
der komplexen textuellen und kommentatorischen Geschichte des Dao-
dejing, obwohl er sich des hohen Alters des Textes bewusst war. Buber
glaubte, dass sich der Text im Wesentlichen nicht von fritheren Text-
varianten unterschied und dass es sich um eine vereinheitlichte Fassung
mit Interpolationen handelte. Fiir die Gespriche in Ascona benutzten er
und seine kleine Gruppe die frithe deutsche Ubersetzung von Victor
Friedrich von Strauss und Torney (1809-1899), Lao-Tse’s Tao Te King. In
seiner ausfiihrlich kommentierten Ubersetzung berief sich Strauss nicht
auf Wang Bi, sondern benutzte den Kommentar des enigmatischen He
Shang Gong. Da Buber sich auf Strauss’ Kommentare bezog und eine
Reihe seiner Interpretationen auf dessen Vorstellungen basierten, ist an-
zunehmen, dass es eher He Shang Gongs als Wang Bis kommentatori-
sche Stimme ist, die in einigen Teilen von Bubers Kommentar indirekt
durchklingt.

An dieser Stelle ist es hilfreich, einige von Strauss’ Annahmen einer
genaueren Betrachtung zu unterziehen.®® Nach Strauss gab es eine Urzeit,
in der alle Religionen eins waren. Damals entstanden sowohl das Juden-
tum als auch der Daoismus. Fine daoistische Gemeinschaft existierte lan-
ge vor Laozi. Dieser itbernahm von ihr die religiosen Grundlagen wie den
Namen Dao fiir seine Lehren. Das Daodejing, schlussfolgerte Strauss, sei
also ein religioser Text. Laozis Grundvorstellungen seien theosophisch
und daher sei er der Gruppe von Denkern zuzurechnen, die man Mysti-
ker nenne. Menschen wenden sich der Theosophie nicht aufgrund frei-
williger Wahl oder duflerer Beeinflussung zu, sondern aus einer religits
motivierten individuellen Neigung heraus. Das theosophische Denken
deckt nicht gottliche Wahrheit auf, sondern priift sie anhand des religio-
sen Erbes. Nun besitzt China aber keinen Korpus religidser Literatur, der
sich auf die Existenz und die Aktivititen des Hochsten Wesens in seiner
Beziehung zu Mensch und Geschichte bezieht. Von Strauss war jedoch
der Meinung, dass in verschiedenen chinesischen Werken, einschlief3lich

89. Rudolf G. Wagner, The Craft of a Chinese Commentator. Wang Bi on the Laozi, Alba-
ny 2000. Dieser Band ist der erste von drei Binden.

90. Ich stiitze mich im Folgenden auf meinen fritheren Essay »Martin Buber and Tao-
isme, S. 458-459.



38 Einleitung

dem Daodejing (wo sie in der Form gereimter Hymnen und Lieder auf-
treten), religiose Traditionen zur Sprache kommen.”

Nachdem er nun das Daodejing als religiosen Text definiert hatte,
konnte von Strauss ohne weiteres den Dao mit Gott identifizieren. Lao-
zi, so behauptete er, hatte ein tiefes »Gottesbewusstsein«, das zu jener
Zeit nur in China und unter dem Volk Israel existierte. Aus diesem
Grund bezeichnete er den Dao als »Wesen«. Es ist daher auch kaum ver-
wunderlich, dass von Strauss schlussfolgerte, die Chinesen des Altertums
seien Monotheisten und keine Polytheisten gewesen. Ihre Verehrung von
Naturgottheiten habe nichts mit Polytheismus zu tun, sondern dhnele
vielmehr der Verehrung von Heiligen und Engeln im Katholizismus.*
Von Strauss ging auflerdem davon aus, dass das Daodejing als ein au-
thentischer Text bewahrt wurde und den Lehren des Buches aufgrund
der unzuverladssigen chinesischen Interpretationen (und vermutlich auch
der der westlichen Leser) erst jetzt Gentige getan werden konne.*

Wenn auch Buber nicht alle zweifelhaften Annahmen von Strauss’ ak-
zeptierte, so glaubte auch er, dass er es mit einem sehr alten, authenti-
schen Text zu tun habe. Sein exegetischer Ausflug fand in der Form eines
laufenden und oft interlinearen Kommentars statt. Gelegentlich nahm er
Bezug auf die Kommentare anderer Ubersetzer, und einige Abschnitte
stlitzen sich in groflem Maf3e auf Strauss. Eine ganze Reihe von Themen
werden in den von ihm ausgewihlten Kapiteln behandelt: die Definition
des Dao, Finheit, Wesen des Staates. Obwohl Buber die oft zweifelhafte
Ubersetzung von Strauss’ benutzte, leistete sein Kommentar zu jener Zeit
einen wichtigen Beitrag, da er versucht, das Daodejing in einen weiteren
philosophischen Diskurs einzubinden. Noch deutlicher als in seinem
»Nachwort« zum Zhuangzi aus dem Jahr 1910 verweist Buber auf Ver-
bindungen zur jiidischen und westlichen Philosophie und stellt Beziige
her zur Lage in Europa nach dem Ersten Weltkrieg. Auf diese Weise ver-
suchte er, dem Daodejing zeitgendssische Relevanz zu verleihen.

Wie Strauss so betrachtet auch Buber das Daodejing als einen religio-
sen Text, der im religiosen Sinne interpretiert werden muss. Aber im Ge-
gensatz zu Strauss setzt er nie explizit den Dao mit Gott gleich,* son-

91. Victor von Strauss und Torney, Lao-Tse’s Tao Te King, Leipzig 1924, S. xxvii, xlii,
XXX-XXXI.

92. Ebd., S.xxxv, xl, xliii. In seinem Argument hinsichtlich eines chinesischen Mono-
theismus schwingt die Einstellung einer Reihe von protestantischen Missionaren zu
dieser Zeit mit, die der Meinung waren, dass sie den Chinesen das Christentum zu-
riick brichten.

93. Victor von Strauss und Torney, Essays zur Allgemeinen Religionswissenschaft, Hei-
delberg 1879, S. 82 u. 108.

94. Strauss und Torney, Lao Tse’s Tao Te King, Anm. 1, S. 3, besagt unmissverstindlich,



Einleitung 39

dern spricht ihm lediglich die Eigenschaft des Géttlichen zu. Er wihlt
auflerdem, wenn er iiber die Transzendenz und Immanenz des Dao (Ka-
pitel 21) spricht, seine Worte mit grof8er Vorsicht, besonders wenn es
um die Frage geht, ob yi, xi und wei das Tetragrammaton im Daodejing
reprisentieren, wie dies ein Jahrhundert zuvor von westlichen Uberset-
zern angenommen und von Strauss wiederholt worden war.®> Buber zog
es vor zu betonen, der Dao sei nicht greifbar, widersetze sich jeder Defi-
nition und werde am besten als Leere und Nicht-sein (Kapitel 11) be-
schrieben. Er warne auch davor, den Dao als Abstraktum zu betrachten:
im Gegenteil, er sei nicht abstrakt, sondern ein wirkliches Sein, aus dem
die Realitdt des Seins abgeleitet werde (Kapitel 21). Der Dao als eine ma-
nifestierte und immanente Erscheinung nimmt in Bubers Kommentar
eine wichtige Position ein. Die stindige und ewige Aktualisierung des
Dao ist nach Bubers Sicht Schopfung, und Schopfung ist ein stindiger,
fortwihrender Prozess (Kapitel 21).°° Ahnlich wie im Nachwort seiner
Zhuangzi-Ubersetzung vierzehn Jahre zuvor nahm Buber in Ascona
hiufig auf das Konzept des Nicht-tun (wuwei) Bezug. Die daoistische
Vorstellung vom aktiven Nicht-tun (wei wuwei) oder Tun Nicht-tun als
ein Rezept fiir das Leben in der wirklichen Welt wurde zu einem zuneh-
mend bedeutenden Bestandteil seines Denkens. So war die Vorstellung
von wuwei bereits in seiner kurz zuvor abgeschlossenen Schrift Ich und
Du integriert.””

Vielleicht weil Buber das Daodejing als diesseitigen und nicht als my-
stischen Text interpretierte, widmete er den Abschnitten (insgesamt
sechs Kapitel: 29, 30, 57, 61, 78 u. 80), die sich mit der Gesellschaft und
dem Staat beschiftigen, betrachtliche Aufmerksambkeit.”® Seine Diskus-
sion umfasst auch Kapitel 80, eines der bekanntesten Kapitel, mit seiner
expliziten These tiber den idealen kleinen Staat. Nach diesem Kapitel
sind die Bewohner eines kleinen Staates mit ihrem Leben zufrieden. Sie
wiinschen keinen Umgang mit Auswirtigen und haben vor allem keine
Gelegenheit, Waffen zu gebrauchen, wie es im Daodejing heifdt.” Dass

dass der Dao gleichbedeutend mit Gott ist. Noch 1957 war wenigstens ein anderer
Ubersetzer ins Deutsche dhnlicher Ansicht. Siehe Florian C. Reiter, Some Conside-
rations about the Reception of the Tao-Te-Ching in Germany and China, Oriens 35
(1996), S. 281-297.

95. Strauss und Torney, Lao Tse’s Tao Te King, S. 61-69; siche auch Eber, Martin Buber
and Taoism, S. 400-401.

96. Siehe auch Schaeder, Martin Buber, S. 76-78, fiir Bubers Ansichten iiber den Dao.

97. Martin Buber, Ich und Du, z.B. S. 91. Ich danke Paul Mendes-Flohr, mich auf die-
sen Abschnitt aufmerksam gemacht zu haben.

98. Die folgende Diskussion stiitzt sich auf Eber, Martin Buber and Taoism, S. 461-462.

99. Das Kapitel ist eine direkte Antwort auf die unruhigen Bedingungen wihrend eines



40 Einleitung

Bubers Kommentare zu diesem Kapitel nicht die Verwendung von Waf-
fen und also den Krieg verurteilen, ist zumindest verwunderlich. Man
konnte erwarten, dass er gerade hier eine pazifistische Einstellung pro-
klamieren wiirde. Aber vielleicht wollte er sich in der Diskussion dieser
sechs Kapitel vor allem auf die Organisation des Staates, die Beziehun-
gen der Staaten untereinander und das Wesen der Gesellschaft konzen-
trieren.

Staat bedeutete fiir Buber Gemeinschaft. Aber nicht eine Gemeinschaft
als eine Endsumme von Individuen, sondern eher als ein miteinander
Verbundensein und gemeinsames Handeln. Eine derartige Gemeinde wi-
dersetzt sich der Dominanz einer Person, da sie sich aus der Beziehung
ihrer Mitglieder zu der im Mittelpunkt stehenden Person konstituiert.
Buber entwickelt jedoch keine Theorie des politischen Staates oder der
Autoritit, noch bestimmt er, in welchem Ausmafl der Heilige der Herr-
scher ist. In Kapitel 49 spricht er vielmehr den Messianismus an: Der
Messianismus des Daodejing beziehe sich zwar auf den Heiligen, aber al-
le Messianismen spiegelten in der Endanalyse die Sehnsucht nach einem
Konig wieder. Anschlieffend fiigt Buber die Interpretation des Messias
als Konig hinzu: Die Position des Messias sei die eines Vermittlers zwi-
schen Gott und der Welt; er iibernehme sowohl Verantwortung wie
Schuld und fille die zwischen Gott und der Welt entstandene Liicke
(Kapitel 78). An anderer Stelle spricht er davon, dass sich die Auflosung
der Gemeinschaft aus religiésen Griinden vollzog — aufgrund eines Man-
gels an Glauben, nicht aber des Glaubens an Gott, sondern aufgrund
eines Mangels an Glauben an die Realitit.

In diesen Kapiteln iiber Staat und Gesellschaft bezieht Buber sich nicht
auf die Kommentare von Strauss, sondern fithrt freie und weitldufige
Diskussionen, einschliefflich solchen zu zeitgengssischen Ereignissen. Er
war sichtlich daran interessiert, die Bedeutung des Daodejing und dessen
Anwendbarkeit auf die Welt seiner Tage zu priifen. Seine Diskussion von
Kapitel 61 beschiftigt sich daher unter anderem mit dem Problem So-
wijetrusslands, wo er sechs Jahre nach der bolschewistischen Revolution
einen Prozess der Dehumanisierung erkannte. Der Mensch, sagt Buber,
wird dort nicht in seiner Beziehung zu anderen oder dem Leben seiner
Gemeinschaft gesehen, sondern als Ridchen in einem riesigen, brutalen
und sinnlosen Getriebe. Seiner Meinung nach war der Erste Weltkrieg
aufgrund der »Fiktion der gegenseitigen Bedrohung« ausgebrochen.

Grof3teils der Epoche, in der das Daodejing seine endgiiltige Form annahm. Es
herrschte Krieg und eine Reihe von Staaten tibten mit ihren Waffen zusehends Kon-
trolle iiber kleinere und schwichere Staaten aus.



Einleitung 41

Einige gaben vor, Pazifisten zu sein, andere taten, als arbeiteten sie an
Plidnen, aber die meisten Menschen handelten, wie es ihnen im jeweili-
gen Moment zweckdienlich schien. (Kapitel 30)

Kunst wird von Buber nur einmal im Verlauf seiner Vortrige erwihnt
(und auch nur fliichtig in Kapitel 21), und zwar weist er darauf hin, dass
der Daoismus erst zu einer spiteren Zeit in der Landschaftsmalerei auf-
tritt. Der seinen Vortragen folgende Essay wirft allerdings eine interessan-
te Frage tiber Kunst auf.!® Besteht das Erschaffen eines Kunstwerkes, so
fragt Buber dort, nicht eher im Entdecken oder Finden der Bilder fiir
dieses Werk im Kiinstler selbst? Und wenn dem so ist, wie sind solche
inneren Bilder mit den Bildern innerhalb des Dao verbunden?'°! Die Fra-
ge ist deshalb interessant, weil sie moglicherweise bezugnehmend auf
Aussagen iiber Kunst von Richard Wilhelm entstanden ist. Zwischen
1926 und 1929 hielt Wilhelm eine Reihe von Vortrigen tiber das Buch
der Wandlungen am China-Institut, darunter einen iiber Kunst: »Der
Geist der Kunst nach dem Buch der Wandlungen«. In diesem Vortrag zi-
tiert Wilhelm eine Malerin, die den kreativen Prozess als einen inneren
Prozess beschrieb, »Das Bild sitzt hier zwischen den Augen«, und den
Prozess der Ubertragung des Bildes auf die Leinwand als einen rein tech-
nischen Prozess der Ausfithrung.'” Dass beide Minner die Frage des
kreativen Prozesses angeschnitten haben, ist sicher kein Zufall, und die
Annahme liegt nahe, dass Kunst und Kreativitit zu den Themen ge-
horten, die im China-Institut diskutiert wurden.

4. »China und wir«

Abgesehen von seiner Ubersetzung von Kapiteln aus dem Daodejing ins
Hebriische im Jahr 1942, beschiftigte sich Buber 1928 noch einmal mit
dem Daoismus. Die Gelegenheit ergab sich im Oktober anlésslich der
Zusammenkunft des China-Instituts in Frankfurt, bei der Richard Wil-
helm als Hauptredner auftrat.!®® Wilhelms drei 6ffentliche Vortriage be-

100. Es handelt sich um einen Text aus dem Anhang der Mitschrift von Bubers Vortrigen
unter dem Titel »Von den Urbildern: Vom Kuenstler und dem religioesen Men-
schen«; in diesem Band, S. 273-278.

101. Ebd.

102. Richard Wilhelm, Wandlung und Dauer, die Weisheit des I Ging, Disseldorf u. Koln
1956, S. 49.

103. MBA Arc. Ms. Var. 350, Zayin 119. Die Zusammendkiinfte, allem Anschein nach
bedeutende gesellschaftliche und politische Ereignisse, die zweimal jihrlich — im
Frithjahr und Herbst — abgehalten wurden, wurden im Jahr 1928 von prominenten
Personlichkeiten besucht, einschliefSlich Angehorigen des Deutschen Aulenministe-



