
Bibel und Frauen in der Frühen Neuzeit: 
Terminologische Vorbemerkungen 

 
Christian Handschuh – Ines Weber – Christian Wiesner 

 
Der vorliegende Sammelband nimmt eine für den deutschen Diskursraum mehrfach 
herausragende und zugleich ungewöhnliche Perspektive ein und bedarf insofern einiger 
einführender Bemerkungen. Grundsätzlich verfolgt das Werk ein epochenübergreifen-
des, in seiner Anlage innovatives Konzept: Sowohl die Bibelrezeption als auch insbe-
sondere die Bibelrezeption von Frauen ist für die Zeit spätmittelalterlicher Reformbe-
wegungen bis hin zu Reformation und Nachreformationszeit bislang kaum bis gar nicht 
erforscht; allein schon deshalb ist das Unternehmen, epochenübergreifend die Bibelre-
zeption von Frauen in Südeuropa zu erforschen und dazu einen Überblick vorzulegen, 
mehr als verdienstvoll und ergiebig. Für die deutsche Leserin und den deutschen Leser 
bieten die Beiträge dieses Bandes allerdings eine terminologische bzw. forschungsge-
schichtliche Herausforderung.  

Hintergrund ist, dass gerade die südeuropäische Katholizismusforschung für deut-
sche Kirchenhistoriker*innen, zumal in dem hier behandelten Zeitraum zwischen dem 
ausgehenden 15. und dem 17. Jahrhundert, noch weitgehende Terra incognita ist. Zwar 
gibt es deutliche Indizien für eine wachsende Forschungsvernetzung1 der unterschied-
lichen europäischen Katholizismen, doch erstrecken sich diese vornehmlich auf Ita-
lien2, das als Referenzpunkt der Reformation und der Konfessionalisierungszeit auch 
aus der Perspektive der deutschen Reformationsforschung immer von Interesse war. 
Gerade deshalb ist es von Herausgeber*innenseite notwendig, auf einige Besonderhei-
ten in den Publikationen der hier versammelten Autor*innen hinzuweisen. 

Bei der Lektüre der Aufsätze fällt der/dem deutschsprachigen Leser*in vor allem 
die sehr heterogene Verwendung der Epochenbezeichnungen auf. Hier genutzte Inter-
pretationsbegriffe wie „Zeitalter der Reform“ oder „Gegenreformation“, wie die Epo-
che der Reformation und die postreformatorischen innerkatholischen Reaktionen häu-
figer bezeichnet werden, klingt für deutsche Ohren ungewohnt bis überholt. Zurückzu-
führen ist dies auf die Sonderentwicklung, die der deutsche im Gegensatz zum italieni-
schen und spanischen Forschungsraum genommen hat. Hier etablierte sich als for-
schungsleitender Theoriebegriff seit den 1980er Jahren das Konfessionalisierungspara-
digma, das seither zuerst die sozialgeschichtliche, danach die kulturhistorische For-
schung geprägt hat3 und mit so prominenten Namen wie Ernst Walter Zeeden4, Wolf-
                                                 
1  Vgl. etwa das epochen-, konfessions- und länderübergreifende Projekt einer „Geschichte des 

Christentums“ von Jean-Marie Mayeur, Charles Pietri, André Vauchez und Marc Venard: 
Histoire du christianisme des origines à nos jours (hg. v. Jean-Marie Mayeur et al.; 14 Bde.; 
Paris: Desclée, 1990–2001); dt. Ausgabe: Die Geschichte des Christentums: Religion – Poli-
tik – Kultur (hg. v. Norbert Brox et al.; 14 Bde.; Freiburg i. Br. u. a.: Herder, 1991–2010). 

2  Vgl. vor allem die im Rahmen des DFG-Langfristvorhabens entstandenen Arbeiten zur 
Römischen Indexkongregation von 1542 bis 1966 am Seminar für Mittlere und Neuere Kir-
chengeschichte in Münster. 

3  Das Konfessionalisierungsparadigma: Leistungen, Probleme, Grenzen (hg. v. Thomas 
Brockmann; Münster: Aschendorff, 2013). 



Christian Handschuh – Ines Weber – Christian Wiesner 8

gang Reinhard5 und Heinz Schilling6 verbunden ist. Obwohl bereits früh aufgrund von 
vermeintlichem Etatismus7 und Nähe zur Modernisierungstheorie8 mit massiver Kritik 
versehen, hat die Konfessionalisierungsthese insbesondere in der Kirchengeschichte 
nach 2000 eine intensive Rezeption erlebt und prägt die einschlägigen Handbücher bis 
heute.9 Die Kirchengeschichte zeichnet an dieser Stelle vor allem auch für eine Weiter-
entwicklung in Richtung auf kulturgeschichtliche Fragestellungen verantwortlich.10 
Die jetzigen Kirchenhistoriker*innengenerationen haben also in vollem Umfang den 
Umstieg auf einen der Profangeschichte entlehnten Deutungshorizont mitgemacht und 
sich bewusst und absichtlich von den stärker konfessionell geprägten Begrifflichkeiten 
einer „Katholischen Reform“ oder „Gegenreformation“ verabschiedet.11  

Ein kurzer Blick auf die jeweiligen europäischen Länder nach der Reformation 
zeigt aber, wie stark die deutschsprachige Kirchengeschichte hier Teil eines Sonder-
diskurses ist: Außerhalb dieser Diskursgemeinschaft ist der Begriff der Konfessionali-
sierung kaum rezipiert worden; erst in den letzten Jahren finden sich Tendenzen, den 
Begriff auch außerhalb Deutschlands zu verwenden.12 Man darf gespannt sein, wie sich 

                                                                                                                                  
4  Ernst Walter ZEEDEN, „Grundlagen und Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubens-

kämpfe“, HZ 185 (1958): 249–299; DERS., Konfessionsbildung: Studien zur Reformation, 
Gegenreformation und katholischen Reform (Stuttgart: Klett-Cotta, 1985). 

5  Wolfgang REINHARD, „Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des 
konfessionellen Zeitalters“, ZHF 10 (1983): 257–277; Die katholische Konfessionalisierung 
(hg. v. dems. und Heinz Schilling; Münster: Aschendorff, 1995). 

6  Heinz SCHILLING, „Die Konfessionalisierung im Reich: Religiöser und gesellschaftlicher 
Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620“, HZ 246 (1988): 1–45; Die katholische 
Konfessionalisierung. 

7  Vor allem Heinrich Richard SCHMIDT, Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert (München: 
De Gruyter, 1992); DERS., „Sozialdisziplinierung? Ein Plädoyer für das Ende des Etatismus 
in der Konfessionalisierungsforschung“, HZ 265 (1997): 639–682. 

8  Harm KLUETING, „„Zweite Reformation“ – Konfessionsbildung – Konfessionalisierung: 
Zwanzig Jahre Kontoversen und Ergebnisse nach zwanzig Jahren“, HZ 277 (2003): 309–341. 

9  Vor allem Andreas HOLZEM, Religion und Lebensformen: Katholische Konfessionalisierung 
im Sendgericht des Fürstbistums Münster (Paderborn: Schöningh, 2000); zahlreiche weitere 
Aufsatzveröffentlichungen. 

10  DERS., „Katholische Konfessionalisierung – ein Epochenphänomen der Frühneuzeit zwi-
schen Spätmittelalter und Aufklärung“, in: Die Frühe Neuzeit als Epoche (hg. v. Helmut 
Neuhaus; München: Oldenbourg, 2009), 251–289; Andreas HOLZEM, „Die Konfessionsge-
sellschaft: Christenleben zwischen staatlichem Bekenntniszwang und religiöser Heilshoff-
nung“, ZKG 110 (1999): 53–85. 

11  Andreas HOLZEM und Thomas KAUFMANN, „„Konfessionalisierung“ und „konfessionelle 
Kulturen“: Der Prozess der Bekenntnisbildung“; Andreas HOLZEM, „Europäische Grundlagen 
einer katholischen Konfessionalisierung“; DERS., „Konfessionelle Kulturen in katholischen 
Territorien“; DERS., „Krisen der Konfessionalisierung“, in: Ökumenische Kirchengeschichte, 
Bd. 2: Vom Hochmittelalter bis zur frühen Neuzeit (hg. v. Thomas Kaufmann und Raymund 
Kottje; Darmstadt: WBG, 2008), 337–340, 355–372, 405–419, 419–429. Vgl. auch das aktuel-
le Standardwerk: Andreas HOLZEM, Christentum in Deutschland 1550–1850: Konfessionali-
sierung – Aufklärung – Pluralisierung (2 Bde.; Paderborn: Schöningh, 2015). 

12  Vgl. die umfangreiche Liste bei Cornel ZWIERLEIN, „Konfessionalisierung europäisch, glo-
bal als epistemischer Prozess: Zu den Folgen der Reformation und zur Methodendiskus-



Bibel und Frauen in der Frühen Neuzeit 9

hier der komparative Diskurs verändern wird. Gerade in Italien und Spanien13 stellte 
sich jedoch die Frage nach einer konfessionellen Pluralität gar nicht erst, hier trifft der 
Begriff „Katholische Reform“ sehr viel mehr den Kern der Vorgänge: Statt ganzer 
Staaten oder zumindest größerer Bevölkerungsgruppen, deren Glaubenswechsel für 
Mitteleuropa typisch waren, ist Nicht-Katholizität hier eher ein Phänomen Einzelner 
oder auch einzelner, aber höchst heterogener und bibelhumanistisch geprägter Reform-
kreise, die einige der Ideen der Reformation rezipierten.14 Das für Deutschland aber 
typische Element einer Verknüpfung mit der entstehenden bzw. sich entwickelnden 
Territorialstaatlichkeit findet sich dagegen nicht.   

Aufgrund der sehr unterschiedlichen Forschungskontexte der Autor*innen des 
Sammelbandes haben sich die Herausgeber*innen deshalb entschlossen, an dieser Stel-
le nicht redigierend einzugreifen und die verwendeten Begriffe an den deutschen 
Sprachgebrauch anzupassen. An vielen Stellen wäre ein solcher Eingriff schlicht sinn- 
und   interpretationsentstellend gewesen. Dieses Vorgehen unterstützend ist abschlie-
ßend zusätzlich darauf zu verweisen, dass momentan auch in neueren deutschen Publi-
kationen alles andere als eindeutig geklärt scheint, ob und wie sich die Konfessionali-
sierungsforschung weiter entwickeln wird. Sowohl Harm Klueting15 als auch Cornel 
Zwierlein16 und allen voran Peter Hersche17 haben in den letzten Jahren die Konfessio-
nalisierungsforschung für im Grunde genommen überholt erklärt, und im Gegensatz 
zum kirchenhistorischen Diskurs18 scheint das für den profanhistorischen Kontext auch 

                                                                                                                                  
sion“, in: Reformation und Recht (hg. v. Christoph Strohm; Tübingen: Mohr Siebeck, 2017), 
1–51, hier 6 (FN 12). 

13  Vgl. den instruktiven Beitrag von Ludolf PELIZAEUS, „Die iberische Halbinsel und die Ko-
lonien zwischen Konfessionalisierung und Sonderweg“, in: Das Konfessionalisierungspara-
digma, 203–220. 

14  Zum evangelismo bzw. spiritualismo in Italien vgl. im vorliegenden Band den eröffnenden 
Aufsatz von VALERIO und HERZIG sowie darüber hinaus Paolo SIMONCELLI, Evangelismo 
italiano del Cinquecento: Questione religiosa e nicodemismo politico (Rom: Istituto storico 
italiano per l’età moderna e contemporanea, 1979); Klaus GANZER, Die religiösen Bewe-
gungen im Italien des 16. Jahrhunderts (Münster: Aschendorff, 2003); Maria FORCELLINO, 
Michelangelo, Vittoria Colonna e gli „spirituali“: Religiosità e vita artistica a Roma negli 
anni Quaranta (Rom: Viella, 2009). 

15  Harm KLUETING, „Glaubensspaltung – Konfessionsbildung – Konfessionalisierung: Theo-
logische und historische Perspektiven“, in: Das Konfessionalisierungsparadigma, 45–65. 

16  ZWIERLEIN, „Konfessionalisierung europäisch“. 
17  Peter HERSCHE, Muße und Verschwendung: Europäische Gesellschaft und Kultur im Ba-

rockzeitalter (2 Bde.; Freiburg i. Br.: Herder, 2006). Zum aktuellen Stand der Kontroverse 
zwischen Hersche und Wolfgang Reinhard als einem der Architekten des Konfessionalisie-
rungskonzepts: Peter HERSCHE und Wolfgang REINHARD, „Wie modern ist der Barockka-
tholizismus? Eine Disputation zwischen Peter Hersche und Wolfgang Reinhard“, in: Das 
Konzil von Trient und die katholische Konfessionskultur (1563–2013): Wissenschaftliches 
Symposium aus Anlass des 450. Jahrestages des Abschlusses des Konzils von Trient, Frei-
burg i. Br. 18.–21. September 2013 (hg. v. Peter Walter und Günther Wassilowsky; Müns-
ter: Aschendorff 2016), 489–518. 

18  Wenngleich es auch hier kritische Rückmeldungen gibt. Vgl. beispielsweise Klaus UNTER-

BURGER, Das Bayerische Konkordat von 1583: Die Neuorientierung der päpstlichen 



Christian Handschuh – Ines Weber – Christian Wiesner 10 

durchaus zuzutreffen. Ferner arbeiten sowohl Überblickswerke als auch neuere Lexi-
konartikel19 nach wie vor mit dem Begriff der Katholischen Reform20, des konfessio-
nellen Zeitalters21 oder gar der Gegenreformation.22 Und: Neben der etablierten und gut 
durchbuchstabierten, kulturgeschichtlich verstandenen Konfessionalisierung als Chris-
tentumsgesellschaft23 und dem gegenwärtig stark diskutierten Kombinationsterminus 
Konfessionskultur24 bietet der Begriff nach wie vor Möglichkeiten einer interpretativen 
Weitung. Es ist jedenfalls Cornel Zwierlein zuzustimmen, dass eine erneute Reflexion, 
und zwar durchaus in der von ihm intendierten europäischen und globalen Perspektive, 
dringend notwendig wäre. Seine Beobachtung, dass die innereuropäischen Entwick-
lungen (Katholiken, Lutheraner, Calvinisten) Auswirkungen bis in die orthodoxen 
Ostkirchen zeigten und einen vom Westen ausgehenden konfessionellen Selbstverge-
wisserungsprozess führten, und somit eine innerchristliche Konfessionalisierung um 
Momente einer interchristlichen Konfessionalisierung und einer Außenwirkung im 
globalen Kontext (Amerika, Afrika und Asien) zu begreifen, ist mehr als bedenkens-
wert.25 

                                                                                                                                  
Deutschlandpolitik nach dem Konzil von Trient und deren Konsequenzen für das Verhältnis 
von weltlicher und geistlicher Gewalt (Stuttgart: Kohlhammer, 2006). 

19  Konstantin LINDNER und Damien TRICOIRE, Katholische Reform/Gegenreformation 
(https://www.bibelwissenschaft.de/de/stichwort/100274/; Zugriff am 15.05. 2018). 

20  Rolf DECOT, „Katholische Reform“, in: Enzyklopädie der Neuzeit 6 (2007): 454–461. 
21  Harm KLUETING, Das konfessionelle Zeitalter: Europa zwischen Mittelalter und Moderne 

(Darmstadt: WBG, 2007); Cornel ZWIERLEIN, „(Ent)konfessionalisierung (1935) und Kon-
fessionalisierung (1981)“, Archiv für Reformationsgeschichte 98 (2007): 199–230. 

22  Dieter J. WEISS, Katholische Reform und Gegenreformation: Ein Überblick (Darmstadt: 
WBG, 2005); Rudolf LEEB, „Der Streit um den wahren Glauben – Reformation und Gegen-
reformation in Österreich“, in: Geschichte des Christentums in Österreich (hg. v. dems. et 
al.; Wien: Ueberreuter, 2013), 145–279; Staatsmacht und Seelenheil: Gegenreformation und 
Geheimprotestantismus in der Habsburgermonarchie (hg. v. Rudolf Leeb, Susanne C. Pils 
und Thomas Winkelbauer; Wien: Oldenbourg, 2007). 

23  Holzem, Christentum in Deutschland, Bd. 1, 3–31. 
24  Es wird sich erst noch zeigen müssen, ob der derzeitige Diskurs über „Konfessionskultur“ 

auch dazu führen wird, das Konfessionalisierungsparadigma weiter zu modifzieren oder gar 
abzulösen – wobei die neue Deutekategorie keineswegs beabsichtigt, grundlegende Anlie-
gen und Erkenntnisse der Konfessionalisierungsforschung zu verwerfen: Thomas KAUF-

MANN, Konfession und Kultur: Lutherischer Protestantismus in der zweiten Hälfte des Re-
formationsjahrhunderts (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006), 7–26; Frühneuzeitliche Konfes-
sionskulturen (hg. v. dems., Anselm Schubert und Kaspar von Greyerz; Gütersloh: Güters-
loher Verlagshaus, 2008); Andreas HOLZEM, „Katholische Konfessionskultur im Westfalen 
der Frühen Neuzeit: Glaubenswissen und Glaubenspraxis in agrarischen Lebens- und Erfah-
rungsräumen“, Konfessionelle Kulturen in Westfalen/Westfälische Forschungen. Zeitschrift 
des Westfälischen Instituts für Regionalgeschichte des Landschaftsverbandes Westfalen-
Lippe 56 (2006): 65–87; Günther WASSILOWSKY, „Das Konzil von Trient und die katho-
lische Konfessionskultur: Zur Einführung“, in: Das Konzil von Trient und die katholische 
Konfessionskultur, 1–29. 

25  Vgl. Zwierlein, „Konfessionalisierung europäisch“. 



Bibel und Frauen in der Frühen Neuzeit 11 

Dank 
 
An der Entstehung des vorliegenden Werkes haben viele Personen und Institutionen 
mitgewirkt, denen das Herausgeber*innenteam des deutschen Bandes zu aufrichtigem 
Dank verpflichtet ist: An erster Stelle danken wir den Autor*innen für ihre Beiträge 
und Kooperation. Ohne ihr rasches Mitwirken bei den Korrekturen wäre das Projekt 
wohl nicht in dem eng gesteckten Zeitplan der Schlussphase realisierbar gewesen. Be-
sonders dankbar sind wir auch der Übersetzerin Gabriele Stein für ihre kompetente 
Arbeit. Für die Erstellung des Literaturverzeichnisses sei auch ganz herzlich den Hilfs-
kräften des Instituts für Kirchengeschichte und Patrologie der Katholischen Privatuni-
versität Linz, Rebekka Sturmbauer und Doris Kastner, gedankt. 

Den Hauptherausgeberinnen des Projekts „Die Bibel und die Frauen“, insbesondere 
Irmtraud Fischer, gebührt unser Dank, dass sie unsere Arbeit mit Rat und Tat begleitet 
haben. Ebenso sei auch der Katholisch-Theologischen Fakultät und dem Vizerektorat 
für Forschung und Nachwuchsförderung wie auch dem Vizerektorat für Personal, Per-
sonalentwicklung und Gleichstellung der Karl-Franzens-Universität Graz in besonderer 
Weise für die Unterstützung gedankt. Last but not least bedanken wir uns herzlich 
beim Kohlhammer Verlag, namentlich bei Florian Specker, für die freundliche und 
unkomplizierte Zusammenarbeit bei der Drucklegung des Bandes. 

         Köln – Linz, Juli 2018



 

 

Die Bibel, die Frauen und die Krise des neuzeitlichen Europa 
 

Adriana Valerio 
Universität Neapel Federico II 

 
Vorbemerkung 
 
Die Bibel und die ihr zugesprochene Autorität bildeten das zentrale Problem, auf dem 
die Neuzeit aufbaute, denn die Schrift und ihre korrekte Auslegung waren der Anlass 
zur Spaltung Europas und der Christenheit, weil sie Konflikte zwischen den Konfessio-
nen verursachten, die aus diesen Texten unterschiedliche Inspirationen schöpften und 
aus diesen Inspirationen wiederum unterschiedliche Lehraussagen und ekklesiologische 
Praktiken ableiteten. Überdies wagte das laikale Denken seine ersten Schritte und dis-
tanzierte sich – seit Lorenzo Valla in seinen Adnotationes (1444)1 einen kritischen Blick 
auf die heiligen Texte geworfen hatte – zunehmend und unaufhaltsam von deren apolo-
getischer und dogmatischer Verwendung. So gesehen markierten die philologische Her-
angehensweise, die historische Sensibilität und die veränderten philosophischen Voraus-
setzungen, die der Humanismus geschaffen hatte und die später in die Aufklärung ein-
münden sollten, einen langen und gewundenen Weg in die Unabhängigkeit von der Au-
torität der Kirche und bereiteten den Boden für die historisch-kritische Methode des 19. 
Jahrhunderts. 

Der Beitrag, den die Frauen zur Geburt des modernen Europa geleistet haben, ist 
schwierig zu bewerten. Gewiss waren sie sowohl Protagonistinnen als auch Opfer der 
ideologischen und institutionellen Zusammenstöße, die jenes komplexe Gebilde aus 
Werten und Idealen hervorgebracht haben, das dann wiederum maßgeblich an der Aus-
differenzierung des modernen menschlichen Subjekts beteiligt war. Denn die Jahrhun-
derte, die hier untersucht werden sollen – das 15. bis 17. Jh. –, sind für die Genderfor-
schung von entscheidender Bedeutung: In dieser Zeit werden die wesentlichen Bausteine 
der beiden Geschlechtsidentitäten herausgearbeitet und benutzt, um in ironischen und 
zuweilen bitterbösen Distanzgefechten über die charakteristischen Merkmale der männ-
lichen und der weiblichen Natur nachzudenken. Auch in diesem Fall ist die Interpreta-
tion bzw. Rezeption der Bibel ein Schauplatz von Konfrontation und Konflikt, und wird 
als Arsenal von Argumenten für die eigene Sache genutzt. Disputationen, Traktate, Dia-
loge und satirische Kleinschriften argumentieren pro und kontra Gleichheit oder asym-
metrische Ungleichheit der Geschlechter, und es entsteht ein Repertoire an Werken, die 
mit vollen Händen aus der Heiligen Schrift schöpfen. Denken wir nur an die Überlegun-
gen der engagierten und gelehrten Isotta Nogarola (1418‒1466), die in ihrer Schrift De 
pari aut impari Evae atque Adae peccato2 ein öffentliches Gespräch mit dem Literaten 

                                                 
1  Die Adnotationes von Lorenzo Valla (1444) wurden 1505 von Erasmus publiziert. Darin stellt 

Valla mittels einer antiaristotelischen und antischolastischen Position die Historizität der 
Sprache wieder her und legt so den Grundstein für eine neue, nicht von der Brille des Dog-
matismus verzerrte Lesart der antiken Texte. 

2  Vgl. Margaret L. KING, „Isotta Nogarola, umanista e devota (1418‒1466)“, in Rinascimento 



Adriana Valerio 

 

14 

Ludovico Foscarini beginnt, um „die Frau“ von der Last der Erbsünde zu befreien. Ihrer 
Ansicht nach wurde sie nicht aus Machthunger, sondern aus Wissensdurst begangen: 
„Eva [...] strebte nicht danach, Gott an Macht, sondern nur an Erkenntnis des Guten und 
Bösen gleich zu sein.“3 

Die später als Querelle des femmes bekannt gewordene Debatte, die sich, ausgehend 
von den Werken Christine de Pizans (Dit de la Rose, 1401 und Das Buch von der Stadt 
der Frauen, 1401‒1405) über die gesamte Neuzeit hinzog,4 wird Thema eines eigenen 
Bandes dieser Reihe sein und bildet lediglich den Hintergrund für die hier vorgelegte 
Untersuchung. In diesem Band geht es vielmehr darum, Hinweise auf eine kritische Hal-
tung der Frauen gegenüber dem heiligen Text in den Ländern der katholischen Welt 
(Italien, Spanien, Portugal, Frankreich, Österreich) vor und nach dem Konzil von Trient 
(1545‒1563) exemplarisch vorzustellen. 

 
 

1. Die Bibel, die Frauen und die Forderungen nach Reform 
 
1.1 Der Zugang der Frauen zum heiligen Text  

Nicht anders als im Altertum und im Mittelalter blieb die Bibel auch im Humanismus 
der Sinnhorizont, in dem Frauen und Männer ihr eigenes Dasein verorteten. Sie taten 
dies jetzt mit einem besonderen spirituellen Zugang, der aus dem immer dringenderen 
Bedürfnis erwuchs, direkt aus den heiligen Texten zu schöpfen, und diese in ihrer Un-
mittelbarkeit zu rezipieren. Zeitgleich mit den Forderungen der Devotio moderna, die 
                                                 

al femminile (hg. v. Ottavia Niccoli; Rom/Bari: Laterza, 1991), 4‒31. Zu Nogarolas in lateini-
scher Sprache verfassten Werken vgl. ISOTTAE NOGAROLAE VERONENSIS, Opera omnia quae 
supersunt... (hg. v. Eugen Abel; 2 Bde.; Wien/Budapest: apud Gerol et socios, 1886) und in der 
englischen Ausgabe: ISOTTA NOGAROLA, Complete writings: Letterbook, Dialogue on Adam 
and Eve, Orations (hg. u. übers. v. Margaret L. King u. Diana Robin; Chicago/London: Univer-
sity of Chicago Press, 2004). 

3  ISOTTAE NOGAROLAE VERONENSIS, Opera omnia, Bd. 2, 201f.: „Eva […] non appetivit se 
esse Deo similem in potentia, sed in scientia tantum boni et mali.“ 

4  Zur Querelle des femmes vgl. Joan KELLY, „Early Feminist Theory and the Querelle des 
Femmes. 1400‒1789“, Signs 1 (1982): 4‒28; Francine DAENENS, „Superiore perché inferiore: 
il paradosso della superiorità della donna in alcuni trattati italiani del Cinquecento“, in Tras-
gressione tragica e norma domestica. Esemplari di tipologie femminili della letteratura eu-
ropea (hg. v. Vanna Gentili; Rom: Edizioni di Storia e Letteratura, 1983), 11‒50; Elisabeth 
GÖSSMANN, „Die Gelehrsamkeit der Frauen im Rahmen der europäischen Querelle des Fem-
mes“, in Das Wohlgelahrte Frauenzimmer (hg. v. ders.; München: Iudicium, 1984), 7‒20; 
Valeria FERRARI SCHIEFER, La Belle Question (Luzern: Exodus, 1998) mit einer umfangrei-
chen Bibliographie. Der Band 6.3 der Reihe „Die Bibel und die Frauen“ ist diesem Thema 
gewidmet und wird von Angela Muñoz und Xenia von Tippelskirch herausgegeben werden. 
Christine verwendet die Bibel als moralischen Unterbau ihrer auf die Vorzüge der Frauen 
gegründeten utopischen Stadt: Christine DE PIZAN, Das Buch von der Stadt der Frauen (Mün-
chen: Deutscher Taschenbuch Verlag, 41995); vgl. Charity WILLARD, Christine de Pizan: Her 
Life and Works (New York: Persea Books, 1984). 



Die Bibel, die Frauen und die Krise des neuzeitlichen Europa 

 

15 

zwecks weiterer Verbreitung und Verstehbarkeit der Schrift auch aufseiten der Laien auf 
den Gebrauch der Volkssprache drängte, sorgten sich manche Intellektuelle um eine kor-
rekte Auslegung der christlichen (biblischen und patristischen) Quellen mit den geeig-
neten philologischen Methoden. Das muttersprachliche Idiom,– das sich schon seit dem 
13. Jahrhundert ausprägte und durchsetzte, erschien vor allem vielen Humanisten als das 
nötige sprachliche Medium, um die Wahrheiten des Glaubens zu verstehen, während das 
Lateinische ihrer Ansicht nach den subtilen Ausführungen der Akademiker überlassen 
bleiben sollte. 

Die Notwendigkeit, zum biblischen Originaltext zurückzukehren, verband sich also 
im Lauf des 16. Jahrhunderts mit der Forderung, diesen Text für alle, auch für Frauen, 
zugänglich zu machen. Zudem begünstigte die revolutionäre Erfindung des Buchdrucks 
mit beweglichen Lettern die Verbreitung von Büchern zum Privatgebrauch, die ein im-
mer größeres Publikum erreichten. Nicht zufällig gab Johannes Gutenberg als erstes 
Buch die lateinische Bibel heraus (1454‒1456). Zehn Jahre später erschien eine für den 
Verleger überaus erfolgreiche deutsche Übersetzung von Johann Mentelin. 

Es war mithin unvermeidlich, dass die Debatte darüber, ob man den Laien die Ver-
wendung der Bibel in der Volkssprache (in Auszügen oder einzelnen Büchern) gestatten 
sollte, in Europa noch lebhafter entbrannte als dies in der Vergangenheit schon gesche-
hen war. In den vorangegangenen Jahrhunderten waren Gemeinschaften wie die Wal-
denser und später die Hussiten und Lollarden, die ebendiese Lesepraxis unterstützt und 
favorisiert hatten, innerkirchlich gescheitert. Die Möglichkeit, dass die Gläubigen mit 
dem lebendigen Wort des heiligen Texts in Berührung kamen, bereitete der kirchlichen 
Institution keine geringen Sorgen. Sie fürchtete, die volkssprachlichen Übersetzungen 
könnten auf Kosten der Autorität von Kirche und Tradition einer persönlichen Interpre-
tation Vorschub leisten. 

Die erste vollständige Bibelübersetzung in Italien stammte von Nicolò Malerbi (Ve-
nedig 1471) und machte keinen Hehl aus ihrer Absicht, einen verständlichen Text ohne 
„irgendeinen Unterschied zwischen Mann und Frau oder nach Alter“ vorzulegen.5 

Auch Erasmus unterstrich in der Einleitung seiner Ausgabe des Neuen Testaments 
(Paraklesis, 1516) die Notwendigkeit, die Schrift wieder ins Zentrum zu stellen und in 
die gesprochene Sprache zu übersetzen, damit sie für jeden Christen eine Gelegenheit 
der direkten Erkenntnis und inneren Erneuerung werde. Die Botschaft Christi richtete 
sich an alle ohne Unterschied des Geschlechts und des Standes, damit alle sie verstehen 
können: „Ich würde wünschen, dass alle Weiblein [mulierculae] das Evangelium lesen, 
auch dass sie die Paulinischen Briefe lesen“6 ‒ das sind dieselben Weiblein, auf die schon 

                                                 
5  Epistola a Laurentio, 1478. Vgl. Edoardo BARBIERI, Le bibbie italiane del Quattrocento e del 

Cinquecento. Storia e bibliografia ragionata delle edizioni in lingua italiana dal 1471 al 
1600, Bd. I (Mailand: Editrice bibliografica, 1992), 37‒70; 43. Originalzitat: „alcuna diffe-
rentia de maschio o de femina o de età“. 

6  ERASMUS VON ROTTERDAM, In Novum Testamentum Praefationes. Paraclesis – Aufruf an den 
frommen Leser, in DERS., Ausgewählte Schriften, Bd. 3 (Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1967), 15. 



Adriana Valerio 16 

Jean Gerson (De laude scriptorum,1423)7 verwiesen hatte, als er verlangte, die Heilige 
Schrift in die Volkssprache zu übersetzen, und an die sich auch Girolamo Savonarola im 
Zuge seiner Renovatio Ecclesiae gewandt hatte, welche sich auf die zentrale Stellung 
und das Studium der Bibel gründete.8 

Auf der anderen Seite spiegelte auch das Programm der Kirchenreform, das Leo X. 
von Paolo Giustiniani und Pietro Quirini vorgelegt wurde (Libellus ad Leonem X, 1513), 
als wesentlichen Punkt das Anliegen wider, den Gläubigen den heiligen Text nahezu-
bringen: die weitverbreitete Forderung nach nationalsprachlichen Bibelübersetzungen, 
die dann tatsächlich innerhalb weniger Jahre entstanden: Luther übersetzte das Neue 
Testament (1522) und die ganze Bibel (1534) ins Deutsche, Lefèvre d’Etaples die Evan-
gelien ins Französische (1523), William Tyndale das Neue Testament (1526) und den 
Pentateuch (1530) ins Englische.9 

Noch in seinem Vorwort zur italienischen Fassung des Neuen Testaments von 1530 
betonte Antonio Brucioli10 die unersetzliche Bedeutung der Bibel für den christlichen 
Glauben und die Notwendigkeit ihrer Übersetzung, damit auch „eine Frau oder ein 
Schuhmacher“ sie mit einfachem Herzen verstehen könnten.11 

Offenbar standen Kirchenreform und Gebrauch der Volkssprache in einem engen Zu-
sammenhang. Die Bibel und ihre Übersetzungen erwiesen sich als der Pulsschlag dieser 
notwendigen Veränderung und Öffnung hin zu einer immer breiteren Beteiligung der 
Laien. Diese wurden nicht nur zum Indikator ihrer weiten Verbreitung und verstehenden 
Rezeption unter den Frauen, sondern, wie wir noch sehen werden, auch zu einem Hin-
 

7 Rursus oporteret libros ipsis etiam laicis et mulierculis propinare ut docerentur per se 
legendo eos, facta translatione ad vulgare suum si non aliter conciperent: Jean GERSON,  Œu-
vres complètes, Bd. 9 (hg. v. Palémon Glorieux; Paris: Desclée, 1973), 432. 

8 Für Savonarola war die zentrale Stellung der Heiligen Schrift im Leben des Christen entscheidend 
für die Reform der Kirche. Deshalb hatte er einerseits aus dem Kloster San Marco in Florenz ein 
aktives Zentrum für Bibelstudien gemacht, das der philologischen Forschung und der Kenntnis 
orientalischer Sprachen aufgeschlossen gegenüberstand; andererseits hatte er seine Predigttätig-
keit so angelegt, dass die von Leidenschaft, prophetischer Sensibilität und einer existentiellen Her-
meneutik getragenen Interpretationen für sein (auch weibliches) Publikum verständlich wurden. 
Vgl. Girolamo SAVONAROLA, Fede e speranza di un profeta (ausgew., eingel., übers. u. m. Anm. 
vers. v. Adriana Valerio; Mailand: Paoline, 1998) und zuletzt: Donald WEINSTEIN, Savonarola: 
The Rise and Fall of a Renaissance Prophet (New Haven: Yale Univ. Press, 2011). 

9 Die erste Bibel in kastilischer Sprache ist die Biblia Alfonsina (1270‒1284), die erste auf Ka-
talanisch gedruckte Bibel die Biblia Valenciana (1478). Gigliola FRAGNITO, „Per una geogra-
fia delle traduzioni bibliche nell’Europa cattolica (sedicesimo e diciassettesimo secolo)“, in 
Papes, princes et savants dans l’Europe moderne: Mélanges à la mémoire de Bruno Neveu 
(hg. v. Jean-Louis Quantin u. Jean-Claude Waquet; Genf: Droz, 2007), 51‒77; 53ff., auch 
erschienen in DIES., Cinquecento italiano: Religione, cultura e potere dal Rinascimento alla 
Controriforma (Bologna: Il Mulino, 2012). 

10 Robert N. LEAR, Brucioli, Antonio, Dizionario Biografico degli Italiani XIV (1972): 480‒485. 
11 Antonio BRUCIOLI, Il Nuovo Testamento (Venedig: Lucantonio Giunta, 1530), 177. In der 

Übersetzung von 1532 betont er in der Widmung an Francesco I. die Notwendigkeit der 
Volkssprache, die es auch einfachen Menschen ermögliche, das Wort zu verstehen. 



Die Bibel, die Frauen und die Krise des neuzeitlichen Europa 

 

17 

dernis auf dem Weg zu der ersehnten Erneuerung des christlichen Lebens. Es überrascht 
also nicht, dass das von Reformbewegungen durchzogene Italien zwischen dem Ende 
des 15. und dem Anfang des 16. Jahrhunderts in Bezug auf die Zahl der gedruckten 
volkssprachlichen Bibeln und Lektionare – und vermutlich auch die Verbreitung der ent-
sprechenden Lesegewohnheiten ‒ gleich hinter Deutschland an zweiter Stelle stand.12 
Und ebenso wenig überrascht es, dass der Benediktiner Massimo Teofilo, Verfasser ei-
ner Übersetzung des Neuen Testaments in die toskanische Volkssprache (Lyon, 1551), 
sich vor der römischen Inquisition verteidigen musste, weil er mit seinem Werk unge-
bildeten Laien (den Schweinen, denen man laut Mt 7,6 keine Perlen vorwerfen soll) den 
Zugang zur Offenbarung ermöglichte und sie so zu Hochmut und Kritik an der Autorität 
angestachelt habe.13 

Die Schrift mit der Reinheit des Herzens und nicht mit den Anmaßungen der Wis-
senschaft zu verstehen, weil das Evangelium „den Unmündigen geoffenbart“ worden ist 
(vgl. Mt 11,25), war auch in der weiblichen Mystik, die glaubte, gerade in puncto Schwä-
che und Unwissenheit eine privilegierte Stellung für sich in Anspruch nehmen zu kön-
nen, ein beliebtes, bereits paulinisch belegtes Thema: „Das Törichte in der Welt hat Gott 
erwählt, um die Weisen zuschanden zu machen, und das Schwache in der Welt hat Gott 
erwählt, um das Starke zuschanden zu machen […], damit kein Mensch sich rühmen 
kann vor Gott“ (1 Kor 1,27‒29). 

Insbesondere den Ordensfrauen war dies deutlich bewusst, und so bauten sie hinter 
den Mauern der Klöster durch ihren regelmäßigen Umgang mit den heiligen Texten eine 
Beziehung zur Bibel auf, die ihnen nicht nur die Lektüre, Meditation und Betrachtung 
derselben, sondern, da sie sich von Gott erwählt fühlten, auch deren kühne Auslegung 
erlaubte.  

 
 

1.2 Sinnieren über die Heilige Schrift 
 
Caterina Vigri aus Bologna (1413‒1463) machte die Heilige Schrift zur Nahrung jedes 
Christen und Waffe, mit der der Gläubige sich rüsten musste, zur Grundlage des Ordens-
lebens. In ihrem Werk Le sette armi spirituali („Die sieben geistlichen Waffen“) war die 
siebte Waffe die Notwendigkeit, sich der heiligen Texte zu erinnern, deren Rat man sich 
zu Herzen nehmen müsse wie den Rat einer Mutter.14  

                                                 
12  Edoardo BARBIERI, Panorama delle traduzioni bibliche in volgare prima del Concilio di 

Trento (Mailand: CUSL, 2011). 
13  Andrea DEL COL, „Il Nuovo Testamento tradotto da Massimo Teofilo e altre opere stampate 

a Lione nel 1551“, Critica storica 15 (1978): 138‒171. 
14  „La memoria della santa Scriptura, la quale dovemo portare nel core nostro e da essa, si como 

da fidelissima madre, prendere consiglio in tutte le cose che abiamo a fare“: Caterina VIGRI, 
Le sette armi spirituali (hg. v. Antonella degl’Innocenti; Florenz: Edizioni del Galluzzo, 
2000), 14. Übersetzung des Eingangszitats: „Die Erinnerung an die Heilige Schrift, die wir in 
unserem Herzen tragen und bei der wir als unserer treuesten Mutter in allen Dingen, die wir 
zu tun haben, Rat holen.“ 


	0.1 Vorbemerkungen_7-11.12 sw 0828
	1. Valerio_13-40 sw 0824
	2. Herzig_41-50 sw0824
	3. Giordano_51-74 sw0827
	4. Surtz_75-85 sw 0824
	5. Muñoz Fernández_86-105 sw 0824
	6. Giacomotto-Charra_106-121 sw 0824
	7. Sánchez Hernández_122-143 sw 0824
	8. Hornik_144-162 0827
	9. Farina_163-174 0827 sw 0827
	10. Weaver_175-187 sw 0827
	11. Birnbaum_18-209 sw 0827
	12. Koldau_210-221 sw 0827
	13. Miotti_222-240 sw 0827
	14. Paolin_241-259 sw 0827
	15. Manero Sorolla_260-298 sw 0827
	16. Egido López_299-315 sw 0827
	17. Cabibbo_316-332 sw 0827
	18. Santos_333-348 sw 0827
	19. Cantù_349-375 sw 0827
	20. Bibliografie_377-406 sw 0827
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	kap 15 ff.pdf
	15. Manero Sorolla_260-297 sw 0827
	16. Egido López_298-314 sw 0827
	17. Cabibbo_315-331 sw 0827
	18. Santos_332-347 sw 0827
	19. Cantù_348-374 sw 0827
	20. Bibliografie_375-404 sw 0827
	21. Bibelstellenregister_405-408 sw 0828




