
13 

I. Exegese des Alten Testaments 
 (Siegfried Kreuzer / Dieter Vieweger) 
 
 
 
 

1. Aufgabe und Geschichte der Exegese 
 
Wie alle Geisteswissenschaften hat es auch die Theologie zu einem wesentlichen Teil 
mit Texten aus der Geschichte zu tun. Somit stellt sich die Aufgabe, diese Texte 
sachgemäß und methodisch nachvollziehbar zu erschließen und zu interpretieren. 
Diese Aufgabe stellt sich für die Theologie um so mehr, als Theologie und Kirche 
von Anfang an auf ihre geschichtlichen Ursprünge und grundlegenden biblischen 
Traditionen bezogen waren und es bleibend sind. 
Die Sammlung der Schriften des Alten und dann auch des Neuen Testaments geschah 
wegen ihrer über die Entstehungssituation hinausgehenden Bedeutung. Mit der Erhe-
bung dieser Schriften zu einem für die Gemeinschaft, d.h. für die jüdische Gemeinde 
bzw. die christliche Kirche, verbindlichen Kanon fand diese Grundgegebenheit ihren 
markanten Ausdruck. Mit der Kanonisierung ihrer heiligen Schriften drückten die 
jüdische bzw. die christliche Glaubensgemeinschaft die bleibende Abhängigkeit von 
und Verbindung mit ihren Ursprüngen aus. 
Diese besondere Rolle der biblischen Texte begründet jedoch keine besonderen Me-
thoden der Auslegung, sondern „nur“ die besondere Intensität des Bemühens um die-
se Texte in der Theologie und in weiterer Folge auch die hermeneutische Aufgabe, 
d.h. die Frage nach der Bedeutung dieser Texte in der Gegenwart.1 
 
 
1.1. Aufgabe der Exegese 
 
1.1.1. Verschiedene Zugänge zum Alten Testament 
 
Das Alte Testament wird, so wie die biblischen Texte insgesamt, in sehr verschiede-
ner Weise und mit verschiedenen Fragestellungen gelesen. Im Großen und Ganzen 
lassen sich zwei Formen unterscheiden (aber nicht völlig voneinander trennen): Ei-
nerseits Zugänge und Fragestellungen, bei denen es um Erklärung (explicatio) des 
Textes geht, und andererseits Zugänge, die vor allem auf Aktualisierung und Anwen-
dung (applicatio) zielen.  
So ist es zunächst durchaus möglich und in gewisser Hinsicht unumgänglich, die 
alttestamentlichen Texte zwecks Erforschung der hebräischen Sprache und ihrer Le-
benswelt zu lesen.2 Informationen über die hebräische Sprache, über Landeskunde, 
Verkehrswege und die Tier- und Pflanzenwelt Palästinas, aber auch über die Le-

                                                 
1 Zum Folgenden vgl. auch die entsprechenden Ausführungen für das Neue Testament in Band II. 
2 Schon die Lektüre des hebräischen Textes und erst recht jede Übersetzung setzen solche Kennt-

nisse voraus.  



14 Exegese des Alten Testaments 

bensweise der Menschen sind als „unabsichtliche Überlieferung“3 im Alten Testa-
ment enthalten und waren den Schreibern und ersten Lesern der alttestamentlichen 
Texte selbstverständlich geläufig. Für heutige Leser und Leserinnen ist es notwendig, 
diese Voraussetzungen – angefangen von der Wortkunde4 – und Hintergrundinfor-
mationen5 zu erarbeiten bzw. zur Kenntnis zu nehmen. Auch die Entstehung der alt-
testamentlichen Schriften6 und die Geschichte Israels7 sind z.T. aus unabsichtlichen, 
z.T. aus absichtlichen Quellen bzw. Informationen zu erschließen, und beides ist sei-
nerseits nötig, um die Schriften des Alten Testaments sachgemäß zu verstehen. Zur 
Erforschung dieser Bereiche sind natürlich alle sich bietenden Quellen heranzuziehen, 
d.h. die alttestamentlichen Texte, aber auch die Texte aus der Umwelt8  und ar-
chäologische Quellen.9  
Die Absicht, aus der heraus die alttestamentlichen Schriften verfasst, ausgewählt, 
überliefert und kanonisiert wurden, war es, die Begegnung Israels mit seinem Gott 
und die damit verbundenen Erfahrungen und Reflexionen in den verschiedenen Le-
bensbereichen festzuhalten und als bleibend relevant weiter zu vermitteln.10 Dement-
sprechend sehen sich die jüdische und die christliche Glaubensgemeinschaft diesen 
Texten als Quelle und als Norm für Glaube und Leben bleibend verpflichtet, und 
dementsprechend wurden und werden diese Texte immer wieder als unmittelbare 
Anrede gehört, bedacht und weitergegeben. Dieser Erwartung aktueller Anrede und 
Inspiration und von Impulsen zur Lebensgestaltung dienen die verschiedenen Formen 
von Predigt und Verkündigung, von individueller und gemeinschaftlicher Bibellese 
und -meditation, aber auch neue Zugänge wie Bibliodrama oder tiefenpsychologische 
und verschiedene befreiungspolitische (sozialgeschichtliche oder feministische) An-

                                                 
3 Vgl. die Unterscheidung zwischen absichtlichen und unabsichtlichen Quellen im Zusammenhang 

historischer Forschung. Dazu: Seiffert, Wissenschaftstheorie, Bd. 2: Geisteswissenschaftliche 
Methoden: Phänomenologie. Hermeneutik und historische Methode, Dialektik, 199710, „B II. 
Das Material der Geschichtswissenschaft“.  

4 Siehe dazu die bekannten Wörterbücher: Gesenius / Buhl, Hebräisches und Aramäisches Hand-
wörterbuch über das Alte Testament; Köhler / Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti Li-
bros, (KBL); Baumgartner / Stamm, u.a., Hebräisches und Aramäisches Lexikon zum Alten Te-
stament, (KBL3 = HALAT); Gesenius / Donner, Hebräisches und Aramäisches Handwörterbuch 
über das Alte Testament (GD18). 

5 Siehe dazu u.a. Noth, Die Welt des Alten Testaments; Knauf, Die Umwelt des Alten Testaments. 
6 Zur Einleitungswissenschaft siehe u.a.: Schmidt, Einführung in das Alte Testament; Smend, Die 

Entstehung des Alten Testaments; Kaiser, Grundriß der Einleitung in die kanonischen und deu-
terokanonischen Schriften des Alten Testaments; Zenger, Einleitung. 

7 Zur Geschichte Israels siehe u.a.: Gunneweg, Geschichte Israels; Herrmann, Geschichte Israels; 
Donner, Geschichte Israels; Kinet, Geschichte Israels. 

 Als eigener, wichtiger Bereich der Geschichte Israels ist die Religionsgeschichte Israels zu nen-
nen. Siehe u.a.: Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion; Ringgren, Israelitische Religion; 
Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit; Zwickel, Religionsgeschichte. 

8 Siehe u.a.: Galling (Hg.), Textbuch zur Geschichte Israels (TGI); Donner / Röllig, Kanaanäische 
und Aramäische Inschriften (KAI); Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten 
Testament; Kaiser (Hg.), Texte aus der Umwelt des Alten Testaments (TUAT); Hallo/Younger 
(Hg.), The Context of Scripture. 

9 Siehe dazu u. II.1., „Biblische Archäologie“ 
10 Dieses Anliegen der bleibenden und unmittelbaren Relevanz wird sehr schön deutlich in dem 

schon im Alten Testament belegten und bis heute beim Passahfest gesprochenen Exodusbe-
kenntnis, wo über allen geschichtlichen Abstand hinweg gesagt wird: „Wir waren Knechte in Ä-
gypten, und wir riefen zu Jhwh, und er führte uns aus Ägypten“ (Dtn 6,20–25; 26,5–10). 



Aufgabe und Geschichte der Exegese 15 

sätze der Auslegung; nicht zuletzt die Aufnahme biblischer Themen in Musik, bil-
dender Kunst und in der Literatur.11  
 
 
1.1.2. Exegese als historische und kritische Aufgabe 
 
Die aus diesen so genannten „unmittelbaren“, d.h. meistens: situativ-existentiellen 
Formen des Umgangs mit den biblischen Texten entstehenden Einsichten und Impul-
se und ihre Rezeption und Anwendung werden vielfältig sein; je nach Situation, Zeit 
und Umständen und je nach Interessen, Kenntnissen und Persönlichkeit des Lesers 
und der Leserin. Das hat – in einer gewissen Bandbreite und sofern der Text nicht 
verdreht oder nur zum Vehikel anderer Ideen missbraucht wird – durchaus seine Be-
rechtigung und Bedeutung. Aber dort, wo es um gemeinschaftliches Glauben und 
Handeln geht, oder auch schlicht um intellektuelle Redlichkeit, ob man sich zu Recht 
auf „die Bibel“ beruft oder nicht, dort muss ein gemeinsames Verstehen der bibli-
schen Texte gesucht werden, und dort ergibt sich die Notwendigkeit historischer Exe-
gese, d.h. die Frage nach der ursprünglichen Aussage und Absicht eines Textes. – 
Aus dieser Notwendigkeit, den historischen Sinn und damit das ursprüngliche Anlie-
gen der Texte zu erforschen, wurden die exegetischen Methoden und Arbeitsschritte 
entwickelt, die im Folgenden dargestellt werden. 
 
Bevor wir uns den einzelnen Fragestellungen und methodischen Schritten der Exege-
se zuwenden, sei noch auf ein mögliches Missverständnis hingewiesen: In Analogie 
zu den scheinbar objektiven Naturwissenschaften werden häufig von der Exegese 
(und auch von anderen Geisteswissenschaften) „sichere“ und objektive Aussagen 
erwartet. Und nicht selten werden dann exegetische Aussagen, weil es eben verschie-
dene Möglichkeiten der Interpretation gab und gibt, als angeblich beliebig hingestellt 
und abgetan. Beides ist unberechtigt: Abgesehen davon, dass auch naturwissenschaft-
liche Erkenntnisse und ihre Interpretation keineswegs immer so eindeutig sind, wie 
es gerne behauptet wird, ist menschliches Leben und menschliche Kommunikation 
nicht einfach definierbar und „berechenbar“. In einem Text sind nie alle Faktoren, die 
zu seiner Entstehung führten, erkennbar (und auch nicht enthalten). Darüber hinaus 
spielen im Kommunikationsvorgang sowohl auf Seiten des Autors („Senders“) wie 
auf Seiten des Lesers („Empfänger“) zusätzliche persönliche und situative Aspekte 
eine Rolle. Kommunikation und damit auch Exegese bleibt immer ein Annäherungs-
prozess, der zudem nicht nur geradlinig fortschreitet, sondern neue Perspektiven er-
halten kann: Durch neue Funde kann ein Text bzw. sein Autor / seine Autorin plötz-
lich in einem neuen Licht erscheinen, oder der Exeget /die Exegetin kann zu neuen 
Fragestellungen kommen. 
In der Exegese als diesem fortschreitenden Erkenntnisprozess gibt es daher nicht die 
letztgültige und völlig eindeutige Interpretation. Es gibt aber sehr wohl die Abgren-

                                                 
11 Siehe z.B.: Das Buch Gottes. Elf Zugänge zur Bibel. Ein Votum des Theologischen Ausschusses 

der Arnoldshainer Konferenz, 1992; Fabry u.a., Bibel und Bibelauslegung, 1993; Hubmann, Bi-
belauslegung im Wandel, 2001. 

 Für eine Darstellung und Würdigung verschiedener Zugänge siehe jetzt auch: Die Interpretion der 
Bibel in der Kirche (Dokument der Päpstlichen Bibelkommission vom 23.4. 1993); in: Interpreta-
tion. 



16 Exegese des Alten Testaments 

zung von Falschem. Es kann nicht Beliebiges aus einem Text herausgeholt oder in 
einen Text hineingelegt werden.12 Es gibt eindeutig Falsches und es gibt wahrschein-
lich Falsches. Auch diese „negativen“ Erkenntnisse und Aussagen (wissenschafts-
theoretisch gesprochen: diese Falsifikationen) haben ihren wissenschaftlichen Wert 
und ermöglichen es andererseits, den Bereich des (wahrscheinlich) Richtigen und den 
Grad der Wahrscheinlichkeit anzugeben. – Wesentliches Anliegen der Exegese ist in 
diesem Zusammenhang, die Aussage eines Textes herauszustellen und dem Text und 
den dahinterstehenden Menschen gerecht zu werden. Der dabei immer verbleibende 
(Interpretations-)Spielraum13 ist kein Freibrief für Willkür, aber ein Freiraum für eine 
echte Begegnung.  
Exegese wird so zu einem Prozess der Annäherung an den Text, der im gemeinsamen 
wissenschaftlichen Diskurs mit nachvollziehbaren Argumenten geschieht. In diesem 
Sinn ist das Wort „kritisch“ in „historisch-kritische Exegese“ nicht nur ein Relikt 
oder ein schmückendes Beiwort aus der Zeit der Entstehung der historisch-kritischen 
Methode im 17. und 18. Jh., sondern eine bleibende Herausforderung zum kritischen, 
d.h. sorgfältig wahrnehmenden, prüfenden und abwägenden Umgang mit den Texten 
und der bisherigen Auslegung, aber auch mit den eigenen Voraussetzungen und Vor-
verständnissen. Bei dieser kritischen Prüfung sind die eigenen Erkenntnisse und Vor-
verständnisse mit einzubeziehen. Insofern schließt kritische Exegese Bereitschaft zur 
Selbstkritik mit ein. – Historisch-kritische Exegese ist dabei kein abgeschlossener 
Methodenkanon, sondern durchaus offen für neue Fragestellungen und neue metho-
dische Vorgehensweisen. Wesentlich ist die Offenheit für kritischen, wis-
senschaftlichen Diskurs.  
 
 
1.1.3. Zusammenhang und Reihenfolge der exegetischen Schritte 
 
Die biblischen Texte berichten von bestimmten Ereignissen oder erörtern bestimmte 
Themen. Diese Ereignisse oder Themen sind uns aber nicht unmittelbar zugänglich, 
sondern dazwischen liegt zunächst fast immer eine mehr oder weniger lange Zeit der 
mündlichen Überlieferung, und nach der „Erstverschriftung“ folgt dann die Zeit der 
schriftlichen Weitergabe und Bearbeitung. Dieser Überlieferungsprozess ist durch 
verschiedene Faktoren geprägt. Was ein Autor sagen will und kann, ist nicht nur be-
stimmt von seiner Absicht, sondern auch beeinflusst von bestimmten Vorstellungsge-
halten und Ausdrucksformen, die ihm und seinen Hörern oder Lesern bekannt sind, 
sowie von der jeweiligen geschichtlichen Situation. Um einen Text möglichst gut zu 
verstehen, wird es wichtig sein, diese Zusammenhänge und Hintergründe möglichst 
gut zu erkennen.  
Der Vorgang der Textentstehung und die dabei wirksamen Faktoren können folgen-
dermaßen veranschaulicht werden:  

                                                 
12 Zu solchen Grenzen der Textinterpretation und des Textgebrauchs siehe auch Eco, Streit der 

Interpretationen.  
13 Auf diesen prinzipiell bestehenden (Interpretations-)Spielraum bzw. die (in verschiedenem Aus-

maß) immer gegebene „Bandbreite“ des Verstehens macht die Rezeptionsästhetik zu Recht auf-
merksam.  



Aufgabe und Geschichte der Exegese 17 

Schematischer Überblick zur Textentstehung 
 
 
 

Beeinflussung 

des Textes  � 

durch geprägte 

Vorstellungen  � 

und Ausdrucks- 

formen  � 

 

 

Ereignis oder Thema 

� � � 

mündliche Überlieferung 

� � � 

(Erst)Verschriftung 

� � � 

Schriftliche Weitergabe  

und Bearbeitung(en) 

� � � 
 

Kanonischer Text 

„Endgestalt“ 

älteste erreichbare 

Textform 

� � � � 
Weitergabe des Textes 

Textgeschichte 
 

 

Beeinflussung des 

Textes durch die 

 �  geschichtliche 

  Situation und die 

 � Aussageabsicht 

  der Autoren 

 � und Tradenten 
 
 

Gegenüber diesem primär entstehungsgeschichtlichen, „diachronen“ Zugang zu ei-
nem Text wurde in neuerer Zeit aus theologischen und methodischen Gründen die 
Bedeutung der (kanonischen) Endgestalt des Textes herausgestellt, der daher „syn-
chron“ auszulegen sei. Diese Forderung hat insofern ihr Recht, als es in der Tat die 
Endgestalt der Texte ist, die als verbindlich in den Kanon aufgenommen wurde. Und 
es ist auch richtig, dass mit der Endgestalt die sicherste Grundlage für die Interpreta-
tion gegeben ist, während alle Vorstufen rekonstruiert und damit weniger sicher sind. 
Allerdings muss auch die kanonische Endgestalt der Texte erst aus den erhaltenen 
Handschriften rekonstruiert werden. Vor allem aber will kaum ein biblischer Text 
nur ein Text an sich sein, sondern ist auf Ereignisse oder Themen in bestimmten ge-
schichtlichen Situationen bezogen. Nicht zuletzt zeigt die „Endgestalt“ der Texte 
Spuren ihrer Entstehung und ihrer Geschichte. Die Texte ernst zu nehmen, schließt 
darum ein, diesen Spuren der Entstehungsgeschichte nachzugehen; es bedeutet aber 
auch, den „Endtext“ nicht nur als Sprungbrett für weitere Analysen zu verwenden, 
sondern zur Endgestalt als der wesentlichen Größe zurückzukehren und diese auszu-
legen.  
Um dieses Gewicht der Endgestalt des Textes anzudeuten, ist im obigen Schema die 
kanonische bzw. die Endgestalt des Textes nicht nur als Linie, sondern als eine Flä-
che dargestellt. Allerdings werden die Erkenntnisse zur Entstehungsgeschichte und 
zu den den Text prägenden Zusammenhängen eine wichtige Hilfe sein, die ge-



18 Exegese des Alten Testaments 

schichtliche Tiefendimension und das besondere Profil des Textes zu erfassen. An-
ders gesagt: Der Text soll durch die exegetische Arbeit als eine lebendige und indivi-
duelle „Landschaft“ wahrgenommen werden.14 
 
Die einzelnen methodischen Schritte haben sich ungefähr in der Reihenfolge, wie sie 
hier im Buch dargestellt werden – allerdings nicht nur hintereinander, sondern z.T. 
nebeneinander – entwickelt, und sie hängen auch sachlich zusammen: Auszugehen 
ist von den vorfindlichen hebräischen Texten. Die Textkritik (Kap. 2) sammelt und 
prüft die vorhandenen Textzeugen und versucht, die älteste erreichbare Textgestalt zu 
eruieren. – Die Sprachliche Beschreibung (Kap. 3) stellt die sprachliche Form und 
die Aussageweise des Textes dar. Die Literarkritik (Kap. 4) zieht daraus Folgerungen 
für die Einheitlichkeit und fragt nach der literarischen Entstehungsgeschichte des 
Textes. – Der Inhalt der Texte wurde häufig vorher schon mündlich überliefert. Aus-
gehend von einer sorgfältigen und differenzierten Analyse der Form des Textes bzw. 
seiner Teile (Formkritik und Formgeschichte, Kap. 5) versucht die Überlieferungs-
kritik und Überlieferungsgeschichte (Kap. 6), den Vorgang und den Ort (Lebensbe-
reich, „Sitz im Leben“) der mündlichen Überlieferung darzustellen. Dafür und für die 
weitere Frage nach dem inhaltlichen Profil des Textes sind die Traditionen, d.h. die 
den Text prägenden Vorstellungen zu untersuchen (Traditionskritik und Traditions-
geschichte, Kap. 7). – Den analytischen Arbeitsschritten folgt die Synthese, in der der 
Weg von der mündlichen Überlieferung und der Erstverschriftung über verschiedene 
schriftliche Bearbeitungen bis hin zur Endgestalt des Textes (Redaktionskritik, Kap. 
8) dargestellt wird. Die auf diesem Weg gewonnenen Erkenntnisse haben ihren eige-
nen Wert. Sie sollen aber vor allem die „Tiefendimension“ des auszulegenden Textes 
deutlich machen. – Die so vertieft verstandene Aussage des Textes wird dann in der 
Einzelexegese und Gesamtexegese (Kap. 9) nachgezeichnet und auf die Hauptaussage 
zusammengefasst und eventuell in den größeren alttestamentlichen oder ge-
samtbiblischen Zusammenhang gestellt. 
 

1.2. Geschichte der Exegese15 
 
1.2.1. Vom Alten Testament bis zum Ausgang der Antike 
 
Auslegung von Texten bzw. von überkommenen Traditionen gibt es schon im Alten 
Testament selbst. So werden z.B. die Worte des Propheten Hosea gegen das Nord-
reich Israel in Hos 1 in V. 7 auf das Südreich Juda hin aktualisiert und als Mahnung 
und Verheißung neu zu Gehör gebracht. In Dtn 1–3 werden die Ereignisse vom Got-
tesberg und der Wüstenwanderung rekapituliert und unter der Perspektive der Aus-
schließlichkeit der Gottesverehrung und der Verpflichtung auf seinen Willen darge-
                                                 
14 Der Blick auf die Entstehungsgeschichte und -zusammenhänge ist nicht nur wichtig für das Ver-

stehen des Textes, sondern kann auch zu einer wertvollen Hilfe für eine sachgemäße Aktualisie-
rung werden. D.h. die Exegese führt oft auch zu wichtigen fachdidaktischen oder homiletischen 
Impulsen. 

15 Für die folgende Darstellung vgl. Diestel, Das Alte Testament in der christlichen Kirche; Kraus, 
Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments; Ackroyd u.a. (Hg.), The 
Cambridge History of the Bible I–III; Rogerson, Bibelwissenschaft; Reventlow, Epochen der Bi-
belauslegung. Bd. 1–3; Görg, Christentum und Altes Testament; Saebø, History. 



Aufgabe und Geschichte der Exegese 19 

stellt. Durch die Zuschreibung der Psalmen an bestimmte Personen (meist David) 
und die Hinzufügung von Situationsangaben werden die Psalmen nicht nur „verortet“, 
sondern es werden für die Leser auch Beispiele für Bitte, Bekenntnis und Dank in 
verschiedenen Situationen gegeben. Diese Aktualisierungen und Lesehinweise wer-
den zunächst dem Text eingefügt oder angefügt. 
Mit der zunehmenden Verbindlichkeit bzw. „Kanonisierung“16 wird die Aktualisie-
rung nicht mehr in den Text hineingetragen, sondern selbständig neben diesen ge-
stellt. Beispiele dafür sind etwa die Chronik, in der die Geschichte von der Schöp-
fung bis zum babylonischen Exil (vgl. Gen 1 bis 2 Kön 25) neu ausgelegt17 und zur 
Beantwortung aktueller Fragen dargestellt wird, oder Dan 9, wo nach der „wah-
ren“ Bedeutung der 70 Jahre im Jeremiabuch gefragt wird, oder auch die Pescharim, 
d.h. die Kommentare (z.B. 1QpHab) aus Qumran, und nicht zuletzt die Midraschim 
(von darasch = suchen, fragen, nämlich nach der Bedeutung; z.B. 4QMidrEsch) deren 
Anfänge jetzt ebenfalls bereits in Qumran belegt sind (4QMidrEsch). All diesen ver-
schiedenen Auslegungen gemeinsam ist die Voraussetzung, dass die heiligen Schrif-
ten des Kanons nicht nur von Vergangenem, sondern von Gegenwärtigem und Zu-
künftigem reden. Daher wird die Auslegung (explicatio) immer zugleich auch und 
sogar vor allem zur Anwendung (applicatio) für die Gegenwart. Diese Voraussetzung 
teilen auch die neutestamentlichen Autoren bei ihrer Auslegung des Alten Testa-
ments. 
Eine für diese aktualisierende Auslegung wichtige Betrachtungsweise ist die Typolo-
gie. Die typologische Auslegung18 fragt nach den „typischen“ Gemeinsamkeiten der 
alten und der neuen Situation, wobei der Typos meist vom Antitypos übertroffen 
wird. Typologische Auslegung findet sich schon im Alten Testament, etwa wenn in 
Hos 2 die neue Heilszeit als eine neuerliche Hinausführung in die Wüste, ein neuerli-
ches Reden Gottes zu Israel und eine neue Hineinführung in das Land beschrieben 
wird, oder wenn Deuterojesaja einen neuen Exodus jetzt nicht aus Ägypten, sondern 
aus dem babylonischen Exil, und jetzt nicht in Hast und Eile und durch die Wüste, 
sondern als großartigen Zug entlang an Wasserströmen ankündigt (Jes 43,14–21; 
52,12). Das Gewicht liegt hier deutlich auf der applicatio für die Gegenwart.  
Die typologische Gegenüberstellung belässt aber die Vergangenheit bzw. die ent- 
sprechenden Texte in ihrem eigenen geschichtlichen Horizont und ihrem eigenen 
Recht.19 
Anders verhält es sich mit der allegorischen Auslegung. Sie wurde besonders dort 
angewandt, wo man in scheinbar banalen oder gar anstößigen Texten höhere Bedeu-
tung und tiefsinnigere Aussagen erwartete.20 Allegorische Auslegung wurde bereits 
                                                 
16 Zur Entwicklung des Kanons: Smend, Bibelkanon. 
17 Vgl. Willi, Die Chronik als Auslegung. 
18 Grundlegend ist die Darstellung von Goppelt, Typos. 
19 Die typologische Auslegung hat dort, wo es um die aktuelle Bedeutung der Texte geht, auch heu-

te ihre Bedeutung und Berechtigung. Bei den Bemühungen um die Wiedergewinnung des Alten 
Testaments nach dem Zweiten Weltkrieg wurden Recht und Grenzen der Typologie ausführlich 
diskutiert, vgl. die Beiträge in Westermann (Hg.), Probleme alttestamentlicher Hermeneutik. In 
neuerer Zeit wird zwar der Begriff vermieden, die Sache ist aber unter Begriffen wie „Situations-
analogie“ oder „Strukturanalogie“ de facto vorhanden und ein wichtiges Element der homileti-
schen Theorien; vgl. Herrmann, Situationsanalogie; Preuß, Das Alte Testament in christlicher 
Predigt, 120–140 („Strukturanalogie“) und 190ff („Konkretisierungsmodelle“).  

20 Für die geistesgeschichtlichen Hintergründe und die verschiedenen Ausprägungen allegorischer 
Auslegung siehe Sellin, Allegorese.  



20 Exegese des Alten Testaments 

im Hellenismus entwickelt, wo man die z.T. doch recht anstößigen Göttergeschichten 
der griechischen Mythologie durch allegorische Auslegung auf eine höhere Ebene 
hob. Im hellenistischen Judentum wurden z.B. die schwer erklärbaren Unterschei-
dungen von rein und unrein (Lev 11; Dtn 14) allegorisierend ethisch interpretiert: Z.B. 
wurden die gespaltenen Klauen der reinen Tiere als Hinweis darauf gedeutet, dass 
man immer zwischen gut und böse unterscheiden müsse. Dass von den Wassertieren 
jene mit Flossen und Schuppen rein sind, wurde als Mahnung interpretiert, sich nicht 
von der Strömung mitreißen zu lassen, sondern sich selbständig zu bewegen. (A-
risteasbrief 142ff; Philo, de spec. leg. IV, 104ff; de agr. 131). Im Neuen Testament 
findet sich allegorische Auslegung in der Gegenüberstellung der beiden Frauen Ab-
rahams als Hinweis auf die zwei Bundesschlüsse (Gal 4, 24–26; dort auch das Wort 
ἀλληγορεῖν), in der Gleichsetzung des Felsens, aus dem Mose Wasser schlug, mit 
Christus (1 Kor 10,4b; wobei die alttestamentliche Bezeichnung Gottes als Fels, Ps 
18,2.32.47 u.ö., mitwirkte)21 und an wenigen anderen Stellen. 
Eine wichtige Voraussetzung dieser frühjüdischen und frühchristlichen Auslegungs-
weisen war, dass es der eine Gott ist, der in der Geschichte handelt und der sich in 
den heiligen Schriften offenbart. Daher wurden für Argumentationen häufig Beleg-
stellen aus allen drei Teilen des alttestamentlichen Kanons herangezogen. Auch die 
jüdischen Auslegungsregeln22 wie „Qal wachomär“ (Schluss vom Einfachen, Leich-
ten auf das Schwerere) oder die Regel von „Einschluss und Ausschluss“ haben neben 
allgemeinen Regeln der Logik diese Voraussetzung. 
Die Methoden der Schriftauslegung waren nicht isoliert, sondern standen in Verbin-
dung mit den in der klassischen Rhetorik entwickelten Regeln. Auch dort gab es ne-
ben der bereits erwähnten Allegorese die am Wortsinn und am konkreten Zusam-
menhang orientierte Textauslegung mit ihren entsprechenden Regeln, z.B. dass ein 
Text in seinem Kontext auszulegen sei. 
Sowohl in der jüdischen wie in der christlichen Tradition finden sich sorgfältige phi-
lologische Arbeit (→Textgeschichte) und Bemühen um den Wortsinn der Texte bis 
hin zur Erhellung der biblischen Realien23 einerseits und ethisch oder dogmatisch 
aktualisierende und weithin allegorisierende Auslegung andererseits nebeneinander. 
 
 
1.2.2. Vom Mittelalter bis zur Reformation 
 
Schon bei Augustin und dann besonders im Mittelalter wurde das Nebeneinander von 
wörtlicher und allegorischer Bedeutung eines Textes in verschiedener Weise zur  
Lehre von einem mehrfachen Schriftsinn ausgebaut. 24  So wird beim dreifachen 
Schriftsinn in Entsprechung zur Beschreibung des Menschen als Leib, Seele und 
Geist (vgl. 1 Thess 5,23) zwischen historia (sensus literalis), tropologia (sensus mo-
ralis) und allegoria (sensus mysticus) unterschieden. Am bekanntesten wurde die 

                                                 
21 Der Gedanke des mitgehenden Felsens findet sich schon in der jüdischen Auslegung, neu ist nur 

die Identifikation mit Christus. 
22 Die sog. middot (= Regeln), vor allem für halachische (=ethische) Schriftauslegung; zunächst 7 

(Hillel d.Ä. zugeschrieben), dann 13 (R. Jischmael zugeschrieben), schließlich auf bis zu 32 Re-
geln entfaltet; vgl. auch Stemberger, Hermeneutik. 

23 Z.B. das für die Identifikation biblischer Ortslagen bis heute wichtige Onomastikon des Eusebius. 
24 Siehe dazu: Brinkmann, Mittelalterliche Hermeneutik, besonders 243–259. 



Aufgabe und Geschichte der Exegese 21 

Lehre vom vierfachen Schriftsinn, wobei neben bzw. über den wörtlichen Sinn ein 
dreifacher allegorischer Sinn gestellt wurde. Der lateinische Merkvers lautet: „Littera 
gesta docet, quid credas allegoria, moralis quid agas, quo tendas anagogia“ und 
findet sich bei Nikolaus von Lyra in der Postille zum Galaterbrief. Formuliert hatte 
ihn bereits Augustinus de Dacia 1260 (dort als vierter Satz: „quid speres anagogia“) 
in seinem theologischen Kompendium Rotulus pugillaris. Die Unterscheidung in 
einen drei- oder vierfachen Schriftsinn ist kein prinzipieller Unterschied. Die Lehre 
von einem mehrfachen Schriftsinn war Gemeingut ab dem frühen Mittelalter. Mit 
dieser Methodik gelang es weithin, die kirchliche Lehre in den Texten wieder-
zufinden oder Gegensätze und Anstöße zu überbrücken. Dies umso mehr, indem es 
als Indiz für die Notwendigkeit allegorischer Betrachtung galt, wenn ein biblischer 
Text dem christlichen Glauben und der Liebe zu wiedersprechen schien. 
Zu erwähnen ist, dass im Mittelalter auch im Judentum eine ähnliche Regel für einen 
mehrfachen Schriftsinn entwickelt wurde. Die verschiedenen Sinnebenen wurden mit 
dem Merkwort PaRDeS zusammengefasst, d.h.: 1) Peshat = Wortsinn; 2) Rämäz = 
haggadisch/lehrhafter Sinn; 3) Derash = halachisch/ethischer Sinn; 4) Sod = geheimer, 
kabbalistischer Sinn).25 
Diese Methoden sind seit den Konflikten und den hermeneutischen Erkenntnissen 
der Reformationszeit nicht mehr als unmittelbar legitime Auslegungsmethoden ver-
wendbar. Man kann sich aber doch positiv klarmachen, dass mit dem allegorischen, 
moralischen und anagogischen Sinn nach der Bedeutung der biblischen Texte für die 
Grunddimensionen christlichen Glaubens, nämlich Glaube, Liebe und Hoffnung 
(1Kor 13,13; 1Thess 1,3), gefragt wird. Unter dem Vorzeichen der Unterscheidung 
von explicatio und applicatio erfährt die allegorische Auslegung in jüngster Zeit eine 
gewisse Ehrenrettung und eine Empfehlung als Lesehilfe und Leseanregung.26 Aller-
dings sind die Spekulationen und auch Irrwege der allegorischen Auslegung eine 
bleibende Warnung vor sachfremden Eintragungen in die Texte. 
Sowohl im christlichen als besonders im jüdischen Bereich gab es immer auch die 
Arbeit an der Sprache und am Wortsinn der biblischen Texte. Zu nennen sind beson-
ders (Abraham ben Meir) Ibn Ezra (ca. 1089–1164) auf jüdischer und Nikolaus v. 
Lyra (ca.1265–1349) auf christlicher Seite. Neue Impulse zur Schriftauslegung erga-
ben sich durch die kirchlichen Reformbewegungen und dann besonders durch den 
Humanismus mit seiner Hinwendung zu den antiken Quellen, die auch zu einer ver-
stärkten Arbeit an den biblischen Texten führte.27 Durch den Buchdruck wurden 
nunmehr auch die Texte in der Ursprache leichter zugänglich. 
Zu einem prinzipiellen Durchbruch und „Fortschritt der Auslegungskunst“28 kam es 
durch Martin Luther. Luther hatte die grundlegenden reformatorischen Einsichten 
aus exegetischer Arbeit gewonnen und hatte sich schon dabei immer mehr von der 
Allegorese abgewandt und sich auf den klaren wörtlichen Sinn konzentriert. Die in-
tensive Arbeit an den biblischen Texten erwies sich als inspirierend und fruchtbar für 

                                                 
25 Maier, Hermeneutik, 135. 
26 Vgl. Körtner, Zurück zum vierfachen Schriftsinn? Tiefenpsychologie und geistliche Exegese, 

ders., Der inspirierte Leser. 
27 So war Johannes Reuchlins „De rudimentis hebraicis“ von 1506 die erste Hebräischgrammatik 

eines Christen. 
28 Vgl. Holl, Fortschritt. 



22 Exegese des Alten Testaments 

die theologische Erkenntnis.29 Im Konflikt mit den kirchlichen Autoritäten sah er 
sich dann immer mehr zur alleinigen Berufung auf den wörtlichen Sinn des bibli-
schen Textes genötigt. Nur auf der Basis des konkreten Wortsinnes der Texte 
konnten strittige Probleme diskutiert und entschieden werden. – Diese Erfahrung der 
zweifachen Wirkung wurde später mit den Begriffen der auctoritas causativa (die 
Glauben und Kirche hervorrufende Bedeutung der Heiligen Schrift) und der auctori-
tas normativa (die Glaube und Kirche normierende Bedeutung) systematisiert. 
Mit der Berufung allein auf den wörtlichen Sinn und allein auf die Bibel waren aber 
die Fragen noch nicht geklärt. Der exegetische Diskurs bis hin zum Streit um das 
richtige Verständnis erwies sich erst recht als bleibende Aufgabe. 
Die Auslegung bleibt ein Vorgang der Annäherung des Auslegers an die Schrift.30 
Mit dem Anspruch, daß die Heilige Schrift aus sich selbst zu verstehen ist (vgl. den 
wichtigen Grundsatz: „scriptura sacra sui ipsius interpres“), wird das Eigenrecht 
der Urkunde gegenüber anderen Autoritäten, aber auch gegenüber den Vorverständ-
nissen des Auslegers hervorgehoben. Die bekannte Formulierung von der Klarheit 
der Schrift (claritas scripturae) meint, dass das, worauf es in theologischer Hinsicht 
ankommt, nämlich das Gottesverhältnis, das seine Mitte in Jesus Christus hat, klar ist. 
Insofern gehören das „sola scriptura“ und das „solus Christus“ zusammen. Das 
Wissen um diese prinzipielle Klarheit hat die Reformatoren keineswegs abgehalten, 
sondern im Gegenteil motiviert, sich mit großer Intensität den Problemen der Spra-
chen und der Realien zu widmen, wie u.a. die vielen exegetischen Werke Luthers und 
Calvins zeigen. 
Die reformatorischen Erkenntnisse zur Schriftauslegung wirkten auch dort, wo man 
sie ablehnte, und führten zu neuen Editionen der biblischen Texte und zu exegeti-
scher Arbeit. In der evangelischen Theologie wurden die Einsichten systematisch 
reflektiert und verarbeitet.31 Ihre Konservierung in der altprotestantischen Orthodoxie 
führte allerdings auch zur Erstarrung. Da nun nicht mehr die Tradition oder das 
kirchliche Lehramt als weitere Säulen neben der Bibel standen, wurde versucht, die 
Bibel als einzige Säule besonders zu stärken. Dies geschah vor allem durch einen 
Ausbau der Inspirationslehre von der Personal- und Realinspiration bis hin zur Ver-
balinspiration. Dazu wurden allerdings manchmal Behauptungen aufgestellt, die 
schon damals (16./17. Jh.) nicht mehr haltbar waren, wie etwa, dass die Punktation 
der hebräischen Texte schon am Sinai mitgegeben worden sei. 
 

                                                 
29 Vgl. dazu das Selbstzeugnis über die Entdeckung des Geschenkcharakters der „Gerechtigkeit 

Gottes“ in der Vorrede zum ersten Band der lateinischen Schriften Luthers (1545), wo noch die 
Begeisterung über die Entdeckung zu spüren ist (WA 54, 185f; deutsch siehe u.a. in: Bornkamm / 
Ebeling, Martin Luther, 22–24).  

 Zur Sache s. u.a. Brecht, Luthers Verhältnis zur Bibel. 
30 Vgl. dazu „der unvermeidliche Zirkel aller Auslegung“, Holl, Fortschritt, 565.567f. 
31 Hierfür ist besonders das große Werk von Matthias Flacius (1520–1575), Clavis scripturae sacrae 

(1575), zu nennen, das neben dogmatischen Reflexionen zur Schriftlehre auch beachtliche An-
leitungen und Anregungen zur literarischen und sachlichen Erschließung der Texte enthält, u.a. 
ein biblisch-theologisches Wörterbuch, eine Darstellung der frühen altkirchlichen Exegese und 
eine Anleitung zur stilistischen Würdigung der Bibel unter besonderer Berücksichtigung der he-
bräischen Denkformen.  


