13

I. Exegese des Alten Testaments
(Siegfried Kreuzer / Dieter Vieweger)

1. Aufgabe und Geschichte der Exegese

Wie alle Geisteswissenschaften hat es auch die Theologie zu einem wesentlichen Teil
mit Texten aus der Geschichte zu tun. Somit stellt sich die Aufgabe, diese Texte
sachgemdll und methodisch nachvollziehbar zu erschliefen und zu interpretieren.
Diese Aufgabe stellt sich fiir die Theologie um so mehr, als Theologie und Kirche
von Anfang an auf ihre geschichtlichen Urspriinge und grundlegenden biblischen
Traditionen bezogen waren und es bleibend sind.

Die Sammlung der Schriften des Alten und dann auch des Neuen Testaments geschah
wegen ihrer liber die Entstehungssituation hinausgehenden Bedeutung. Mit der Erhe-
bung dieser Schriften zu einem fiir die Gemeinschaft, d.h. fiir die jiidische Gemeinde
bzw. die christliche Kirche, verbindlichen Kanon fand diese Grundgegebenheit ihren
markanten Ausdruck. Mit der Kanonisierung ihrer heiligen Schriften driickten die
judische bzw. die christliche Glaubensgemeinschaft die bleibende Abhingigkeit von
und Verbindung mit ihren Urspriingen aus.

Diese besondere Rolle der biblischen Texte begriindet jedoch keine besonderen Me-
thoden der Auslegung, sondern ,,nur die besondere Intensitit des Bemiihens um die-
se Texte in der Theologie und in weiterer Folge auch die hermeneutische Aufgabe,
d.h. die Frage nach der Bedeutung dieser Texte in der Gegenwart.!

1.1. Aufgabe der Exegese
1.1.1. Verschiedene Zuginge zum Alten Testament

Das Alte Testament wird, so wie die biblischen Texte insgesamt, in sehr verschiede-
ner Weise und mit verschiedenen Fragestellungen gelesen. Im GroBen und Ganzen
lassen sich zwei Formen unterscheiden (aber nicht vollig voneinander trennen): Ei-
nerseits Zugénge und Fragestellungen, bei denen es um Erkldrung (explicatio) des
Textes geht, und andererseits Zugéinge, die vor allem auf Aktualisierung und Anwen-
dung (applicatio) zielen.

So ist es zundchst durchaus moglich und in gewisser Hinsicht unumginglich, die
alttestamentlichen Texte zwecks Erforschung der hebrdischen Sprache und ihrer Le-
benswelt zu lesen.2 Informationen iiber die hebrdische Sprache, liber Landeskunde,
Verkehrswege und die Tier- und Pflanzenwelt Paléstinas, aber auch {iber die Le-

I Zum Folgenden vgl. auch die entsprechenden Ausfithrungen fiir das Neue Testament in Band II.
2 Schon die Lektiire des hebriischen Textes und erst recht jede Ubersetzung setzen solche Kennt-
nisse voraus.



14 Exegese des Alten Testaments

bensweise der Menschen sind als ,,unabsichtliche Uberlieferung? im Alten Testa-
ment enthalten und waren den Schreibern und ersten Lesern der alttestamentlichen
Texte selbstverstdandlich geldufig. Fiir heutige Leser und Leserinnen ist es notwendig,
diese Voraussetzungen — angefangen von der Wortkunde* — und Hintergrundinfor-
mationen’ zu erarbeiten bzw. zur Kenntnis zu nehmen. Auch die Entstehung der alt-
testamentlichen Schriften® und die Geschichte Israels? sind z.T. aus unabsichtlichen,
z.T. aus absichtlichen Quellen bzw. Informationen zu erschlieen, und beides ist sei-
nerseits notig, um die Schriften des Alten Testaments sachgeméll zu verstehen. Zur
Erforschung dieser Bereiche sind natiirlich alle sich bietenden Quellen heranzuziehen,
d.h. die alttestamentlichen Texte, aber auch die Texte aus der Umwelt8 und ar-
chéologische Quellen.?

Die Absicht, aus der heraus die alttestamentlichen Schriften verfasst, ausgewéhlt,
tiberliefert und kanonisiert wurden, war es, die Begegnung Israels mit seinem Gott
und die damit verbundenen Erfahrungen und Reflexionen in den verschiedenen Le-
bensbereichen festzuhalten und als bleibend relevant weiter zu vermitteln.!® Dement-
sprechend sehen sich die jiidische und die christliche Glaubensgemeinschaft diesen
Texten als Quelle und als Norm fiir Glaube und Leben bleibend verpflichtet, und
dementsprechend wurden und werden diese Texte immer wieder als unmittelbare
Anrede gehort, bedacht und weitergegeben. Dieser Erwartung aktueller Anrede und
Inspiration und von Impulsen zur Lebensgestaltung dienen die verschiedenen Formen
von Predigt und Verkiindigung, von individueller und gemeinschaftlicher Bibellese
und -meditation, aber auch neue Zuginge wie Bibliodrama oder tiefenpsychologische
und verschiedene befreiungspolitische (sozialgeschichtliche oder feministische) An-

Vgl. die Unterscheidung zwischen absichtlichen und unabsichtlichen Quellen im Zusammenhang
historischer Forschung. Dazu: Seiffert, Wissenschaftstheorie, Bd. 2: Geisteswissenschaftliche
Methoden: Phéinomenologie. Hermeneutik und historische Methode, Dialektik, 199710, B II.
Das Material der Geschichtswissenschaft*.

Siehe dazu die bekannten Worterbiicher: Gesenius / Buhl, Hebriisches und Aramiisches Hand-
worterbuch iiber das Alte Testament; Kohler / Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti Li-
bros, (KBL); Baumgartner / Stamm, u.a., Hebrdisches und Araméiisches Lexikon zum Alten Te-
stament, (KBL3 = HALAT); Gesenius / Donner, Hebriisches und Aramiisches Handworterbuch
tiber das Alte Testament (GD!$).

5 Siehe dazu u.a. Noth, Die Welt des Alten Testaments; Knauf, Die Umwelt des Alten Testaments.

6 Zur Einleitungswissenschaft siehe u.a.: Schmidt, Einfihrung in das Alte Testament; Smend, Die
Entstehung des Alten Testaments; Kaiser, Grundril der Einleitung in die kanonischen und deu-
terokanonischen Schriften des Alten Testaments; Zenger, Einleitung.

7

Zur Geschichte Israels siche u.a.: Gunneweg, Geschichte Israels; Herrmann, Geschichte Israels;
Donner, Geschichte Israels; Kinet, Geschichte Israels.

Als eigener, wichtiger Bereich der Geschichte Israels ist die Religionsgeschichte Israels zu nen-
nen. Siehe u.a.: Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion; Ringgren, Israelitische Religion;
Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit; Zwickel, Religionsgeschichte.
Siche u.a.: Galling (Hg.), Textbuch zur Geschichte Israels (TGI); Donner / R6llig, Kanaangische
und Aramdische Inschriften (KAI); Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten
Testament; Kaiser (Hg.), Texte aus der Umwelt des Alten Testaments (TUAT); Hallo/Younger
(Hg.), The Context of Scripture.

9 Siehe dazu u. II.1., ,,Biblische Arch#ologie”

Dieses Anliegen der bleibenden und unmittelbaren Relevanz wird sehr schon deutlich in dem
schon im Alten Testament belegten und bis heute beim Passahfest gesprochenen Exodusbe-
kenntnis, wo iiber allen geschichtlichen Abstand hinweg gesagt wird: ,,Wir waren Knechte in A-
gypten, und wir riefen zu Jhwh, und er fithrte uns aus Agypten™ (Dtn 6,20-25; 26,5—10).



Aufgabe und Geschichte der Exegese 15

sdtze der Auslegung; nicht zuletzt die Aufnahme biblischer Themen in Musik, bil-
dender Kunst und in der Literatur.!!

1.1.2. Exegese als historische und kritische Aufgabe

Die aus diesen so genannten ,,unmittelbaren”, d.h. meistens: situativ-existentiellen
Formen des Umgangs mit den biblischen Texten entstehenden Einsichten und Impul-
se und ihre Rezeption und Anwendung werden vielfiltig sein; je nach Situation, Zeit
und Umstdnden und je nach Interessen, Kenntnissen und Personlichkeit des Lesers
und der Leserin. Das hat — in einer gewissen Bandbreite und sofern der Text nicht
verdreht oder nur zum Vehikel anderer Ideen missbraucht wird — durchaus seine Be-
rechtigung und Bedeutung. Aber dort, wo es um gemeinschaftliches Glauben und
Handeln geht, oder auch schlicht um intellektuelle Redlichkeit, ob man sich zu Recht
auf ,,die Bibel“ beruft oder nicht, dort muss ein gemeinsames Verstehen der bibli-
schen Texte gesucht werden, und dort ergibt sich die Notwendigkeit historischer Exe-
gese, d.h. die Frage nach der urspriinglichen Aussage und Absicht eines Textes. —
Aus dieser Notwendigkeit, den historischen Sinn und damit das urspriingliche Anlie-
gen der Texte zu erforschen, wurden die exegetischen Methoden und Arbeitsschritte
entwickelt, die im Folgenden dargestellt werden.

Bevor wir uns den einzelnen Fragestellungen und methodischen Schritten der Exege-
se zuwenden, sei noch auf ein mogliches Missverstandnis hingewiesen: In Analogie
zu den scheinbar objektiven Naturwissenschaften werden hdufig von der Exegese
(und auch von anderen Geisteswissenschaften) ,,sichere” und objektive Aussagen
erwartet. Und nicht selten werden dann exegetische Aussagen, weil es eben verschie-
dene Moglichkeiten der Interpretation gab und gibt, als angeblich beliebig hingestellt
und abgetan. Beides ist unberechtigt: Abgesehen davon, dass auch naturwissenschaft-
liche Erkenntnisse und ihre Interpretation keineswegs immer so eindeutig sind, wie
es gerne behauptet wird, ist menschliches Leben und menschliche Kommunikation
nicht einfach definierbar und ,,berechenbar®. In einem Text sind nie alle Faktoren, die
zu seiner Entstehung fiihrten, erkennbar (und auch nicht enthalten). Dariiber hinaus
spielen im Kommunikationsvorgang sowohl auf Seiten des Autors (,,Senders®) wie
auf Seiten des Lesers (,,Empfanger®) zusitzliche personliche und situative Aspekte
eine Rolle. Kommunikation und damit auch Exegese bleibt immer ein Anndherungs-
prozess, der zudem nicht nur geradlinig fortschreitet, sondern neue Perspektiven er-
halten kann: Durch neue Funde kann ein Text bzw. sein Autor / seine Autorin plotz-
lich in einem neuen Licht erscheinen, oder der Exeget /die Exegetin kann zu neuen
Fragestellungen kommen.

In der Exegese als diesem fortschreitenden Erkenntnisprozess gibt es daher nicht die
letztgiiltige und vollig eindeutige Interpretation. Es gibt aber sehr wohl die Abgren-

11" Siehe z.B.: Das Buch Gottes. EIf Zuginge zur Bibel. Ein Votum des Theologischen Ausschusses
der Arnoldshainer Konferenz, 1992; Fabry u.a., Bibel und Bibelauslegung, 1993; Hubmann, Bi-
belauslegung im Wandel, 2001.

Fiir eine Darstellung und Wiirdigung verschiedener Zugénge siche jetzt auch: Die Interpretion der
Bibel in der Kirche (Dokument der Pépstlichen Bibelkommission vom 23.4. 1993); in: Interpreta-
tion.



16 Exegese des Alten Testaments

zung von Falschem. Es kann nicht Beliebiges aus einem Text herausgeholt oder in
einen Text hineingelegt werden.!2 Es gibt eindeutig Falsches und es gibt wahrschein-
lich Falsches. Auch diese ,,negativen™ Erkenntnisse und Aussagen (wissenschafts-
theoretisch gesprochen: diese Falsifikationen) haben ihren wissenschaftlichen Wert
und ermdglichen es andererseits, den Bereich des (wahrscheinlich) Richtigen und den
Grad der Wahrscheinlichkeit anzugeben. — Wesentliches Anliegen der Exegese ist in
diesem Zusammenhang, die Aussage eines Textes herauszustellen und dem Text und
den dahinterstehenden Menschen gerecht zu werden. Der dabei immer verbleibende
(Interpretations-)Spielraum!3 ist kein Freibrief fiir Willkiir, aber ein Freiraum fiir eine
echte Begegnung.

Exegese wird so zu einem Prozess der Anndherung an den Text, der im gemeinsamen
wissenschaftlichen Diskurs mit nachvollziehbaren Argumenten geschieht. In diesem
Sinn ist das Wort ,kritisch® in ,,historisch-kritische Exegese™ nicht nur ein Relikt
oder ein schmiickendes Beiwort aus der Zeit der Entstehung der historisch-kritischen
Methode im 17. und 18. Jh., sondern eine bleibende Herausforderung zum kritischen,
d.h. sorgfiltig wahrnehmenden, priifenden und abwéagenden Umgang mit den Texten
und der bisherigen Auslegung, aber auch mit den eigenen Voraussetzungen und Vor-
verstandnissen. Bei dieser kritischen Priifung sind die eigenen Erkenntnisse und Vor-
verstidndnisse mit einzubeziehen. Insofern schlieBt kritische Exegese Bereitschaft zur
Selbstkritik mit ein. — Historisch-kritische Exegese ist dabei kein abgeschlossener
Methodenkanon, sondern durchaus offen fiir neue Fragestellungen und neue metho-
dische Vorgehensweisen. Wesentlich ist die Offenheit fiir kritischen, wis-
senschaftlichen Diskurs.

1.1.3. Zusammenhang und Reihenfolge der exegetischen Schritte

Die biblischen Texte berichten von bestimmten Ereignissen oder errtern bestimmte
Themen. Diese Ereignisse oder Themen sind uns aber nicht unmittelbar zugénglich,
sondern dazwischen liegt zunéchst fast immer eine mehr oder weniger lange Zeit der
miindlichen Uberlieferung, und nach der ,,Erstverschriftung® folgt dann die Zeit der
schriftlichen Weitergabe und Bearbeitung. Dieser Uberlieferungsprozess ist durch
verschiedene Faktoren geprédgt. Was ein Autor sagen will und kann, ist nicht nur be-
stimmt von seiner Absicht, sondern auch beeinflusst von bestimmten Vorstellungsge-
halten und Ausdrucksformen, die ihm und seinen Horern oder Lesern bekannt sind,
sowie von der jeweiligen geschichtlichen Situation. Um einen Text moglichst gut zu
verstehen, wird es wichtig sein, diese Zusammenhinge und Hintergriinde moglichst
gut zu erkennen.

Der Vorgang der Textentstehung und die dabei wirksamen Faktoren kénnen folgen-
dermafen veranschaulicht werden:

12 Zu solchen Grenzen der Textinterpretation und des Textgebrauchs siehe auch Eco, Streit der
Interpretationen.

13" Auf diesen prinzipiell bestehenden (Interpretations-)Spielraum bzw. die (in verschiedenem Aus-
mal) immer gegebene ,,Bandbreite” des Verstehens macht die Rezeptionsésthetik zu Recht auf-
merksam.



Aufgabe und Geschichte der Exegese 17

Schematischer Uberblick zur Textentstehung

Ereignis oder Thema )
Beeinflussung des

. 4 4 3
Beeinflussung ) . ) .
miindliche Uberlieferung Textes durch die
=
des Textes vos e & geschichtliche
) (Erst)Verschriftung
durch gepragte i) 4 0 Situation und die

Vorstellungen = Schriftliche Weitergabe & Aussageabsicht

und Bearbeitung(en)
und Ausdrucks- der Autoren

d 4 8

formen = = und Tradenten

Kanonischer Text
., Endgestalt
dlteste erreichbare
Textform

L R
Weitergabe des Textes
Textgeschichte

Gegeniiber diesem primér entstehungsgeschichtlichen, ,,diachronen® Zugang zu ei-
nem Text wurde in neuerer Zeit aus theologischen und methodischen Griinden die
Bedeutung der (kanonischen) Endgestalt des Textes herausgestellt, der daher ,,syn-
chron auszulegen sei. Diese Forderung hat insofern ihr Recht, als es in der Tat die
Endgestalt der Texte ist, die als verbindlich in den Kanon aufgenommen wurde. Und
es ist auch richtig, dass mit der Endgestalt die sicherste Grundlage fiir die Interpreta-
tion gegeben ist, wihrend alle Vorstufen rekonstruiert und damit weniger sicher sind.
Allerdings muss auch die kanonische Endgestalt der Texte erst aus den erhaltenen
Handschriften rekonstruiert werden. Vor allem aber will kaum ein biblischer Text
nur ein Text an sich sein, sondern ist auf Ereignisse oder Themen in bestimmten ge-
schichtlichen Situationen bezogen. Nicht zuletzt zeigt die ,,Endgestalt” der Texte
Spuren ihrer Entstehung und ihrer Geschichte. Die Texte ernst zu nehmen, schlief3t
darum ein, diesen Spuren der Entstehungsgeschichte nachzugehen; es bedeutet aber
auch, den ,,Endtext™ nicht nur als Sprungbrett fiir weitere Analysen zu verwenden,
sondern zur Endgestalt als der wesentlichen Grof3e zuriickzukehren und diese auszu-
legen.

Um dieses Gewicht der Endgestalt des Textes anzudeuten, ist im obigen Schema die
kanonische bzw. die Endgestalt des Textes nicht nur als Linie, sondern als eine Fla-
che dargestellt. Allerdings werden die Erkenntnisse zur Entstehungsgeschichte und
zu den den Text prigenden Zusammenhingen eine wichtige Hilfe sein, die ge-



18 Exegese des Alten Testaments

schichtliche Tiefendimension und das besondere Profil des Textes zu erfassen. An-
ders gesagt: Der Text soll durch die exegetische Arbeit als eine lebendige und indivi-
duelle ,,Landschaft* wahrgenommen werden. !4

Die einzelnen methodischen Schritte haben sich ungefihr in der Reihenfolge, wie sie
hier im Buch dargestellt werden — allerdings nicht nur hintereinander, sondern z.T.
nebeneinander — entwickelt, und sie hdngen auch sachlich zusammen: Auszugehen
ist von den vorfindlichen hebréischen Texten. Die Textkritik (Kap. 2) sammelt und
priift die vorhandenen Textzeugen und versucht, die élteste erreichbare Textgestalt zu
eruieren. — Die Sprachliche Beschreibung (Kap. 3) stellt die sprachliche Form und
die Aussageweise des Textes dar. Die Literarkritik (Kap. 4) zieht daraus Folgerungen
fiir die Einheitlichkeit und fragt nach der literarischen Entstehungsgeschichte des
Textes. — Der Inhalt der Texte wurde hiufig vorher schon miindlich tiberliefert. Aus-
gehend von einer sorgfiltigen und differenzierten Analyse der Form des Textes bzw.
seiner Teile (Formkritik und Formgeschichte, Kap. 5) versucht die Uberlieferungs-
kritik und Uberlieferungsgeschichte (Kap. 6), den Vorgang und den Ort (Lebensbe-
reich, ,,Sitz im Leben*) der miindlichen Uberlieferung darzustellen. Dafiir und fiir die
weitere Frage nach dem inhaltlichen Profil des Textes sind die Traditionen, d.h. die
den Text pragenden Vorstellungen zu untersuchen (7raditionskritik und Traditions-
geschichte, Kap. 7). — Den analytischen Arbeitsschritten folgt die Synthese, in der der
Weg von der miindlichen Uberlieferung und der Erstverschriftung iiber verschiedene
schriftliche Bearbeitungen bis hin zur Endgestalt des Textes (Redaktionskritik, Kap.
8) dargestellt wird. Die auf diesem Weg gewonnenen Erkenntnisse haben ihren eige-
nen Wert. Sie sollen aber vor allem die ,,Tiefendimension™ des auszulegenden Textes
deutlich machen. — Die so vertieft verstandene Aussage des Textes wird dann in der
Einzelexegese und Gesamtexegese (Kap. 9) nachgezeichnet und auf die Hauptaussage
zusammengefasst und eventuell in den groBeren alttestamentlichen oder ge-
samtbiblischen Zusammenhang gestellt.

1.2. Geschichte der Exegesels
1.2.1. Vom Alten Testament bis zum Ausgang der Antike

Auslegung von Texten bzw. von iiberkommenen Traditionen gibt es schon im Alten
Testament selbst. So werden z.B. die Worte des Propheten Hosea gegen das Nord-
reich Israel in Hos 1 in V. 7 auf das Suidreich Juda hin aktualisiert und als Mahnung
und Verheiung neu zu Gehor gebracht. In Dtn 1-3 werden die Ereignisse vom Got-
tesberg und der Wiistenwanderung rekapituliert und unter der Perspektive der Aus-
schlieBlichkeit der Gottesverehrung und der Verpflichtung auf seinen Willen darge-

14" Der Blick auf die Entstehungsgeschichte und -zusammenhinge ist nicht nur wichtig fiir das Ver-
stehen des Textes, sondern kann auch zu einer wertvollen Hilfe fiir eine sachgeméBe Aktualisie-
rung werden. D.h. die Exegese fiihrt oft auch zu wichtigen fachdidaktischen oder homiletischen
Impulsen.

15" Fiir die folgende Darstellung vgl. Diestel, Das Alte Testament in der christlichen Kirche; Kraus,
Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments; Ackroyd u.a. (Hg.), The
Cambridge History of the Bible I-III; Rogerson, Bibelwissenschaft; Reventlow, Epochen der Bi-
belauslegung. Bd. 1-3; Gorg, Christentum und Altes Testament; Saebe, History.



Aufgabe und Geschichte der Exegese 19

stellt. Durch die Zuschreibung der Psalmen an bestimmte Personen (meist David)
und die Hinzufiigung von Situationsangaben werden die Psalmen nicht nur ,,verortet,
sondern es werden fiir die Leser auch Beispiele fiir Bitte, Bekenntnis und Dank in
verschiedenen Situationen gegeben. Diese Aktualisierungen und Lesehinweise wer-
den zunichst dem Text eingefiigt oder angefiigt.

Mit der zunehmenden Verbindlichkeit bzw. ,,Kanonisierung“!¢ wird die Aktualisie-
rung nicht mehr in den Text hineingetragen, sondern selbstindig neben diesen ge-
stellt. Beispiele dafiir sind etwa die Chronik, in der die Geschichte von der Schop-
fung bis zum babylonischen Exil (vgl. Gen 1 bis 2 Kon 25) neu ausgelegt!” und zur
Beantwortung aktueller Fragen dargestellt wird, oder Dan 9, wo nach der ,,wah-
ren” Bedeutung der 70 Jahre im Jeremiabuch gefragt wird, oder auch die Pescharim,
d.h. die Kommentare (z.B. 1QpHab) aus Qumran, und nicht zuletzt die Midraschim
(von darasch = suchen, fragen, namlich nach der Bedeutung; z.B. 4QMidrEsch) deren
Anfinge jetzt ebenfalls bereits in Qumran belegt sind (4QMidrEsch). All diesen ver-
schiedenen Auslegungen gemeinsam ist die Voraussetzung, dass die heiligen Schrif-
ten des Kanons nicht nur von Vergangenem, sondern von Gegenwértigem und Zu-
kiinftigem reden. Daher wird die Auslegung (explicatio) immer zugleich auch und
sogar vor allem zur Anwendung (applicatio) fiir die Gegenwart. Diese Voraussetzung
teilen auch die neutestamentlichen Autoren bei ihrer Auslegung des Alten Testa-
ments.

Eine fiir diese aktualisierende Auslegung wichtige Betrachtungsweise ist die 7ypolo-
gie. Die typologische Auslegung!® fragt nach den ,,typischen” Gemeinsamkeiten der
alten und der neuen Situation, wobei der Typos meist vom Antitypos tibertroffen
wird. Typologische Auslegung findet sich schon im Alten Testament, etwa wenn in
Hos 2 die neue Heilszeit als eine neuerliche Hinausfiihrung in die Wiiste, ein neuerli-
ches Reden Gottes zu Israel und eine neue Hineinfithrung in das Land beschrieben
wird, oder wenn Deuterojesaja einen neuen Exodus jetzt nicht aus Agypten, sondern
aus dem babylonischen Exil, und jetzt nicht in Hast und Eile und durch die Wiiste,
sondern als groBartigen Zug entlang an Wasserstromen ankiindigt (Jes 43,14-21;
52,12). Das Gewicht liegt hier deutlich auf der applicatio fiir die Gegenwart.
Die typologische Gegeniiberstellung belédsst aber die Vergangenheit bzw. die ent-
sprechenden Texte in ihrem eigenen geschichtlichen Horizont und ihrem eigenen
Recht.1?

Anders verhélt es sich mit der allegorischen Auslegung. Sie wurde besonders dort
angewandt, wo man in scheinbar banalen oder gar anst6Bigen Texten hohere Bedeu-
tung und tiefsinnigere Aussagen erwartete.20 Allegorische Auslegung wurde bereits

16 Zur Entwicklung des Kanons: Smend, Bibelkanon.

17" Vgl. Willi, Die Chronik als Auslegung.

18 Grundlegend ist die Darstellung von Goppelt, Typos.

19" Die typologische Auslegung hat dort, wo es um die aktuelle Bedeutung der Texte geht, auch heu-
te ihre Bedeutung und Berechtigung. Bei den Bemiithungen um die Wiedergewinnung des Alten
Testaments nach dem Zweiten Weltkrieg wurden Recht und Grenzen der Typologie ausfiihrlich
diskutiert, vgl. die Beitrdge in Westermann (Hg.), Probleme alttestamentlicher Hermeneutik. In
neuerer Zeit wird zwar der Begriff vermieden, die Sache ist aber unter Begriffen wie ,,Situations-
analogie® oder ,,Strukturanalogie* de facto vorhanden und ein wichtiges Element der homileti-
schen Theorien; vgl. Herrmann, Situationsanalogie; Preufl, Das Alte Testament in christlicher
Predigt, 120—140 (,,Strukturanalogie) und 190ff (,,Konkretisierungsmodelle®).

Fiir die geistesgeschichtlichen Hintergriinde und die verschiedenen Auspridgungen allegorischer
Auslegung siehe Sellin, Allegorese.

20



20 Exegese des Alten Testaments

im Hellenismus entwickelt, wo man die z.T. doch recht anst6Bigen Gottergeschichten
der griechischen Mythologie durch allegorische Auslegung auf eine hohere Ebene
hob. Im hellenistischen Judentum wurden z.B. die schwer erkldrbaren Unterschei-
dungen von rein und unrein (Lev 11; Dtn 14) allegorisierend ethisch interpretiert: Z.B.
wurden die gespaltenen Klauen der reinen Tiere als Hinweis darauf gedeutet, dass
man immer zwischen gut und bose unterscheiden miisse. Dass von den Wassertieren
jene mit Flossen und Schuppen rein sind, wurde als Mahnung interpretiert, sich nicht
von der Stromung mitreilen zu lassen, sondern sich selbstindig zu bewegen. (A-
risteasbrief 142ff; Philo, de spec. leg. IV, 104{f; de agr. 131). Im Neuen Testament
findet sich allegorische Auslegung in der Gegeniiberstellung der beiden Frauen Ab-
rahams als Hinweis auf die zwei Bundesschliisse (Gal 4, 24-26; dort auch das Wort
aAANyopelv), in der Gleichsetzung des Felsens, aus dem Mose Wasser schlug, mit
Christus (1 Kor 10,4b; wobei die alttestamentliche Bezeichnung Gottes als Fels, Ps
18,2.32.47 u.6., mitwirkte)?! und an wenigen anderen Stellen.

Eine wichtige Voraussetzung dieser friihjiidischen und friithchristlichen Auslegungs-
weisen war, dass es der eine Gott ist, der in der Geschichte handelt und der sich in
den heiligen Schriften offenbart. Daher wurden fiir Argumentationen hiufig Beleg-
stellen aus allen drei Teilen des alttestamentlichen Kanons herangezogen. Auch die
judischen Auslegungsregeln?? wie ,,Qal wachoméir® (Schluss vom Einfachen, Leich-
ten auf das Schwerere) oder die Regel von ,,Einschluss und Ausschluss® haben neben
allgemeinen Regeln der Logik diese Voraussetzung.

Die Methoden der Schriftauslegung waren nicht isoliert, sondern standen in Verbin-
dung mit den in der klassischen Rhetorik entwickelten Regeln. Auch dort gab es ne-
ben der bereits erwdhnten Allegorese die am Wortsinn und am konkreten Zusam-
menhang orientierte Textauslegung mit ihren entsprechenden Regeln, z.B. dass ein
Text in seinem Kontext auszulegen sei.

Sowohl in der jlidischen wie in der christlichen Tradition finden sich sorgfiltige phi-
lologische Arbeit (—Textgeschichte) und Bemithen um den Wortsinn der Texte bis
hin zur Erhellung der biblischen Realien?3 einerseits und ethisch oder dogmatisch
aktualisierende und weithin allegorisierende Auslegung andererseits nebeneinander.

1.2.2. Vom Mittelalter bis zur Reformation

Schon bei Augustin und dann besonders im Mittelalter wurde das Nebeneinander von
wortlicher und allegorischer Bedeutung eines Textes in verschiedener Weise zur
Lehre von einem mehrfachen Schriftsinn ausgebaut.2* So wird beim dreifachen
Schriftsinn in Entsprechung zur Beschreibung des Menschen als Leib, Seele und
Geist (vgl. 1 Thess 5,23) zwischen historia (sensus literalis), tropologia (sensus mo-
ralis) und allegoria (sensus mysticus) unterschieden. Am bekanntesten wurde die

21 Der Gedanke des mitgehenden Felsens findet sich schon in der jiidischen Auslegung, neu ist nur
die Identifikation mit Christus.

22 Die sog. middot (= Regeln), vor allem fiir halachische (=ethische) Schriftauslegung; zunichst 7
(Hillel d.A. zugeschrieben), dann 13 (R. Jischmael zugeschrieben), schlieBlich auf bis zu 32 Re-
geln entfaltet; vgl. auch Stemberger, Hermeneutik.

23 7.B. das fiir die Identifikation biblischer Ortslagen bis heute wichtige Onomastikon des Eusebius.

24 Sjehe dazu: Brinkmann, Mittelalterliche Hermeneutik, besonders 243-259.



Aufgabe und Geschichte der Exegese 21

Lehre vom vierfachen Schriftsinn, wobei neben bzw. liber den wortlichen Sinn ein
dreifacher allegorischer Sinn gestellt wurde. Der lateinische Merkvers lautet: ,, Littera
gesta docet, quid credas allegoria, moralis quid agas, quo tendas anagogia“ und
findet sich bei Nikolaus von Lyra in der Postille zum Galaterbrief. Formuliert hatte
ihn bereits Augustinus de Dacia 1260 (dort als vierter Satz: ,, quid speres anagogia*)
in seinem theologischen Kompendium Rotulus pugillaris. Die Unterscheidung in
einen drei- oder vierfachen Schriftsinn ist kein prinzipieller Unterschied. Die Lehre
von einem mehrfachen Schriftsinn war Gemeingut ab dem frithen Mittelalter. Mit
dieser Methodik gelang es weithin, die kirchliche Lehre in den Texten wieder-
zufinden oder Gegensdtze und Anst6fe zu iiberbriicken. Dies umso mehr, indem es
als Indiz fiir die Notwendigkeit allegorischer Betrachtung galt, wenn ein biblischer
Text dem christlichen Glauben und der Liebe zu wiedersprechen schien.

Zu erwiéhnen ist, dass im Mittelalter auch im Judentum eine @hnliche Regel fiir einen
mehrfachen Schriftsinn entwickelt wurde. Die verschiedenen Sinnebenen wurden mit
dem Merkwort PaRDeS zusammengefasst, d.h.: 1) P°shat = Wortsinn; 2) Ridmiz =
haggadisch/lehrhafter Sinn; 3) D°rash = halachisch/ethischer Sinn; 4) Sod = geheimer,
kabbalistischer Sinn).25

Diese Methoden sind seit den Konflikten und den hermeneutischen Erkenntnissen
der Reformationszeit nicht mehr als unmittelbar legitime Auslegungsmethoden ver-
wendbar. Man kann sich aber doch positiv klarmachen, dass mit dem allegorischen,
moralischen und anagogischen Sinn nach der Bedeutung der biblischen Texte fiir die
Grunddimensionen christlichen Glaubens, ndmlich Glaube, Liebe und Hoffnung
(1Kor 13,13; 1Thess 1,3), gefragt wird. Unter dem Vorzeichen der Unterscheidung
von explicatio und applicatio erfahrt die allegorische Auslegung in jlingster Zeit eine
gewisse Ehrenrettung und eine Empfehlung als Lesehilfe und Leseanregung.26 Aller-
dings sind die Spekulationen und auch Irrwege der allegorischen Auslegung eine
bleibende Warnung vor sachfremden Eintragungen in die Texte.

Sowohl im christlichen als besonders im jiidischen Bereich gab es immer auch die
Arbeit an der Sprache und am Wortsinn der biblischen Texte. Zu nennen sind beson-
ders (Abraham ben Meir) Ibn Ezra (ca. 1089-1164) auf jiidischer und Nikolaus v.
Lyra (ca.1265—-1349) auf christlicher Seite. Neue Impulse zur Schriftauslegung erga-
ben sich durch die kirchlichen Reformbewegungen und dann besonders durch den
Humanismus mit seiner Hinwendung zu den antiken Quellen, die auch zu einer ver-
starkten Arbeit an den biblischen Texten fiihrte.2” Durch den Buchdruck wurden
nunmehr auch die Texte in der Ursprache leichter zugénglich.

Zu einem prinzipiellen Durchbruch und ,,Fortschritt der Auslegungskunst™28 kam es
durch Martin Luther. Luther hatte die grundlegenden reformatorischen Einsichten
aus exegetischer Arbeit gewonnen und hatte sich schon dabei immer mehr von der
Allegorese abgewandt und sich auf den klaren wortlichen Sinn konzentriert. Die in-
tensive Arbeit an den biblischen Texten erwies sich als inspirierend und fruchtbar fiir

25 Maier, Hermeneutik, 135.

26 Vgl. Kortner, Zuriick zum vierfachen Schriftsinn? Tiefenpsychologie und geistliche Exegese,
ders., Der inspirierte Leser.

27 So war Johannes Reuchlins ,,De rudimentis hebraicis“ von 1506 die erste Hebriischgrammatik
eines Christen.

28 Vgl. Holl, Fortschritt.



22 Exegese des Alten Testaments

die theologische Erkenntnis.?® Im Konflikt mit den kirchlichen Autoritdten sah er
sich dann immer mehr zur alleinigen Berufung auf den wortlichen Sinn des bibli-
schen Textes gendtigt. Nur auf der Basis des konkreten Wortsinnes der Texte
konnten strittige Probleme diskutiert und entschieden werden. — Diese Erfahrung der
zweifachen Wirkung wurde spiter mit den Begriffen der auctoritas causativa (die
Glauben und Kirche hervorrufende Bedeutung der Heiligen Schrift) und der auctori-
tas normativa (die Glaube und Kirche normierende Bedeutung) systematisiert.

Mit der Berufung allein auf den wortlichen Sinn und allein auf die Bibel waren aber
die Fragen noch nicht geklért. Der exegetische Diskurs bis hin zum Streit um das
richtige Verstdndnis erwies sich erst recht als bleibende Aufgabe.

Die Auslegung bleibt ein Vorgang der Anndherung des Auslegers an die Schrift.30
Mit dem Anspruch, dal die Heilige Schrift aus sich selbst zu verstehen ist (vgl. den
wichtigen Grundsatz: ,,scriptura sacra sui ipsius interpres ‘), wird das Eigenrecht
der Urkunde gegeniiber anderen Autoritdten, aber auch gegeniiber den Vorverstiand-
nissen des Auslegers hervorgehoben. Die bekannte Formulierung von der Klarheit
der Schrift (claritas scripturae) meint, dass das, worauf es in theologischer Hinsicht
ankommt, nimlich das Gottesverhiltnis, das seine Mitte in Jesus Christus hat, klar ist.
Insofern gehoren das ,,sola scriptura“ und das ,,solus Christus“ zusammen. Das
Wissen um diese prinzipielle Klarheit hat die Reformatoren keineswegs abgehalten,
sondern im Gegenteil motiviert, sich mit grofler Intensitét den Problemen der Spra-
chen und der Realien zu widmen, wie u.a. die vielen exegetischen Werke Luthers und
Calvins zeigen.

Die reformatorischen Erkenntnisse zur Schriftauslegung wirkten auch dort, wo man
sie ablehnte, und fiihrten zu neuen Editionen der biblischen Texte und zu exegeti-
scher Arbeit. In der evangelischen Theologie wurden die Einsichten systematisch
reflektiert und verarbeitet.3! Thre Konservierung in der altprotestantischen Orthodoxie
fithrte allerdings auch zur Erstarrung. Da nun nicht mehr die Tradition oder das
kirchliche Lehramt als weitere Sdulen neben der Bibel standen, wurde versucht, die
Bibel als einzige Sdule besonders zu stirken. Dies geschah vor allem durch einen
Ausbau der Inspirationslehre von der Personal- und Realinspiration bis hin zur Ver-
balinspiration. Dazu wurden allerdings manchmal Behauptungen aufgestellt, die
schon damals (16./17. Jh.) nicht mehr haltbar waren, wie etwa, dass die Punktation
der hebridischen Texte schon am Sinai mitgegeben worden sei.

29 Vgl. dazu das Selbstzeugnis iiber die Entdeckung des Geschenkcharakters der , Gerechtigkeit
Gottes“ in der Vorrede zum ersten Band der lateinischen Schriften Luthers (1545), wo noch die
Begeisterung tiber die Entdeckung zu spiiren ist (WA 54, 185f; deutsch siehe u.a. in: Bornkamm /
Ebeling, Martin Luther, 22-24).

Zur Sache s. u.a. Brecht, Luthers Verhiltnis zur Bibel.

30 vgl. dazu ,,der unvermeidliche Zirkel aller Auslegung®, Holl, Fortschritt, 565.567f.

31 Hierfiir ist besonders das groBe Werk von Matthias Flacius (1520—1575), Clavis scripturae sacrae
(1575), zu nennen, das neben dogmatischen Reflexionen zur Schriftlehre auch beachtliche An-
leitungen und Anregungen zur literarischen und sachlichen ErschlieBung der Texte enthilt, u.a.
ein biblisch-theologisches Worterbuch, eine Darstellung der frithen altkirchlichen Exegese und
eine Anleitung zur stilistischen Wiirdigung der Bibel unter besonderer Beriicksichtigung der he-
braischen Denkformen.



