
Roman Reisinger

Laude drammatiche e rappresentazioni sacre  
Zu Tradition und regionaler Vielfalt  

des Geistlichen Spiels in Italien

Die Annäherung an das Thema erfolgt in vier Schritten:
I.	 Die Entwicklung von den Laude zu den Sacre Rappresentazioni, betrachtet 

aus der Sicht gattungstypologischer Merkmale;
II.	 Regionale Unterschiede und Entwicklungsphasen;
III.	 Außergewöhnliche Entwicklungsschritte der Gattung im Hinblick auf In-

novation und Modernität;
IV.	 Überlegungen zum Kulminationspunkt der Entwicklung des dramma sac-

ro und gleichzeitig zur sich abzeichnenden Auflösung der Gattung am Bei-
spiel des Stücks Battaglia di Quaresima e di Carnasciale.

Aufgrund der breiten terminologischen Streuung in der einschlägigen italieni-
schen Fachliteratur ist eine Vorbemerkung dazu angebracht. Der gemeinsame si-
gnifié ist dort evident und außer Diskussion, die signifiants allerdings lassen sich 
zumindest in folgenden Kategorien systematisch erfassen: es ist dort die Rede 
von dramma liturgico, dramma ecclesiastico, dramma religioso, dramma sacro, 
Sacra rappresentazione, bzw. invertiert.

Bevor nun die vier angekündigten Schritte abgehandelt werden, ist einer 
landläufigen, auch in wissenschaftlichen Diskursen verbreiteten, verflachenden 
Vorstellung von der Entwicklung des Genus Dramma sacro einiges entgegen zu 
halten. Zu diesem Zweck wollen wir uns einer in dieser Hinsicht absolut über-
zeugenden Studie anvertrauen, nämlich dem umfangreichen und detailreichen 
Aufsatz von Silvia Carandini mit dem Titel Teatro e spettacolo nel medioevo.1 
Die Herausprägung des Geistlichen Spiels verläuft eben nicht, zumindest nicht 
in Italien, über eine sukzessive und mehr oder weniger harmonische und aus der 
Praxis schrittweise Weiterentwicklung szenisch primitiver Rezitationen oder 
Aufführungen der Laude hin zu bereits szenisch und dramatisch angereicherten 
Spielen. Carandini ortet eine klare poetologische Basis für das mittelalterliche 
Geistliche Spiel bereits in der Antike bei Horaz: „Scena locus est in quo libri 
poetarum recitabantur“.2 Die Rolle der poetae übernahmen im Mittelalter allge-
mein im öffentlichen Raum die giullari, also die fahrenden Sänger, Jongleure und 
Gaukler. Es trat ein erzählender recitator auf, begleitet – oder von ihm selbst in 
Personalunion interpretiert – von einem saltator, also einem mimischen und dia-

1	 S. Carandini, 1986, vol. VI, 15–64.
2	 Ebda., 24.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   4 13.07.15   13:51



Zu Tradition und regionaler Vielfalt des Geistlichen Spiels in Italien  5

logischen Partner oder Gegenspieler, quasi einem mimetischen Interpretator der 
vorgetragenen Texte. Der Prototyp dieses szenischen Wechselspiels findet sich 
schon in den Etymologiae von Isidor von Sevilla:

Scena autem erat locus infra theatrum in modum domus instructa cum 
pulpito, qui pulpitus orchestra vocabatur, ubi cantabant comici, tragici, 
atque saltabant histriones et mimi. Ubi poetae comoedi et tragoedi ad cer-
tamen conscendebant hisque canentibus alii gestus edebant.3 

Die konkrete terminologische Erfassung des inszenierten Spiels als theatrica fin-
det sich zum ersten Mal bei Ugo di San Vittore in den sieben artes mechanichae. 
Die scientia ludorum wird dort gerechtfertigt als unentbehrliches Mittel für die 
Umsetzung des menschlichen Drangs nach körperlicher Repräsentation und 
Selbstdarstellung. Die frühen Vorstufen des mittelalterlichen Dramas resultieren 
aus den archaischen Spannungen,4 in welchen sich das Individuum befindet oder 
in bestimmten Situationen exponiert ist und sich dabei in der volkstümlichen 
Kultur abgebildet sieht bzw. dort seine Identifikation und Rechtfertigung für 
sein Handeln sucht. Es sind dies teils banale reale Situationen und Implikatio-
nen des Individuums, teils mystisch überhöhte Aussschnitte aus der liturgischen 
Praxis oder religiösen Überlieferung, also z. B. Prozesse, Zeugenaussagen, reli-
giöse Handlungen wie Fasten oder dessen Gegenteil, der Karneval, Hexenankla-
gen und Verfolgungen von Häretikern.5

Für das einzelne Mitglied der mittelalterlichen Gesellschaft und für die 
Gesellschaft als ganze bringt das theatralische Spiel (ob religiös oder weltlich) 
einen wichtigen Faktor in die Wahrnehmung ein, nämlich die bewusste und 
konstruierte Überschreitung der Norm, der alltäglichen Wirklichkeit und Re-
gelhaftigkeit, in Richtung der eccezionalità, also einer aus Zeit und Raum her-
ausgehobenen Festlichkeit, die noch dazu sowohl von den weltlichen als auch 
den kirchlichen Autoritäten gewährt und patroniert wurden. Im Rahmen dieser 
autorisierten Festlichkeit und, wie wir heute sagen würden, der künstlerischen 
Freiheit konnte sich der Spieltrieb frei entfalten und Wirklichkeiten umkehren, 
verzerren oder Auffassungen überdimensional verherrlichen, womit sich die 
ganze Bandbreite karnevalesken Treibens öffnet.6 Handelt es sich nun bei dem 
zu inszenierenden Stück (der Terminus hat für diesen Zeitraum, d. h. das frühe 
Mittelalter, eine noch nur provisorische, deskriptive Funktion) um die Darstel-
lung von Geschichte oder Ereignissen aus christlicher Sicht oder überhaupt um 

3	 S. Carandini, 1986, vol. VI, 24.
4	 Vgl. ebda., 27. 
5	 Vgl. ebda., 27.
6	 Vgl. ebda., 31. Carandini verweist in diesem Zusammenhang auf jene Standardwerke be-
züglich des volkstümlichen und karnevalesken Treibens im und um das Theater des Mittelal-
ters, welche nach wie vor als uneingeschränkte Fachautoritäten gelten können: M. M. Bachtin, 
Tvorcestvo Fransua Rable i narodnaja ku’ltura svrednevekov’ja Renessansa, 1965 (italienische 
Übersetzung: L’opera di Rabelais e la cultura popolare. Riso, carnevale e festa nella tradizione 
medievale e rinscimentale, Torino 1979.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   5 13.07.15   13:51



Roman Reisinger6

heilsgeschichtliche Stoffe, so erfolgt die Realisierung des dramatischen Gesche-
hens über das rhetorisch-diskursive Grundmuster der salutatio und der memo-
ria. Mittels der salutatio werden die Gläubigen, das Publikum, in eine gleichsam 
mystische Stimmung eingeführt und zur Verehrung, Anbetung und Bewunde-
rung einer ikonischen Abstraktion der Gottheit angeregt. Das dazu aufgebotene 
szenische Inventar umfasst den Altar, den Chor der Kirche, das Christuskreuz 
selbst, die Messe, den Reliquienkult und natürlich die Gottesanbetung. Neben 
den Christusdarstellungen am Kreuz werden vermehrt bildliche Darstellungen 
von Episoden aus der Leidensgeschichte eingeführt, womit eine narrative Wir-
kung angestrebt wird im Dienste der memoria, sodass die szenische Darstel-
lung nicht mehr nur symbolisch, episodisch und deskriptiv bleibt, sondern sich 
der Wahrnehmung durch das Publikum als erlebte Geschichte einschreibt.7 Die 
Darstellungsmöglichkeiten dieser Geschichte konnten vermutlich umso ein-
drucksvoller ausfallen, als der gesamte Raum der Kirche als eine Art biblioteca 
visiva genutzt werden konnte, von den einzelnen Altären über das Kirchenschiff 
und die Seitenschiffe bis zu vor die Kirche ausgelagerten ‚Schauplätzen‘, Prozes-
sionen und simulierten Aufsuchungen des Grabes Christi, des Hauses von He-
rodes oder Hinwendungen zu Krippen.8

Die Standardisierung und ästhetische Schematisierung des liturgischen 
Dramas erfuhr in Italien einen wesentlichen Schub dadurch, dass man gewis-
sen ‚Wildwüchsen‘ religiöser Darstellungspraktiken Einhalt gebot, indem man 
die Praxis der Flagellanten durch konkrete Verbote zu unterbinden suchte. Eine 
Vorreiterrolle spielte hier sicherlich Florenz: „Congregationes Frustatorum seu 
Batutorum prohibemus in civitates in omnique locus.“9 Abgesehen von diesem 
Verbot versuchte man andererseits die darstellerisch kreativen Kräfte zu bün-
deln im Hinblick auf eine organisierte und institutionalisierte theatralische Fest-
kultur im Rahmen einer ben ordinata città. Dank der Beteiligung intellektueller 
Kreise und zu dieser Zeit schon anerkannter und geschätzter Dichter entwi-
ckelt sich Florenz gegen Ende des 15.  Jahrhunderts einerseits zu einer Hoch-
burg politischer und klerikaler Repräsentation, aber auch der Selbstdarstellung 
andererseits. Giullari (fahrende Sänger), Dichter und Künstler trugen dazu bei, 
unter ihnen klingende Namen wie Francesco di Vannozzo, Leonardo da Vinci, 
Filippo Brunelleschi, Angelo Poliziano, allen voran Lorenzo de’Medici, selbst 
Verfasser einer sacra rappresentazione: Santi Giovanni e Paolo, aufgeführt 1491 
in Florenz. Im Sog dieses Aufblühens reihen sich die sacre rappresentazioni ein 
in die verschiedensten Formen dieser Theater-Festkultur, deren Zweck natürlich 
auch in der Verherrlichung der Signoria der Medici lag. Literarische Turniere, 
öffentlich zelebrierte Hochzeiten, Begräbnisse, Besuche von hochrangigen Per-
sönlichkeiten, öffentliche Lesungen von antiken Dramen, Prozessionen und na-
türlich liturgische Dramen bereichern die geradezu täglich lebendige Festkultur 

7	 Vgl. S. Cardini, 1986, 32.
8	 Vgl. ebda., 46.
9	 Ebda., 38.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   6 13.07.15   13:51



Zu Tradition und regionaler Vielfalt des Geistlichen Spiels in Italien  7

in Florenz. Piero de’Medici gründet 1446 ein progetto festivo und ordnet damit 
eine Reihe von öffentlichen kulturellen Veranstaltungen an, darunter ein litur-
gisches Drama mit dem Titel Rappresentazione della natività di Cristo, welches 
mit derartigem Pomp und Einsatz ausgeführt wurde, dass Florenz über Monate 
hinweg damit erfüllt und beschäftigt war.10 

I.	 Gattungstypologische Entwicklungsschritte von den Laude 
zu den Sacre Rappresentazioni

Nach Silvio D’Amico11 sei das dramma sacro mehr oder weniger gleichzeitig in 
verschiedenen Regionen Italiens deckungsgleich entstanden, gesehen im Sinne 
eines kongruenten, regionalen autonomen Zeitgeistes, le moment, wie Hippoly-
te Taine dies bezeichnen würde: in Umbrien, in der Toskana, in den Abruzzen, 
in Latium, in der Emilia Romagna, im Veneto, ja selbst in Sizilien. Besonders 
der umbrischen Tradition schreibt er eine frühe richtungsweisende Bedeutung 
zu sowie einen bereits bemerkenswert hohen literarischen Charakter. Als eben-
so außergewöhnlich unter den zahlreichen frühen dramatischen Produktionen 
hebt er die Aktivität der Compagnia del Gonfalone, also einer römischen The-
atertruppe, hervor, deren Erfolg und Bedeutung natürlich auch auf die außer-
gewöhnlichen Aufführungsorte zurückzuführen ist, nämlich unter anderen auf 
das Colosseum. Als weiterer besonders richtungsweisender Entstehungsort des 
dramma sacro muss Florenz genannt werden, wo mehrere solcher Compagnie 
die literarische Eleganz der Aufführungen schon früh zu verfeinern verstanden. 
Wenngleich nicht namentlich belegbar, so kann doch mit hoher Wahrscheinlich-
keit angenommen werden, dass zu dieser frühen literarischen Qualität in Florenz 
jene Dichter beitrugen, die nach dem Zerfall des Reiches von Friedrich II. in Sizi-
lien und damit der Auflösung der Scuola Siciliana, jener schon hochentwickelten 
literarischen Kultur in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts, nach Norden ab-
gewandert waren und in den oberitalienischen Städten Zuflucht und Schaffens-
raum suchten. Für die Aufführungspraxis der genannten Entstehungsorte galt 
allgemein im 13. Jahrhundert, dass ausschließlich Männer, tendenziell besonders 
männliche Jugendliche, auf der Bühne agierten, die einer Truppe angehörten bzw. 
sogar angehören mussten. Auch in diesem Bereich ist die sprachliche Zuordnung 
und Bezeichnung schwankend: Man spricht von compagnia, corporazione oder 
confraternità. Die agierenden und in vielfacher Hinsicht involvierten Mitwirken-
den wurden nicht bezahlt, denn das Schauspielertum galt noch lange nicht als Be-
ruf, sondern als etwas, das man aus Leidenschaft tat, bzw. als Demutsdienst der 
confraternità gegenüber, der man sie sich verpflichtet fühlte.

Das spettacolo, wie es schon früh auch genannt wurde, wurde geleitet von 
einem festaglio, einer Figur, die gleichsam in Personalunion verschiedene Funkti-

10	 Vgl. S. Cardini, 1986, 39 und I. Ciampi, 1865, 20. 
11	 Vgl. S. D’Amico, 1939, vol. I, 354–355, dazu argumentativ vergleichbar E. Faccioli, 1975, 
XVIII, XXVI, 121; V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. I, XII, XIV, XVI u. XVII, 32, 315; H. Kin-
dermann, 1959, Bd. I, 331, 334; F. Delbono, 1994, 53–54. 

WJB_20_Lauf6_Text.indd   7 13.07.15   13:51



Roman Reisinger8

onen erfüllte: Sie war Regisseur, Maschinist, Souffleur, Sprecher des Prologs und 
Verantwortlicher für die Disziplin im Publikum, wofür sie nicht selten zum ‚Hi-
nauswerfer‘ wurde und werden musste. Die Sprache des dramma sacro ist das 
volgare, also eine italienische regionale Varietät, durchsetzt mit lateinischen Ein-
schüben, fallweise zum Zweck situativer Komik auch mit verzerrten Versatzstü-
cken aus anderen Sprachen. Das beliebteste und am meisten verbreitete Metrum 
war die ottava, also die achtzeilige Strophe mit variierendem Reimschema; d. h. 
von der älteren italienischen Balladenstrophe und dem aus zwei Reimqualitäten 
bestehenden Schema entwickelt sich bis gegen Ende des 15. Jahrhunderts die klas-
sische Ottava rima, die im 16.  Jahrhundert zum Standardmetrum der italieni-
schen Epik (für Ludovico Ariosto, Torquato Tasso) werden sollte.12 

Um den Ursprung der Sacre Rappresentazioni, nämlich die Laude, in ety-
mologischer und semantischer Hinsicht noch genauer zu fassen, greifen wir zu-
rück auf die Ausführungen, die Vincenzo de Bartholomaeis seiner dreibändigen 
Anthologie13 voranstellt. Der Begriff laude bezeichnet den Teil der kanonischen 
Morgenliturgie, bei welcher jene Psalmen 148, 149 und 150 gesungen werden, in 
welchen häufig die Anrufungen laus, laudare, laudate vorkommen. Das rituel-
le Krönungszeremoniell des Papstes und des Kaisers war ebenfalls von solchen 
laude, Huldigungsgesängen, begleitet. Den entscheidenden Entwicklungs- und 
Veränderungssprung von den laude zur dramatischen Produktion und mehr 
oder weniger reichhaltig ausgestatteten szenischen Umsetzung ortet Vincenzo 
de Bartholomaeis in der Bildung von Schauspielergruppen vor allem gegen Ende 
des 13.  Jahrhunderts und dann im Laufe des folgenden Jahrhunderts, also in 
sogenannten compagnie oder confraternite, und zwar als Ausdruck politischen 
und sozialen Protests, als Ventil von Volksaufständen gegen politische Unru-
he und Unstabilität, gegen soziale und moralische Misere und für Befriedung. 
Schon wenige Jahre nach dem Tod von Franz von Assisi sind 1233 solche Auf-
lehnungsbewegungen überliefert; besonders heftige und nachhaltige sind aus 
Perugia in den Jahren 1259/60 dokumentiert. Unterstützt und gefördert wurden 
diese compagnie vom Klerus und besonders von den Orden, wobei sich San Bo-
naventura als engagierter Mentor und Protektor erwies.

Als produktivste Zentren der neuen dramatischen Entwicklung kristallisier-
ten sich ab ca. 1250 bis zur Jahrhundertwende und schließlich dann im 14. Jahr-
hundert folgende Regionen heraus: Florenz, Perugia, Orvieto, Aquila, Rom und 
Siena. Den zahlreichen und sehr unterschiedlich ausgerichteten compagnie und 
confraternite von Florenz verdankt das aufkommende liturgische Drama in sei-
ner weiteren Entfaltung einen ganz entscheidenen Impuls, eine Vorbildwirkung 
bzw. eine richtungsweisende Normierung, denn von Florenz ausgehend setzt sich 
als Metrum die ottava endecasillaba, die 8-zeilige Strophenform mit 11-silbigen 
Versen, durch und verbreitet sich. Als ebenso bedeutend, wenn nicht sogar noch 
entscheidender als die metrische Standardisierung muss wohl die Tatsache einge-

12	 Vgl. S. D’Amico, 1939, vol. I, 356–357 und V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. I, 339–343.
13	 Siehe dazu Bibliographie; V. de Bartholomaeis, Bde. I–III, 1967.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   8 13.07.15   13:51



Zu Tradition und regionaler Vielfalt des Geistlichen Spiels in Italien  9

schätzt werden, dass sich das Stoffrepertoire über die biblischen Quellen hinaus 
wesentlich erweiterte auf Hagiographisches und auf volkstümliche, profane, Le-
genden, sodass die Schwelle zum eher weltlichen dominierten Theater nicht mehr 
fern lag.14 Abgesehen von dieser formalen und metrischen Prägung und Ausstrah-
lung des dramma sacro in Florenz wird in der Folge noch auf die strukturellen Be-
sonderheiten und Folgewirkungen der Aufführungspraktiken in Florenz einzuge-
hen sein, um die Vorreiterrolle von Florenz entsprechend gewichten zu können.

Behalten wir die historisch diachrone Perspektive hier noch bei, so können wir 
als vermutlich ältestes datierbares Spiel aus dem Jahr 1244 eine Repraesentatio 
Passionis et Resurrectionsis Christi orten,15 welche zu Ostern auf einem freien 
Platz in Padua in lateinischer Sprache aufgeführt wurde. Dramatisierung und 
Inszenierung manifestieren sich schrittweise und konkret dort, wo die lyrisch-
beschwörenden Lauden der Geißler- und Bußbrüderschaften zusehends von 
dialogischen Elementen durchsetzt wurden. Schon in der ältesten italienischen 
Laudenniederschrift, der Laudensammlung von Cortona (13. Jahrhundert), fin-
den sich in der auf Mariae Verkündigung bezogenen VII. Lauda solche Dia-
logstellen.16 Man kann also durchaus annehmen, „dass derartige dialogisierte 
Lauden in Italien schon seit ca. 1260 gepflegt, jedoch noch vorwiegend im Kir-
chenraum dargestellt und gesungen wurden.“17 Kennzeichnend für die Erweite-
rung und Bereicherung der dramatischen Mittel und für die zusehends üppiger 
inszenierten Aufführungsweisen der Sacre Rappresentazioni sind ihre Vorspiele 
oder, besser gesagt, Rahmen-und Zwischenspiele. Es handelt sich dabei um eher 
knappe Possen, doch mit tieferer, oft allegorischer Bedeutung, frottola genannt, 
die den Effekt von Theater auf dem Theater erzeugen. Deren spätere schemati-
sierte Nachfolge können wir in der Form der Passos im spanischen Theater des 
16. Jahrhunderts wiedererkennen.18 

Es liegt nahe, ungeachtet jeglicher historischer Zuordnung oder chronolo-
gischer Fixierung des dramma sacro und seiner Fortentwicklung zu beachten, 
dass bei den Aufführungen der Sacre Rappresentazioni in den einzelnen Regio-
nen die Ausstattung, die Kostüme und das variantenreiche Spiel selbst oft noch 
wichtiger und eindrucksvoller als die Rezitation von Texten waren, alleine schon 
um dem regionalen Stolz und seiner Selbstdarstellung Genüge zu tun. Trotz der 
regionalen Vielfalt und des Reichtums an dramatischer Aufführungskompetenz 
ist aber die wahrscheinlich am meisten vollendete Entfaltung dieses Spiels in 
Florenz im Laufe des 15. Jahrhunderts unter der Patronanz der Medici zu beob-
achten, sozusagen im ästhetischen Kristallisationspunkt der Gattung, für wel-
chen die Beteiligung und aktive Mitwirkung sogenannter ‚gelernter und erfahre-
ner‘ Literaten eine entscheidende Rolle spielte.

14	 Vgl. V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. I, 332.
15	 Vgl. E. Faccioli, 1975, 131; H. Kindermann, 1959, Bd. I, 324.
16	 Vgl. H. Kindermann, 1959, Bd. I, 327.
17	 Ebda., 327.
18	 Vgl. ebda., 323.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   9 13.07.15   13:51



Roman Reisinger10

Eine ganze Reihe berühmter Dichter, wie Feo Belcari (der erste nament-
lich bekannte Verfasser einer datierbaren „Sacra Rappresentazione“, ge-
nannt „Abraham e Isaac“, 1448), Lorenzo il Magnifico und Lorenzo di 
Pier Francesco, Bernardo Pulci und Castellano Castellani sind an der 
Textgestaltung der „Sacre Rappresentazione“, vielleicht zum Teil auch an 
der Inszenierung beteiligt.19

Die zentrale Vorbildwirkung und Ausstrahlungskraft des liturgischen Spiels aus 
Florenz hinsichtlich seiner richtungsweisenden Akzente und innovativen Ten-
denzen lässt sich kompakt und anschaulich darstellen am Beispiel der Rappresent-
azioni, welche Vincenzo de Bartholomaeis in seine Anthologie aufgenommen hat. 
Beginnen wir mit La Rappresentazione di Santo Alesso,20 aufgeführt in Florenz, in 
welcher sehr aufwändige und detaillierte ‚Regieanweisungen‘ im florentinischen 
Volgare den dramatischen Ablauf prägen. Diese bauen eine geradezu narrativ an-
mutende Kontinuität auf, die sogar aus der unmittelbaren Szene hinausführt und 
andere, dislozierte Schauplätze suggestiv einbringt: „Ora Alesso esce di casa sec-
retamente; e uscito fuori di Roma, si riscontra in un viandante.“21 Irdische Szenen 
werden durch entsprechende Regieanweisungen vermischt mit Liturgie und sogar 
mit religiösen Visionen, wie etwa Stimmen aus dem Reich der Toten:

Morto Alesso, apparisce una VOCE (sic) in alto, non veduta e sentita per 
tutta la Terra, la quale dice:
Venite a me, o gente affaticata! / 
Carità ivi, ch’io vi sazierone.22

Die zwischen die Repliken eingeschobenen Regieanweisungen bzw. Hinweise 
auf den weiteren inhaltlichen Verlauf des Spiels erweisen sich hier als wichtige 
narrative Brücken zur Verständnissicherung eines ausufernden und sprunghaf-
ten dramatischen Geschehens.

In der Rappresentazione di S. Giovanni e Paolo di Lorenzo de’Medici wird 
mittels der Annunziazio dem versammelten Publikum, das gleich zu Beginn zu 
ehrfurchtsvoller Aufmerksamkeit aufgerufen wird, eine inhaltsreiche Handlung 
des Spiels angekündigt:

Silenzio, o voi che ragunati siete. 
Voi vedrete una Istoria nuova e santa, 
diverse cose e devote vedrete, 
esempli di fortuna varia tanta.23

Vorherrschendes Metrum ist hier bereits die klassische Ottavarima, also die 
achtzeilige in Elfsilbern gehaltene Strophe mit dem Reimschema abababcc. Dem 

19	 H. Kindermann, 1959, Bd. I, 331. 
20	 V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. II, 255.
21	 Ebda., 267.
22	 Ebda., 282.
23	 Ebda., 288, vv. 1–4.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   10 13.07.15   13:51



Zu Tradition und regionaler Vielfalt des Geistlichen Spiels in Italien  11

Publikum wird eine Istoria nuova e santa angekündigt, in welcher verschiede-
ne Erfahrungen und Erlebnisse dargestellt werden sollen – fortuna varia tan-
ta –, basierend auf dem Exemplumcharakter der frühmittelalterlichen belehren-
den Kurzerzählung. Der inhaltliche und historische Bogen ist hier offensichtlich 
so weit gespannt, dass man geradezu exotisch anmutende Gestalten hereinholt, 
wie den siegreichen Gallicano di Persia, und auf die römische Antike rekurriert, 
auf den divino Augusto, den man mit Kaiser Konstantin gleichsetzt. Der Ein-
druck, dass in diesem Spiel historisch episodisch sehr weit ausgeholt wird, ver-
stärkt sich dadurch, dass lange inhaltliche Sequenzen in aufeinanderfolgenden 
Strophen, der ottavarima, narrativ vermittelt werden, sodass der Text des Spiels 
streckenweise bereits eher epische Züge annimmt, wie wir sie dann im frühen 
16.  Jahrhundert im klassischen Epos bei Ariosto und Tasso antreffen. Dieser 
sehr starke narrative Duktus wird auch dadurch unterstrichen, dass in gewissen 
inhaltlichen Abschnitten chorähnliche Berichtspassagen eingeschoben werden, 
die an die Praxis des antiken Theaters erinnern: „Detto questo, fa sacrificio in 
qualche luogo dove non sia veduto altrimenti. Di poi si parte con lo esercito, e ne 
va alla impresa di Dacia.“24 Es handelt sich hier also nicht um szenische Anwei-
sungen für die Art und Weise der Aufführung, sondern um narrative Brücken 
zwischen einzelnen, eher sprunghaften Handlungssequenzen, bzw. um Andeu-
tungen dessen, was auf der Bühne nicht gezeigt werden kann, und um Voraus-
hinweise auf den weiteren Handlungsverlauf.25

In dem Spiel Storia di Santa Uliva, welches auf zwei Tage angelegt ist, treffen 
wir die oben skizzierten Merkmale des Geistlichen Spiels florentinischer Prä-
gung des späten 15. Jahrhunderts in noch deutlicherer und markanterer Erschei-
nungsform an. Die szenischen Anweisungen erstrecken sich hier zusehends über 
mehrere Zeilen, ja fallweise ganze Seiten des gedruckten Texts und beziehen sich 
tendenziell auf eher irdisches Geschehen und auf amouröse Szenen:

[…] fate uscire tre donne bene ornate, una di bianco, una di verde e l’altra 
di rosso vestita, […] e con esso loro un giovane il qual guardando molte 
volte e questa e quella, finalmente fermato il piè, dica la presente stanza, 
guardando quella di verde vestita.26

Besonders bemerkenswert ist dieses Spiel auch hinsichtlich seiner variablen for-
malen Vielfalt: So folgen auf lange narrative Einschübe – wie oben gesagt, be-
richtsähnliche Passagen, teils episch ausladend, teils szenische Details ankündi-
gend – metrische Varianten, die geradezu hymnisch wirken sollen, denn sie sind 
auf eine Stimme reduziert. Die dominante Ottavarima wird in diesen Abschnit-

24	 V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. II, 302.
25	 Quelle dieses Stücks, wie zahlreicher weiterer in der Anthologie von V. de Bartholomaeis 
ist: Jacopo da Varagine, Leggenda aurea, cap. XXVI. Edizione principe: Opere di Lorenzo de’ 
Medici, Firenze 1825, vol. III; und Opere a cura di A. Simoni, Bari 1913, vol. II, vgl. V. de Bar-
tholomaeis, 1967, Bd. II, 328.
26	 V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. III, 25.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   11 13.07.15   13:51



Roman Reisinger12

ten abgelöst von der Terzine, auf Versebene stellt sich eine heterometrische Ab-
folge ein von Siebensilbern und Elfsilbern. Gewisse außerordentlich lange, d. h. 
sich über mehrere Seiten erstreckende Szenenanweisungen bzw. narrative Ein-
schübe, könnten ohne weiteres gelesen werden als Empfehlungen für die Pro-
benphase vor der tatsächlichen Aufführung bzw. als Varianten für nachfolgend 
eventuell zu adaptierende Aufführungen.27

II.	 Regionale Unterschiede und Entwicklungsphasen des dramma sacro

Unter dem Kapitel Laude arcaiche situiert Vincenzo de Bartholomaeis als eine der 
ältesten Ursprungsquellen der italienischen Theaterentwicklung die Confraterni-
tà de’ Disciplinati di Santa Croce in Urbino, ohne sie expressis verbis zu datieren. 
(Eine Datierung um die Mitte des 13. Jahrhunderts ist allerdings plausibel anzu-
nehmen.) Dieser stellt er die umfangreiche erhaltene Sammlung der Laude perugi-
ne zur Seite, deren Besonderheit darin besteht, dass hier offensichtlich schon eine 
homogene Gruppe von Klerikern als Verfasser der Texte am Werk war bzw. auch 
für die zusehends komplizierteren und an Details reicheren Inszenierungsvorkeh-
rungen verantwortlich zeichneten und dabei regelmäßig eine Schar von Handwer-
kern für die Herstellung von Kostümen und Bühneneinrichtungen beschäftig-
ten.28 Für eine weitere fundamentale und richtungsweisende gattungstypologische 
Innovation des dramma sacro, aber letztendlich auch für die Theaterentwicklung 
ist wiederum Florenz verantwortlich, und zwar in folgender maßgeblicher Hin-
sicht: Das dramatische Spiel löst sich aus den Zwängen des kirchlichen Schauplat-
zes, implantiert sich am öffentlichen Platz und gibt die Aufgabe der religiösen 
Erbauung und Widmung allmählich immer mehr ab. Über die örtliche Verände-
rung des Spielortes hinaus vollzieht sich eine weitere einschneidende Wendung, 
nämlich die Lösung vom Kalender des Kirchenjahres, der Anlass und Dauer ei-
nes dramma sacro bestimmte. Den diesbezüglich äußerst anschaulichen und über-
zeugenden Ausführungen von Vincenzo de Bartholomaeis muss man allerdings 
etwas kritisch entgegenhalten, dass er sich in seinen Darstellungen in einzelnen 
Fällen verbindlicher Datierungen enthält. Möglicherweise setzt er diese als ohne-
hin selbstverständlich und bekannt voraus. Indirekte Zeugnisse zu Bartholomaeis’ 
Erkenntnisstand finden sich im 16. Jahrhundert bei Giorgio Vasari.29

27	 Vgl. V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. III, 61.
28	 Vgl. V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. I, 33–34. 
29	 Vgl. V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. II, 229–231. Die Hinweise von Bartholomaeis bezüg-
lich der Aktivitäten von Brunelleschi beziehen sich eher auf dessen Leistungen als Baumeister 
und Architekt in der Gestaltung von privaten Palästen und der Teilausstattung von Kirchen, in 
welchen sicherlich diverse Aufführungen von Sacre Rappresentazioni organisiert worden wa-
ren, auch dank der architektonischen Vorleistung von Brunelleschi. In Giorgio Vasaris Künst-
lerbiographien dieser Zeit findet sich jedoch kein expliziter Hinweis darauf, dass Brunelleschi 
Theaterausstattungen oder Bühnenkonstruktionen in konkreter Weise ausgeführt hätte: Vgl. 
Lebensbeschreibungen der ausgezeichneten Maler, Bildhauer und Architekten der Renaissance, 

WJB_20_Lauf6_Text.indd   12 13.07.15   13:51



Zu Tradition und regionaler Vielfalt des Geistlichen Spiels in Italien  13

Unter zahlreichen vergleichbaren und parallelen Entwicklungsverläufen des 
dramma sacro in einzelnen Regionen stechen zwei kleinere Gemeinden durch 
außergewöhnliche und richtungsweisende Neuerungen, ja Traditionsbrüche her-
vor, nämlich Pordenone im Veneto und Revello nahe Saluzzo, im Piemont gele-
gen. Die Didaskalien im dramma sacro von Pordenone sind zwar noch traditio-
nellerweise in Latein verfasst, auf metrischer Ebene allerdings vollzieht sich eine 
fundamentale und bis dahin – also im frühen 14. Jahrhundert bis ins 15. Jahrhun-
dert – einzigartige formale Veränderung: Nicht der Umstand, dass sich als Vers-
maß der 11-Silber durchsetzt, ist überraschend angesichts der allgemeinen Ent-
wicklungstendenzen in der italienischen literarischen Kultur dieser Zeit, sondern 
die einschneidende formale Reform, die auf der Ebene des Stropheninventars er-
folgt: Verschiedene Strophenformen beginnen nun einander in lockerer Form ab-
zulösen und verlebendigen durch diese Variation den dramatischen Diskurs und 
die Abfolge der Repliken. Paarweise gereimte Zweizeiler, Terzinen, Quartette, ja 
sogar das Sonett in formaler Vollendung treten auf. Dieser Entwicklungsimpuls 
wurde möglich, weil die Redaktion der Texte bei allmählicher Loslösung von 
der volkstümlichen lokalen Tradition in die Hände von uomini dotti, also lite-
rarisch gebildeten Schreibern, gelangte – ein Verlauf, der mit dem allgemeinen 
wirtschaftlichen und kulturellen Aufschwung der Region Veneto zusammen-
hängt bzw. mit der Parallele zu und Vorbildwirkung von Florenz. Dass sich die-
ser positive Effekt auch auf die Sprache des dramma sacro auswirken würde, war 
naheliegend, denn Hand in Hand mit der literarischen Sublimierung vollzog sich 
schrittweise eine ‚Entprovinzialisierung‘, in deren Folge man sich sprachlich und 
strukturell dem Toskanischen zuwandte, wobei noch Spuren des Veneto-Dia-
lekts aus dem 14. und 15. Jahrhundert verblieben, diese aber vermutlich eher zum 
Zweck regionaler sprachlicher ‚Gags‘ für profanere Szenen beibehalten wurden.

Wenden wir uns nun der zweiten angesprochenen Originalität und Innovation 
in der Genese der Sacre Rappresentazioni zu, der kleinen, aber Aufsehen erre-
genden Gemeinde Revello. Im Jahr 1490 führte man dort eine Passion auf, La 
Passione di Gesù Cristo, deren eindrucksvolle Inszenierung, die auf drei Tage 
angesetzt war, über das örtliche Publikum hinaus die Bevölkerung im Piemont, 
in der Lombardei, ja selbst jene des nahen südostfranzösischen Raums jenseits 
der Alpen ansprechen und begeistern sollte und dies offensichtlich konnte, und 
zwar aufgrund des nachhaltigen Ruhms dieser Aufführung, wovon die Aufnah-
me von Vincenzo de Bartholomaeis in seine Anthologie Zeugnis ablegt. Unter 
der Beteiligung einer großen Zahl von Schauspielern und Komparsen, unter dem 
Einsatz eines aufwändigen Bühnenapparats verwirklichte man eine variantenrei-
che Inszenierung auf einem besonders großen Zafaldo (das Wort erinnert an das 
französische échafaud, also eine Art Bühnengerüst), unterteilt in diverse klei-
nere Nebenschauplätze, sogenannte deputati, all das durchsetzt mit fallweisen 

nach Dokumenten und mündlichen Berichten dargestellt von Giorgio Vasari, hrsg. von Ernst 
Jaffé, Berlin 1923. 

WJB_20_Lauf6_Text.indd   13 13.07.15   13:51



Roman Reisinger14

Predigteinschüben. Der Text dieses offensichtlich äußerst imposanten religiösen 
Dramas, verfasst von einem gewissen Fra Simone (bzw. weiteren Ko-Autoren), 
ist im Original überliefert.30 Das Stück trägt zwar den Titel Passione, erstreckt 
sich aber inhaltlich auf die umfassende Erlösungsgeschichte des Menschen, ein-
schließlich des Dialogs vor Gottes Thron zwischen der allegorischen Figur der 
Gerechtigkeit und der Barmherzigkeit über die Frage, ob es das Menschenge-
schlecht verdiene, erlöst zu werden. Der oder die Verfasser haben aufgrund der 
regionalen Nähe zu Frankreich das dort verbreitete Mysterienspiel nachgeahmt, 
dies eng der Form und der äußeren Struktur nach, nicht jedoch hinsichtlich der 
ideologischen Konsequenz und Ausstrahlung. Im Unterschied nämlich zum 
tendenziell unterhaltsamen französischen Mysterienspiel behält die italienisch 
piemontesische Fassung doch grundsätzlich noch den religiösen Erbauungscha-
rakter bei. Die Handlung wurde in diesem Spiel allerdings bereits durch zahlrei-
che Elemente eher vordergründiger Komik bereichert: Figuren mit komischen 
Namen treten auf, Szenen aus dem häuslichen und aus dem banalen öffentli-
chen Alltagsleben, aus der bürgerlichen Realität werden eingestreut. Damit setzt 
sich diese Aufführung – zwar eigentlich noch Passion genannt – schon weit ab 
von der strengen religiösen Geradlinigkeit des dramma liturgico. Absolut neu 
ist auch der bewusste Kommentar zur Sprache dieses Spiels, welches in einem 
bereits allgemein als literarisch geltenden Italienisch, dem Toskanischen, abge-
fasst war:31

La Passione in tal lingua è fatta 
Che da noi è poco usitata 
Imperò che non è maravegliare 
Se non l’abbiamo bene saputa fare.32

Der demütige Bescheidenheitstopos „non abbiamo bene saputa fare“ bezieht 
sich hier auf die Aussage, dass man sich gemäß eigener Einschätzung in der 
Region Revello des Toskanischen offensichtlich nicht so mächtig fühlte. Der 
hauptsächlich verantwortliche Verfasser aber, Fra Simone, ist der Schicht der 
„poeti dotti“, der gebildeten Schrift-und Sprachkundigen zuzurechnen, der – 
wie die meisten Mönche dieser Zeit – neben ihrem regionalen italienischen Di-
alekt auch Kenntnis hatten von der inzwischen literatursprachlichen Norm des 
Toskanischen, welche sich seit Dante und Boccaccio als Modell zu behaupten 
begonnen hatte.

In diesem Zusammenhang erwähnenswert sind weitere nachhaltige Ver-
änderungen bzw. Auflockerungen des dramma liturgico in Richtung einer zu-
nehmenden Verfremdung durch das Hereindrängen des Alltagsrealismus. Diese 
äußert sich zum einen in der anachronistischen Kleidung der Schauspieler, die 

30	 Vgl. V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. III, 306–307. 
31	 Vgl. ebda., 309, 306–307.
32	 Vincenzo Promis (Hrsg.): La Passione di Gesù Christo. Rappresentazione in Piemonte nel 
secolo XV. Torino/Bocca 1888. Zitiert nach V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. III, 307.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   14 13.07.15   13:51



Zu Tradition und regionaler Vielfalt des Geistlichen Spiels in Italien  15

auf eine historisch einigermaßen angepasste Kostümierung verzichten und statt-
dessen in zeitgenössisch üblicher Kleidung auftreten; zum anderen findet man 
immer mehr Geschmack auch an der Darstellung von Grausamkeiten, Gewalt-
szenen, ja selbst unschicklichen drastischen Szenen. In der Leggenda di San To-
maso aus den Abruzzen wird die Geburt des Heiligen auf der Bühne simuliert, 
des weiteren werden Folter-, Verbrennungs- und weitere Hinrichtungsszenen 
(etwa durch Köpfen) sowie Verführung und Vergewaltigung dank einer ausge-
klügelten mehrfachen Vorhangtechnik auf der Bühne zumindest angedeutet.33 
Dem sich abzeichnenden Trend zur realistischen, komischen Überlagerung ei-
ner Sacra Rappresentazione, deren Ziel eine merkliche Steigerung des Unterhal-
tungswerts war, diente des weiteren eine sehr freizügig gehandhabte Erweite-
rung des Figureninventars: Teufel, Engel, selbst Gott mischen sich unter wilde 
Tiere, Fabelwesen wie Drachen sowie unter allegorische Figuren wie Seele, Frie-
den, Wahrheit, die Figur des Karnevals und die Verkörperung der Fastenzeit.34

III.	 Außergewöhnliche Entwicklungsschritte der Gattung im Hinblick 
auf Innovation und Modernität am Beispiel von Orvieto

Das Geistliche Spiel aus Orvieto bricht insofern neue Bahnen in zukunftswei-
sende Entwicklungslinien des Theaters auf, als die früher in Latein vorgesehe-
nen Szenenanweisungen nun durch didaskalische Kommentare im volgare, also 
in der jeweiligen regionalen Volkssprache, ersetzt werden. Weiters wird der bis 
dahin vertraute Gattungsbegriff der Sacra Rappresentazione abgelöst durch sug-
gestiv offenere Veranstaltungsankündigungen, die etwa lapidar Ripresentazione, 
Devozione oder Solennità lauten. Ein erster namentlich bekannter Reformator 
des dramma sacro unter diesen Vorzeichen hin zu offeneren Formen des Theaters 
war ein Präfekt des Klosters Santa Cristina di Bolsena, dessen Reforminitiativen 
sich vor allem auf metrischer und stimmlicher Ebene der damaligen Theaterpraxis 
vollzogen. Er führte die Polymetrie und die Polyphonie ein, womit das spettacolo 
den inzwischen differenzierten Erwartungshaltungen des Publikums effizienter 
begegnen konnte, auch seinem Wahrnehmungs- und Memorisierungsvermögen, 
wozu die nun originelle Replikenauflösung aufeinanderfolgender Verse auf meh-
rere Sprecher und angepasst an den Rhythmus der Alltagssprache wesentlich bei-
trägt. Die deklamatorische, lyrische und einstimmige Rezitation einer früheren 
lauda wird letztendlich abgelöst von einer lebendigen, eben dramatischer Im-
manenz wesensgemäß entsprechenden Aufteilung und Abfolge leichtgewichtiger 
metrischer Strukturen, die den Dialogcharakter und die Lebhaftigkeit der Re-
pliken erhöhen: Das Distichon und heterometrische Versgruppen sowie aufge
lockerte Stropheneinheiten tragen wesentlich dazu bei.35

33	 Vgl. S. D’Amico, 1939, vol. I, 356–357; vgl. dazu auch Lauda in decollatione santi Johannis 
Baptiste, F. Doglio, 1995, 115, Aufführung in 454 Versen.
34	 Vgl. F. Doglio, 1995, 359–360. 
35	 Vgl. V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. I, 323–347. 

WJB_20_Lauf6_Text.indd   15 13.07.15   13:51



Roman Reisinger16

IV.	 Überlegungen zum Kulminationspunkt der Entwicklung 
des dramma sacro und gleichzeitig zur sich abzeichnenden 
Auflösung der Gattung am Beispiel des Stücks La guerra di 
Carnevale e di Quaresima (Anonym, Druck aus Florenz 1554)36

In seiner Einschätzung der Entwicklung des dramma sacro sieht Faccioli37 das 
hier relevante Spiel als ein Signal für die längst überfällige Auflösung der Gat-
tung, wie er meint, herbeigeführt unter anderem durch einen unaufhaltsamen 
Drang zur grotesken Deformation, was schon die Nähe, zumindest im italieni-
schen Ambiente, der satirischen Dichter Luigi Pulci, Francesco Berni und Teo-
filo Folengo am Horizont der heraufdämmernden Renaissance und ihrer Frei-
zügigkeit ankündige. Die allegorische Fastenfigur Quaresima scheine als letztes 
sakrales Symbol zu triumphieren, werde aber zuletzt unter Jubelrufen vom Tri-
umph des anfänglich im Verlauf des Spiels verdammten Carnasciale (lebenslus-
tiger Carnevale) geradezu ausgetrieben.38

Der Stoff dieses Spiels geht schon auf das 13. Jahrhundert zurück, war im 
romanischen Raum dieses Jahrhunderts weit verbreitet und basiert auf dem zen-
tralen Motiv einer Traumdeutung. Nach dem von einem Engel vorgetragenen ar-
gomento des Stücks (also einer Art Synopsis mit einem Belehrungsanhang) er-
scheint der Protagonist Carnevale in sedia, also als König oder Hauptfigur, des 
zu erwartenden Handlungsverlaufs. Im Traum sieht sich die Figur Carnasciale 
(die mittelalterlichen Schreibweisen und ihre späteren jeweiligen Druckfassungen 
schwanken zwischen der Schreibung Carnevale oder Carnasciale, wobei letztere 
vor allem im Toskanischen vorherrscht) zum Tod verurteilt und dazu herausge-
fordert, alle leichtfertig genossenen Freuden und Annehmlichkeiten des irdischen 
Lebens begründen zu müssen. Sein Gegner Quaresima bietet ein ganzes Heer von 
Soldaten auf, allegorisch als argumentative Widersacher zu verstehen, die Carne-
vale zwingen, sich in sein Schloss zurückzuziehen und sich dort als Gefangener 
und zum Tode Verurteilter von seinem ausschweifenden Leben zu verabschieden, 
indem er zuvor alle seine Sünden und Schwächen in reuiger Selbstkritik aufzählen 
soll. Die daraus sich ergebende Replikenabfolge wird durch metrische Varianten 
besonders lebhaft und abwechslungsreich gestaltet. Wiederholt wird in einzelnen 
Szenenabschnitten die ottava rima aufgelöst in Quartette und Zweizeiler, woraus 
sich ein Gespräch zwischen bis zu drei Sprechern ergibt. Während die Figur Ber-
linguaccio aus der Flasche trinkt, spricht Carnasciale und ruft dazu auf, den Koch 
herbeizuholen, den er zu bestrafen gedenkt:

36	 Hier verwendete Textgrundlage: E. Faccioli (Hrsg.): Il teatro italiano: Dalle origini al Quat-
trocento. Tomo primo, Torino: Einaudi Editore, 1975. Der Originaltitel des Stücks lautet: La 
rappresentazione e festa di Carnasciale e della Quaresima. Die Popularität dieses Stücks war 
offensichtlich so stark gegeben und verbreitet, dass der Erstausgabe aus dem Jahr 1554 im Laufe 
des 16. Jahrhunderts zahlreiche weitere Drucke folgten. Der hier zitierte Text (473 Verse) ist 
editorisch kongruent mit der Ausgabe von V. de Bartholomaeis, 1967, Bd. III, dort 165–185; da 
der Band von Bartholomaeis nur in einer schlechten und schwer lesbaren Druckqualität vorlag, 
wurde auf die Ausgabe von Faccioli rekurriert.
37	 Vgl. E. Faccioli, 1975, 271, 274–279.
38	 Ebda., XXX.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   16 13.07.15   13:51



Zu Tradition und regionaler Vielfalt des Geistlichen Spiels in Italien  17

Oltre, qua, siniscalco, e tu, Moscione 
E fa venire il cuoco inanzi a mene, 
ch’i vo pur castigare un po‘ Cappone 
e so che gli darò gran doglia e pene (vv. 57–60)

Worauf der Siniscalco erwidert:

Signore, io il chiamerò per tal ragione 
Che presto lo vedrai inanzi a tene. (vv. 61–62)39

Darauf folgt die Replik von Carnasciale, der seinem Ärger Luft macht, dass man 
die Anzeichen der Sterne schlecht gedeutet habe:

E tu, Moscione, terrai Cappon nel petto, 
che la sua Astrologia non ha ben letto. (vv. 63–64)40

Die Tendenz zur komisch realistischen Darstellung und Verzerrung der ur-
sprünglichen religiös begründeten Spannung zwischen Fastenzeit und Karneval 
verstärkt sich in der gegenständlichen Szene und den darauf folgenden Repliken 
durch häufige Hinweise auf reale Referenzen, wie etwa auf diverse Requisiten, 
z. B. auf die offensichtlich nicht zur Zufriedenheit ausgefallene Zubereitung ei-
ner Lasagna: El v’è lasagne fredda e gelatina. Ein episch komisches Element 
wird hier auch dadurch eingeführt, dass ein Botenbericht aus der Küche der Fi-
gur Quaresima überbracht wird:

Sacra Regina, invitta, onesta e grande, 
questo breve ti manda el mio signore 
che è re de‘ pesci e la sua fama spande (vv. 113–116)41

Der komödiantische Effekt der ideellen Schlacht zwischen Fastenzeit und Kar-
neval steigert sich weiter in Richtung einer profanen Popularisierung, d. h. Ab-
kehr vom religiösen Grundgedanken hin zu irdischen lebensnahen Bedürfnissen 
und Vorstellungen der Menschen durch die Häufung von konkreten regionalen 
Referenzen, die dem Publikum eine begeisterte Identifikation erlauben: Gott 
selbst lädt die Figur Carnasciale (den Karneval) zu einer üppigen Weinverkos-
tung ein, deren Produkte aus der Region Chianti stammen und deren Preis dem 
Publikum Staunen und Ehrfurcht einflößen konnte:

Dio, ti faccia godere, o Carnasiale! 
Io t’ho portato saggi di più vino  
Questo è di Chianti e par fatto sul sale, 
e questo è da Bisticci suo vicino […] 
e questi son la cima de‘ buon vini 
che val la soma dodici quattrini (vv. 161–176)42

39	 E. Faccioli, 1975, 275.
40	 Ebda., 276.
41	 Ebda., 277.
42	 Ebda., 278–279.

WJB_20_Lauf6_Text.indd   17 13.07.15   13:51




