Hans Kiing
Sdmtliche Werke
Band 12



Hans Kiing
Samtliche Werke

Herausgegeben von

Hans Kiing und Stephan Schlensog

Band 12
Christentum und Weltreligionen



Hans Kiing

Christentum und
Weltreligionen

HERDERﬂvw

EEEEEEEEEEEEEEEEEEE



®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ew%cg FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2017
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Meta Systems Publishing & Printservices GmbH, Wustermark
Herstellung: GGP Media GmbH, P6fSneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-35212-6



Inhalt

Finleitung: Meilensteine des interreligiosen Dialogs . ............ 17

TEIL A. ,,Christenheit als Minderheit“ (1965)

Christenheit als Minderheit. Die Kirche unter den Weltreligionen ... 23

Einflhrung . ... .. e 23
Das Original und seine Ubersetzungen . .................. 23
Biographischer Kontext . ........ ... ... .. ... ... 23

Auflerhalb kein Heil? . ...... .. ... .. . . .. i 25

Fragwiirdige Ekklesiozentrik ............. ... ... ... ...... 30

Gottes umfassende Gnade . ............ ..., 35
1. Altes Testament ... .....vuuuinneetinneeennnnn. 36
2. Die Verkiindigung Jesu . ........ ... ... 38
3. Die Apostolische Verkiindigung .. ................... 39

Die Weltreligionen vor der Kirche ......................... 42

Die Kirche fiir die Weltreligionen ... ....................... 51

TEIL B. ,,Eine Okumene der Weltreligionen?“ (1980/81)

»Eine Okumene der Weltreligionen?“ ... .................... 61
Einflhrung . ... . e 61

Biographischer Kontext . ........ ... ... ... ... ... ..... 61
»Eine Okumene der Weltreligionen?“ ... .................... 62
I. Eine personliche Perspektive . ......................... 63
II. Keine theologischen Scheinlésungen . .................... 69
II. Was die Religionen zu bieten haben .......... ... ... ... 71
IV. Buddhismus und Gottesfrage .......................... 73
V. Das grofSe Zeugnis fiir den einen Gott .. ................. 77
VI. Auf dem Weg zu immer grofSerer Wahrheit .. .............. 84

TEIL C. Hauptwerk: ,,Christentum und Weltreligionen.
Hinfithrung zum Dialog mit Islam, Hinduismus, Buddhismus*
(zusammen mit Josef van Ess, Heinrich von Stietencron, Heinz
Bechert; 1984)

sowie zwei Beitrage zum christlich-buddhistischen Dialog

Christentum und Weltreligionen . ......................... 89
Einflhrung . ... . e 89
Das Original und seine Ubersetzungen . .................. 89

Biographischer Kontext . .......... ... . ... ... ... 90



6 Inhalt

Hans Kiing: Zum Dialog .. ....... ... ... ... 93
Auf dem Weg zu einem globalen 6kumenischen Bewusstsein . ... 93
Was ist Religion? . ....... ... ..., 95
Jenseits von Absolutismus und Relativismus .. ............. 97

Zur Aussprache indischer und arabischer Worter .............. 100

A. Islam und Christentum . ................c.0tttier.... 102

Zeittafel . ... 102

I. Muhammad und der Koran: Prophetie und Offenbarung ...... 103
1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven ................ 103

Ein schlechtes Image und seine Folgen ................ 103
Die Zeitstellung als WertmafSstab . ................... 105
Muhammad, ein ,arabischer Prophet* ................ 105
Form und Inhalt der neuen Offenbarung . .............. 107
Der Aufbruch nach Medina . ....................... 110
Das prophetische Selbstverstindnis Muhammads . ........ 112
Der Inspirationsbegriff ............. ... ... ...... 113
Die Wunderbarkeit des Koran . ..................... 115
Die Uberhshung des Propheten . .................... 116
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort ................. 117
Von der Ignoranz iiber die Arroganz zur Toleranz . ....... 118
Der Islam — ein Heilsweg? .. ....................... 121
Muhammad - ein Prophet? . ....... ... ... ... . ... 122
Der Koran — Wort Gottes? .............cooveuu.... 127
Offenbarung auflerhalb der Bibel .................... 128
Wort fiir Wort inspiriert? . ... ......uuieeeeennnn... 130
Von der Bibelkritik zur Korankritik .................. 132

II. Sunniten und Schiiten: Staat, Recht und Kultus ............. 136

1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven ................ 136
Ein welthistorischer Erfolg und seine Mangel ........... 136
Die verschiedenen Geschichtsbilder ... ................ 137
Die Verwaltung der Macht und das Recht . ............. 140
Tradition und juristische Methode ................... 141
Theonomes Gesetz, weltlicher Staat und individuelles
GEeWISSEIL « o v vttt e e e e e e e e e e 143
Die Grundgebote des Islam .. ...................... 146
Der Sinn der Gebote . ........ ... i 148

2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort ................. 149
Alte Religion in neuer Zeit .. .....viine ... 149
Ein mittelalterliches Paradigma von Religion? ........... 150

Das Relevanz- und Identititsdilemma ................. 153



Inhalt 7
Der dritte Weg: Religion in sikularer Gesellschaft ........ 154
Ansitze zu einer innerislamischen Reform .............. 156
Kann der islamische Fundamentalismus iiberleben? ....... 159
Das Problem einer vergesetzlichten Religion ............ 162
Gottes Gebote — um der Menschen willen . ............. 163
Ansitze zu einer innerislamischen Gesetzeskritik . ........ 166

III. Gottesbild und islamische Mystik, Menschenbild und

Gesellschaft .. ... ... . 170
1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven ................ 170
Der Primat des Monotheismus .. .................... 170
Gott als der barmherzige Herr .. .................... 171
Die Vertiefung des Liebesbegriffs in der islamischen Mystik . 172
Die Natur als Spiegel gottlicher Macht . ............... 174
Gottliche Macht und menschliche Freiheit . ............. 176
Die leibseelische Einheit des Menschen . ............... 178
Die Gemeinschaft der Gldubigen .................... 180
Die islamische ,,égalité“ und ihre Grenzen .............. 181
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 183
Zur Frauenfrage im Islam . ........................ 183
Gemeinsamkeiten des Glaubens an den einen Gott ........ 185
Gottes Handeln und des Menschen Freiheit . ............ 187
Ewige Vorausbestimmung und ewiges Leben ............ 189
Erosund Agape ....... ... 191
Die Radikalitit der christlichen Liebe ................. 193
In sinnlosem Leiden ein Sinn-Angebot .. ............... 194
Der Gottder Liebe .. ....... ... ... ... ... ... ..... 196
IV. Der Islam und die anderen Religionen. Jesus im Koran ....... 197
1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven ................ 197
Zur Dialogbereitschaft im Islam . .................... 197
JesusimKoran ........ .. .. . .. . . . e 198
Der (Heilige) ,,Geist . ... ..., 200
Judentum und Christentum in der Sicht islamischer
Heilsgeschichte .. ....... .. ... ... . . .. . . ... 201
Juden und Christen im Koran und im islamischen Recht ... 202
Die praktische Behandlung der ,,Schriftbesitzer ......... 204
»Toleranz“ nach auflen und nachinnen ............... 205
Bekehrung und Mission . .......... .. ... . ... 207
Zusammenfassung: Stiarke und Schwiche des Islam . ...... 208
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 209
Stimmt das Jesus-Portrdt? ............. ... ..., 210

Trinitdt — uniiberwindliches Hindernis? . .............. 212



8 Inhalt
Muslimische Trinitdtskritik .. ........ ... ... ... ... 214
Die Sucht zu definieren . ......... ... ... .. ... 216
Was heifst: Gott hat einen Sohn? . ................... 217
Das spezifisch Christliche . ........................ 219
Jesus als Gottesknecht .. ............ ... ........... 223
Wortiber man redensollte . ........................ 228
Muhammad - ,nichts als ein deutlicher Warner“ ........ 229
Grundlegende Literatur zum Islam . ........................ 232
B. Hinduismus und Christentum ......................... 235
Zeittafel ... 235
I.  Was ist Hinduismus? Zur Geschichte einer religiésen Tradition . 237
1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . . . ... 237
Der ,,Hinduismus“: ein von Europidern geprigter Begriff ... 238
Der ,,Hinduismus“: ein Kollektiv von Religionen ......... 241
Toleranz, Wahrheit und Tradition ................... 244
Die Industal-Kultur und die Einwanderung der Arier ...... 247
Die Veden: ilteste heilige Schriften der Inder . ........... 249
Geistiger Aufbruch und soziale Restriktion: die Philosophie
und das Kastensystem . ............cciiieieinnn... 251
Reformation und Integration: Selbsterlésung durch Wissen .. 252
Einbeziehung von Religionsformen der Unterschichten . .. .. 254
Die Integrationsleistung der Brahmanen und die orthodoxen
SYSteme . .. v v e e 255
Die Begegnung mit Islam und Christentum und der
Neohinduismus . . ... 258
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort ................. 260
Europa und die Entdeckung Indiens . ................. 262
Religion als Kompensation? . ....................... 264
Neue Sehnsucht nach Indien? . ...................... 266
Was ist mystische Erfahrung? . ............ ... ...... 268
Ist jede Mystik religios? ... ... viiiin ... 270
Gibt es die eine mystische Erfahrung? ................. 273
Mystische und prophetische Religion ................. 276
Alle Religionen gleich? . .......................... 279
Gegenseitige Durchdringung .. ..................... 281
II. Welt und Gottheit: Konzeptionen der Hindus .............. 284
1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . . .. .. 284
Kosmische Ordnung . ............. ... ... ... .... 284
Kosmische Zeit .. ... 286

Die Entstehung der Welt . ......................... 290



Inhalt 9
Brahmanund Atman ...................itini... 291
Das Eine und die Vielheit ......................... 293
Die Potenzen Gottes und die Welt als Spiel ............. 294
Vom Wesen Gottes . ......... .ot .. 296

2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 300
Die Rolle des Mythos im Leben ..................... 300
Monismus oder Dualismus? .. ...................... 302
Einheit in Unterschiedenheit — indisch verstanden ........ 305
Schopfung aus Nichts? . ........... .. ... ... ..... 306
Schopfung in Entfaltung ........... ... ..... ... .... 309
Personales oder apersonales Gottesverstindnis? .......... 310
Die Welt als Spiel Gottes? .. ..., 312

II. Mensch und Erlosung in Religionen der Hindus .. .......... 315

1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . . . ... 315
Woher kommt die Ungleichheit der Menschen? . ......... 315
Lebensseele und Wiedergeburt .. .................... 317
Wege zur Erlésung . ... ... 321
Der Weg des Wissens (jiana-marga) . ................. 323
Der Weg des Handelns (karma-marga) ................ 324
Der Weg der Gottesliebe (bhakti-marga) ............... 325

2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 328
Sehnsucht nach Erlésung . ......................... 328
Parallele Wege .. ... .ot 329
Weltliche Frommigkeit .. .......... ... . 330
Gnadenreligion . ............ 0.t 332
Ein einziges oder mehrere Leben? .................... 333
Ein Leben vor dem jetzigen Leben? . ... ............... 335
Ein Leben nach diesem Leben? . ..................... 337
Verifikation der Reinkarnationslehre? ................. 339
Geschichte zirkulidr oder zielgerichtet? ................ 341
Glaube an den Fortschritt? . ....................... 344

IV. Religiose Praxis: Ritus, Mythos, Meditation ............... 345

1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . ... .. 345
Erste Eindriicke des Touristen . ..................... 345
Das hdusliche Ritual . ........... .. ............... 347
Die vier Lebensstadien (ashrama) der Zweimalgeborenen ... 349
Steht das Kastensystem vor seiner Auflésung? . .......... 352
Tempel und Gotterbild ............ . ... ... ..... 354
Das Tempelritual und die innere Vorbereitung des
Brahmanen . ......... ... . .. .. 356

Der Mythos - ein vielschichtiges Phanomen ............ 359



10

Yoga als meditatives Training . .....................
Die Ebenen des Denkens und die Wahrheit .............
Hans Kiing: Eine christliche Antwort .. ...............
Volkshinduismus und Volkskatholizismus . .............
Monotheismus oder Polytheismus? . ..................
Was steckt hinter der Volksfrommigkeit? ..............
Kritische Riickfragen . .................... .. ......
Transformation der Religion .......................
Mystik und Aktion . ....... ... . .
Die Wahrheit von Bildern und Geschichten .............
Was soll mit den Mythen geschehen? . ................
Die historische Frage . ........... .. .. ... ...
Die historische und die kosmische Dimension ...........
Christus und Krishna .. ............ .. ... .. ....
Gemeinsamer Ansatzpunkt: der Jesus der Bergpredigt .. ...
Inkulturation und kritisch-kontextuelle Theologie ........

Grundlegende Literatur zu Hindu-Religionen . ................

C. Buddhismus und Christentum . ........................
Zeittafel ... e
I. Der historische Buddha: Seine Lehre als Weg zur Erlésung . . ...

1.

Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven .............
Lebensumstinde und Bedeutung des historischen Buddha . ..
Sinn und Ziel der Lehre des Buddha .. ................
Nutzlosigkeit des Glaubens und Koexistenz mit anderen

Religionsformen . ............... ...,
Leiden und Wiederverkorperung . ...................
Der Weg zur Erlosung . .. ... ...,
Das Nirvana . ........ .. ...,
Buddhistische Kosmologie . ........................
Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................
Die ersten Kontakte . ............ . ...,
Die Wende in Wissenschaft und Kirche .. ..............
Buddhismus - eine Sache der Erfahrung allein? ..........
Zum Verhiltnis von Wahrheit und Geschichte ..........
Von der Notwendigkeit, auf den Buddha der Geschichte

zuriickzufragen . ... ... ...
Legendenbildungen ............... ... ... ... .....
Was Jesus und Gautama verbindet ...................
Was Jesus und Gautama unterscheidet . ...............
Der Erleuchtete und der Gekreuzigte .................

Inhalt



Inhalt 11
Nirvana oder ewiges Leben? . ...................... 431
II. Die buddhistische Gemeinde und ihre iltere Geschichte ....... 433
1. Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven ............. 433
DerSangha ........ ... . . 433
Die buddhistischen Laien . . .......... ... ..... 436
Uberlieferung der Lehre und heilige Texte . ............. 437
Ashoka und die Anfinge der buddhistischen Weltmission ... 439
Theravada-Buddhismus . .......................... 440
Altere Geschichte des Buddhismus in Indien ............ 442
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 444
Der ideale Buddhist . ........... ... ... .. . ... ... 445
Sohne Buddhas — S6hne Christi? . ................... 446
Monchtum — urspriinglich christlich? . ................ 447
Paradigmenwechsel von der Elitereligion zur Massenreligion . 451
Sanghaund Kirche ......... ... ... ... .. ... ...... 455
Weltentsagung und Weltgestaltung . .................. 457
Toleranz? . . ... 458
Heilssuche und Okonomie . ........................ 460
Immanente Spannung zwischen monchischer und laikaler
Existenz . ... ... e 462
Konsequenzen fiir das Gesprich mit dem Theravada-
Buddhismus . ....... .. .. 465
III. Vom Theravada zum Reinen Land: Formen buddhistischen
Denkensund Lebens .. ........ ... ... .. ... ... ... .... 467
1. Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven ............. 467
Shravakayana (Hinayana) und Mahayana .............. 467
Shanyavada und Yogacara ........................ 468
Vajrayana-Buddhismus ........................... 471
Shaktistischer Tantrismus ... .......c.ottiteeeenenn. 473
Der Untergang des indischen Buddhismus .............. 476
Die Ausbreitung des Buddhismus in Asien . ............. 477
Der ostasiatische Buddhismus .. .................... 478
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 481
Paradigmenwechsel vom Kleinen zum GrofSen Fahrzeug . ... 481
Buddhistisches Wirklichkeitsverstindnis . .............. 484
Die Wiirde der menschlichen Person . ................. 488
Selbstverbrennung des Denkens durch das Denken selbst ... 492
Die ,,Leere“ — negativ oder positiv verstanden? .......... 494
Das Absolute Sein? . ....... . ... . . . 496
Der Buddhismus — atheistisch? . ..................... 498

Das Absolute — personal oder apersonal? . ............. 502



12 Inhalt

Vom Ineinanderfallen der Gegensidtze ................. 504

Gott ostlich — westlich verstanden . .................. 505

IV. Buddhismus und Gesellschaft: Buddhismus in unserer Zeit . .. .. 508

1. Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven ............. 508

Niedergang und Erneuerung . ............ ... ...... 508

Der Buddhismus im Abendland . .................... 509

Abendlindische und asiatische Reaktionen ............. 511

Buddhistische Okumene . ......................... 514

Ambedkar und der indische Neobuddhismus ............ 514

Riickblick und Ausblick . ...... ... ... ... ... 517
Uberlegungen zum buddhistisch-christlichen

Religionsgesprich . ....... .. ... ... ... . ... . ... ... 519

2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort ................. 521

Nochmals: zur Methode des Dialogs . ................ 521

Paradigmenwechsel vom Groflen zum Diamant-Fahrzeug ... 523

Religiositdt und Sexualitdt ......................... 525

Widerspruch zur Lehre des Buddha? .................. 527

Der Buddhismus der Meditation . ................... 530

Meditation oder Gebet? . ........... ... ... .. .. ... 533

Christliche Meditation und buddhistisches Gebet ......... 535

Der eine Buddha und die vielen Buddhas . ............. 537

Der Buddhismus des Glaubens . ..................... 541

Buddhologie und Christologie . ..................... 544

Leid und Vollendung  ............ .. ... ... ...... 547

Grundlegende Literatur zum Buddhismus .................... 550

Hans Kiing: Kein Weltfrieden ohne Religionsfrieden! Schlusswort ... 552

Dankeswort . ... ... e 555

Zwei Beitrage zum christlich-buddhistischen Dialog ............ 558

I. ,God’s Self-Renunciation and Buddhist Emptiness: A Christian

Response to Masao Abe“ . ........................... 558
Einflhrung . . ... o e 558

Das Original . ... ... i e 558

Biographischer Kontext . ......... ... ... .. ... . .. .. ..., 558
God’s Self-Renunciation and Buddhist Emptiness: A Christian
Response to Masao Abe . ............ ...t 558
From modern Nihilism to postmodern Belief in God ............ 561
The kenosis of God himself? . ......... ... ... ... .......... 563
The true dialogical hermeneutic? .......................... 565

Sunyata —Being—God . ....... .. ... ... . 566



Inhalt 13

Sunyata — The central concept of buddhism? ................. 568
Two Buddhist options with regard to ultimate reality ........... 570
An eastern-western understanding of God .. ....... ... . ... 572
POStSCriptum . ..ottt e e e e e 573

Il. ,Response to Francis Cook: Is it just this? Different paradigms of

Ultimate Reality in Buddhism“ . ....................... 574
EinflUhrung . ... . e 574

Das Original . ......... .. e 574

Biographischer Kontext .. ........ ... .. .. ... .. .. ..... 574
Response to Francis Cook Is It Just This? ... ................. 576
1. Historical remarks . ....... ... .. .. ... 577
2. The Buddhist concept of reality . ....................... 580
3. Two Buddhist options regarding ultimate reality ............ 582
4. An eastern-western understanding of God . ................ 584
DISCUSSION .« . vttt e 586

TEIL D. ,,Christentum und Chinesische Religion“ (zusammen
mit Julia Ching; 1988)

Einflhrung . ... . e 593
Das Original und seine Ubersetzungen . .................. 593
Biographischer Kontext . ........ ... ... ... ... ... ... 593

Christentum und Chinesische Religion ...................... 595

Hans Kiing: China — ein drittes religioses Stromsystem . ......... 595

Zur Aussprache chinesischer Worter ............ ... ... ..... 602

Zeittafel . ... e 603

I. Die Religion des chinesischen Altertums .................. 605
1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven .................. 605

Einleitung: Sind die Chinesen religiés? . ............... 605
Chinesische Zivilisation und Religion . ................ 607
Das alte China: Mythologie und Archiologie ........... 608
Wahrsagung .. ... ..ot 610
Opfer o 614
Schamanismus ... .......titii 618
Konigtum .. ... ... e 620
Der ekstatische Charakter der alten Religion ............ 623
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 626

Die Permanenz archaischer Religion in der Volksreligion
heute . ... . 627



14 Inhalt

Ahnenverehrung — aber wie? . ...................... 629
Opferpraktiken: Prozesse der Verinnerlichung und
Vergeistigung . . .. ov vttt et e e e 632
Wahrsagung und die andere Dimension des Lebens . ...... 634
Was steckt hinter der Volksreligion? .................. 637
Das Dilemma des Christentums angesichts der Volksreligion = 641
Der Unterschied zwischen Schamane und Prophet ........ 643
Glaube oder Aberglaube? . ........ ... ... ... ..., 645
Die Frage nach dem Humanum ..................... 647
II. Der Konfuzianismus: Humanismus als Religion ............. 648
1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven .................. 648
Einleitung: Der Aufstieg des Humanismus . ............. 648
Der Konfuzianismus — ein ethischer Humanismus . ....... 649
Menzius und Hsiin-tzu . ............c0ouuiiinnn... 655
Der Konfuzianismus — eine ,,Staatsreligion® . ........... 657
Der Neo-Konfuzianismus als konfuzianisches Erbe .. ... .. 659
Der Konfuzianismus heute .. ....................... 662
Das moderne Dilemma ................... .. ...... 663
2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort ................. 668
Konfuzianisches Erbe heute . ....................... 668
Die transzendente Dimension . ...............c..o..... 671
Dualitit der Gottesnamen in der altchinesischen und
altisraelitischen Religion .......................... 673
Die Riickfrage nach dem historischen Konfuzius ......... 675
Gemeinsamkeiten zwischen Konfuzius und Jesus von
Nazaret ... ... 679
Ein dritter Grundtypus von Religiositit . .............. 682
Das Humanum als Grundnorm einer Ethik der
Weltreligionen . .......... ...t iininneen.. 686
Der Mensch — von Natur gut oder bose? .. ............. 687
Menschenliebe — Nichstenliebe — Feindesliebe ........... 689
Eine Zukunft fiir den Konfuzianismus? ................ 691
»Es sind 5000 Jahre alte Piktogramme“ . .............. 694
II. Taoistischer Naturalismus: Philosophie und Religion ......... 697
1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven .................. 697
Einleitung: Was ist Taoismus? . ...............c...... 697
Der Taoismus als Philosophie . ..................... 698
Der Taoismus als Religion ......................... 702
Taoismus als Erlosungsreligion . .................... 709
Ist Taoismus auch Volksreligion? .................... 714

Welche Bedeutung hat der Taoismus heute? ............ 714



Inhalt 15

2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 717
Eine vielschichtige Religion des Heiles . ............... 717
Heil — Heilung — Heilkunst .. ...................... 720
Erfahrungswissen in chinesischer und israelitischer
Spruchweisheit . ........ .. i, 723
Protest gegen die Weisheit: in China —in Israel .......... 725
Was ist das Tao: Weg oder Sein? . ................... 726
Tao = GOott? .. .. 729
Polaritit in Gott: Licht und Dunkel? . ................ 730
Polaritit im Tao: Yin und Yang? .................... 731
Die klassische Synthese: Han-Orthodoxie und Patristik . ... 734
Miittelalterliche Parallelen: Neo-Konfuzianismus und
Scholastik . ... ... . 735
Die Provokation des Negativen in der Moderne .......... 738
Todliche Konfrontation ... .........o.oiiininenn... 740
Durchkreuzte Weisheit ........... ... ... . ....... 743

IV. Der Buddhismus: Eine fremde Religion in China ............ 745

1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven .................. 745
Einleitung: Die ethnischen und die missionarischen
Religionen . ...... ... .. . .. i, 745
Der Einzug des Buddhismus ........................ 746
Die Ubersetzung der buddhistischen Schriften ........... 748
Das Aufblithen buddhistischer Sekten ................. 752
Das buddhistische Erbe .................... ... ..... 757
,»Chinesische Religion®“ — eine oder drei? ............... 760
Das Christentum — eine fremde Religion ............... 762
Das dritte Flusssystem . ............cciiieeiennn... 765

2. Hans Kiing: Eine christliche Antwort . ................ 766
Verpasste Chancen — neue Moglichkeiten? ............. 766
Modell 1: Auflerliche Angleichung . .................. 768
Modell 2: Synkretistische Vermischung . ............... 769
Modell 3: Komplementire Ebenen ................... 771
Modell 4: Missionarische Konfrontation ............... 773
Modell 5: Kulturelle Uberfremdung . ................. 777
Modell 6: Antimissionarische Reaktion ................ 778
Modell 7: Kontextuelle Inkulturation ................. 784
Eine chinesische Theologie fiir die Postmoderne .......... 788
Problemfelder asiatischer Theologie .................. 789
Schwerpunkte chinesischer Theologie: Gottes-, Christus-,
Geistverstandnis . .. .vv vttt 791

Was der Westen vom 0stlichen Denken lernen kann ... .... 797



16 Inhalt

Hans Kiing: Epilog .. ... ... .. i i 801
Religiose Doppelbiirgerschaft: eine Herausforderung an den
WEStEn . oot 801
Das Problem . ......... . ... 801
Doppelbiirgerschaft kulturell? . ..................... 802
Doppelbiirgerschaft ethisch? .. ..................... 804
Doppelbiirgerschaft im Glauben? .................... 806
Bibliographie . ..... ... .. ... e 810
1. Allgemeine Literatur . ...........uuiuinneennnnn... 810
2. Spezialliteratur ........ ... ... 811
Dankesworte . .. ...ttt e 814

TEIL E. ,,Christlicher Glaube und Weltreligionen“ (2004)

Einflhrung . . ... o e 819
Das Original . ... ... ... 819
Biographischer Kontext . .......... .. .. ... .. .. .. .. ..., 819

Christlicher Glaube und Weltreligionen ..................... 820

Dankeswort . .. ... ... e 829



17

Einleitung: Meilensteine des interreligiosen Dialogs

Fiir meine Beschiftigung mit den Weltreligionen spielt das Jahr 1982 eine
wichtige Rolle, so etwas wie eine Halbzeit. In diesem Jahr hielt ich erstmals
offentliche Dialogvorlesungen an der Universitit Tiibingen mit drei fithren-
den Religionswissenschaftlern iiber Islam, Hinduismus und Buddhismus. Sie
endeten mit einem Wort, das fiir viele Menschen in aller Welt ein Programm-
wort wurde: ,,Kein Weltfrieden obne Religionsfrieden!“. Das Fazit, das ich
damals - ein Jahrzehnt vor Samuel Huntingtons undifferenzierter Hypothese
vom ,,Clash of Civilizations“ — im Epilog nach unseren groflen Dialogveran-
staltungen formulieren konnte, hat seine Giiltigkeit bewahrt, ja, hat wach-
sende Dringlichkeit gewonnen:

HInterreligioser 6kumenischer Dialog ist heute alles andere als die Spezialitit einiger
weltfremder religioser Ireniker, sondern hat zum ersten Mal in der Geschichte den
Charakter eines auch weltpolitisch vordringlichen Desiderats; er kann helfen, unsere
Erde bewohnbarer, weil friedlicher und versohnter, zu machen.

Kein Frieden unter den Vélkern dieser Welt

ohne einen Frieden unter den Weltreligionen!

Kein Frieden unter den Weltreligionen
ohne einen Frieden unter den christlichen Kirchen!

Die Kirchenokumene ist integraler Teil der Weltokumene: Der Okumenismus ad intra,
auf die Christenheit konzentriert, und der Okumenismus ad extra, auf die gesamte
bewohnte Erde ausgerichtet, sind interdependent! rieden ist unteilbar: er fangt im Inne-
ren an!*

Doch 1982 waren es bereits fast drei Jahrzehnte, seit ich meine ersten Schrit-
te auf dem anstrengenden und hochst spannungsreichen Weg des interreligio-
sen Dialogs gegangen war. Und ich konnte nicht ahnen, dass mir noch mehr
als drei Jahrzehnte auf diesem Weg zu gehen bestimmt war. Nur die wich-
tigsten Meilensteine konnen hier kurz genannt werden. (Breit geschildert
sind meine Begegnungen mit den verschiedenen Religionen in den drei Me-
moirenbinden, vor allem in Band 3 ,,Erlebte Menschlichkeit®.)

1954: Rom, Collegium Germanicum: Mein erster selbststindiger theologi-
scher Essay (,Uber den Glauben. Ein Versuch®) iiber das Heil der
Nichtchristen (HKSW 1, 365-386).

1955: Als Student erste Reise nach Nordafrika in die muslimischen Linder
Tunesien und Algerien.

1962-65: Peritus am Zweiten Vatikanischen Konzil und Einsatz fiir die
Religionsfreiheit und eine Erkliarung zum Judentum.

1964: Vortrag in Bombay iiber ,,Christenheit als Minderheit“ und erste Rei-
se um die Welt.



18 Einleitung

1964: Erklirung des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber die nichtchristli-
chen Religionen.

1967: Beirut: Okumenischer Kongress anlisslich der Jahrhundertfeier der
American University.

1967: Jerusalem: erster Besuch in der Stadt der drei abrahamischen Religio-
nen.

1971: Gastvortrige in Australien und Neuseeland und zweite Reise um die
Welt.

1979: Erste Reise in die Volksrepublik China.

1982: In Honolulu/Hawaii: christlich-buddhistisches Kolloquium mit Eu-
charistiefeier.

1982: Tiibingen: Dialogvorlesungen iiber Islam (J. v. Ess), Hinduismus (H.
v. Stietencron), Buddhismus (H. Bechert); Schlusswort: ,,Kein Welt-
frieden ohne Religionsfrieden!*.

198S5: Teheran: erste interreligitse Gespriche in der Khomeini-Ara; Eintre-
ten fir die Baha’i.

1987: Kyoto: 5. Zen-Symposion iiber ,,One True Religion?*.

1987: Tiibingen: Dialogvorlesungen mit Julia Ching iiber ,,Christentum und
chinesische Religion*; erscheinen im Jahr darauf als Buch, mit bald
folgenden chinesischen Ausgaben in Hongkong, Taipeh und Peking.

1990: ,,Projekt Weltethos*.

Seit den 1990er-Jahren: zahlreiche Aufenthalte und Vortrige in
Oman.

1991: Buch ,,Das Judentum. Die religiose Situation der Zeit*.

1993: Chicago: Parlament der Weltreligionen verabschiedet die ,,Erklirung
zum Weltethos® (Erstunterzeichner der Dalai Lama).

1995: Tiibingen: Griindung der Stiftung Weltethos fiir interkulturelle und
interreligiose Forschung, Bildung und Begegnung.

1996: Ziirich: Griindung der Stiftung Weltethos/Schweiz.

1997: New Delhi: Indira-Gandhi-Konferenz und Erste Konferenz iiber Welt-
ethos und traditionelle indische Ethik.

1997-99: Multimedia-Projekt ,,Spurensuche. Die Weltreligionen auf dem
Weg“; dabei auch Begegnung mit den indigenen Religionen Afrikas
und Australiens.

1997 und 2001: Peking: Erste und Zweite Konferenz iiber Weltethos und
traditionelle chinesische Ethik.

2004: Buch ,,Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft®.

2005: Tokio: Niwano-Friedenspreis der buddhistischen Laienbewegung Ris-
sho Kosei-kai.

2005: 5. Weltethos-Rede: Dr. Shirin Ebadi, Friedensnobelpreistrigerin, ,,Der
Beitrag des Islam zu einem Weltethos*.



Meilensteine des interreligiésen Dialogs 19

2008: Washington: Lifetime Achievement Award of the Prince Alwaleed Bin
Talal Center for Muslim-Christian Understanding, Georgetown Uni-
versity.

2009: Potsdam: Abraham-Geiger-Preis des Abraham-Geiger-Kollegs (libera-
les Rabbinerseminar).

2009: 8. Weltethos-Rede: Erzbischof Desmond Tutu, Friedensnobelpreistri-
ger, ,, Weltethos und Menschenwiirde: eine afrikanische Perspektive®.

2009: Peking, in der ,,Verbotenen Stadt“: Dankesrede beim Zweiten Interna-
tionalen Sinologenkongress.

2010: Indonesien: Reise zu Vortrigen und interreligiosen Dialogveranstal-
tungen auf Einladung des Eidgenossischen Departements fir auswérti-
ge Angelegenheiten.

2012: Tubingen: Griindung des Weltethos-Instituts.

2013: Amtsiibergabe der Prisidentschaft der Stiftung Weltethos: ,,Mein
Weltethos-Vermichtnis®.

Mir macht es Freude, immer wieder andere Regionen, Religionen und Kultu-
ren kennenzulernen, und dies nicht nur aus Biichern, sondern in der direkten
Begegnung mit Menschen, beeindruckender Architektur und oft jahrhun-
dertealten Institutionen. Beriihrungsingste habe ich dabei kaum je erfahren,
wohl aber erhebliche geistige Herausforderungen. Zahllos waren meine Er-
fahrungen der lebendigen Religionen, die in meine wissenschaftlichen Arbei-
ten eingeflossen sind. Aber verwirrend war freilich oft die Vielfalt der Reli-
gionen in ihren verschiedensten oft widerspriichlichen Ausprigungen und
Auferungsformen. Meine Aufgabe habe ich schon frith darin gesehen, Fin-
sicht in die Unterschiede und Gemeinsamkeiten der Religionen zu gewinnen
und zu vermitteln. So sollte es mir gelingen, schliefSlich doch einen Uberblick
zu gewinnen iber die groflen religiosen Strome der Menschheit und die epo-
chalen Umbriiche in ihrer Geschichte. Wohin ein Dialog fithrt, wenn er ernst-
haft gefithrt wird, lasst sich nicht voraussagen. In diesem Band sind Grundla-
gen und Ergebnisse dieses jahrzehntelangen Dialogbemiihens niedergelegt.

Es ist spannend zu verfolgen, wie sich gewisse Grundeinsichten und Leit-
gedanken schon frith herausgebildet und wie sie sich im Lauf der Jahre
weiterentwickelt haben. Daher sind manche Wiederholungen nicht zu ver-
meiden, ja, erlauben es sogar erst, diese Entwicklungen meines Denkens mit-
zuvollziehen.

Tiibingen, im Juli 2017 Hans Kiing






TEIL A. ,,Christenheit als Minderheit“ (1965)






23

Christenheit als Minderheit. Die Kirche unter den
Weltreligionen

Einfiihrung
Das Original und seine Ubersetzungen

Christenheit als Minderheit. Die Kirche unter den Weltreligionen (Theologi-
sche Meditationen 12, Benziger, Einsiedeln 1965).

Niederldnd. Ausgabe: De christenheid als minderheid. Kerk en wereld-
godsdiensten (Theologische meditaties, Paul Brand, Hilversum — Antwer-
pen 1966).

Fldm. Ausgabe: De christenheid als minderheid (Davidsfonds, Leuven
1967).

Engl. Ausgabe: in: Christian Revelation and World Religions. The World
Religions in God’s Plan of Salvation, hg. von J. Neuner (Burns & Oates,
London 1967) 25—66.

Amerik. Ausgabe: in: Theological Meditations 1, Sheed & Ward, New York
1966.

Franz. Ausgabe: in: Méditations théologiques 1, Desclée De Brouwer, Pa-
ris 1967; Neuausgabe: Foi Vivante 273, Desclée De Brouwer, Paris 1991.
Ital. Ausgabe: Cristianita in minoranza (Meditazioni teologiche 11, Querini-
ana, Brescia 1967).

Biographischer Kontext

Schon wahrend der zweiten Session des Konzils hatte mich der seit langem
in Indien tatige Theologe P. Josef Neuner SJ, der friiher einmal den ,Denzin-
ger” der konziliaren und papstlichen Lehrdefinitionen ins Deutsche Ubersetzt,
sich dann aber in bewundernswerter Weise in die Welt des Hinduismus ein-
gearbeitet hatte, gefragt, ob ich in der zweiten Novemberhélfte 1964 nach
Indien kommen kénne. In der dritten Konzilssession, am 22. September
1964, halte ich in Rom einen Vortrag fir Kardinal Valerian Gracias von Bom-
bay und die indischen Bischéfe. Ich habe mehr als eine Unterhaltung mit
diesem Haupt des indischen Episkopats, und Gracias ist es auch, der mich
definitiv nach Indien einladt. Unmittelbar vor dem groBen Eucharistischen
Kongress, zu welchem dann auch Papst Paul VI. vom 2.-5. Dezember zum
ersten Mal nach Indien kommen wird, soll in Bombay ein groBes Symposion
katholischer Theologen aus ganz Indien stattfinden.



24 TEIL A. ,Christenheit als Minderheit” (1965)

Als erster von vier Referenten an diesem Symposion unter dem Titel
»Christliche Offenbarung und nichtchristliche Religionen“ kann ich Uber ein
Thema sprechen, das mir seit langem von zentraler Bedeutung ist: ,Die Welt-
religionen in Gottes Heilsplan“. Was ich in meinen rémischen Studienjahren
durchdacht und nachher immer weiter entwickelt habe (vgl. HKSW 1, B IIl),
kann ich nun, nicht zuletzt inspiriert von neueren Verdffentlichungen Karl
Rahners und Joseph Ratzingers, in einer Synthese vorlegen.

Ich gehe aus von der toleranten Auffassung des indischen Religionsphilo-
sophen Sarvapalli Radhakrishnan, Indiens erstem Staatsprésidenten, der alle
Religionen auf ihre Weise gelten lasst und deshalb von Christen des Relati-
vismus und Indifferentismus angeklagt wird. Ich vergleiche diese Auffassung
mit der rigorosen katholischen Formulierung des Dogmas ,,Auf3erhalb der Kir-
che kein Heil* durch Papst Bonifaz VIII., der allein die dem Papst unterworfe-
ne ,Kreatur zum ewigen Heil gelangen lassen will. Eine unmenschliche Aus-
sage, wenn man von heute aus auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
der Gesamtmenschheit schaut, vor der die rdmisch-katholische Christenheit
als kleine Minderheit erscheint.

So stelle ich den Monopolanspruch der katholischen Kirche auf den Priif-
stand. Dass schon im Alten wie im Neuen Testament eine ganz andere uni-
versale Perspektive festzustellen ist, dass Gott da als der Schépfer aller Men-
schen und ,Adam” nicht als erster Jude, erster Christ oder erster Muslim,
sondern als erster Mensch erscheint, zeige ich in einem Uberblick tber die
verschiedenen biblischen Zeugnisse unzweideutig auf, welche die ,Heiden®
in einem freundlichen Licht zeigen, und ziehe daraus die Konsequenzen, die
im hier abgedruckten Originaltext nachzulesen sind.

Eines ist jedenfalls sicher: Die ekklesiozentrische Sicht des ,AuBerhalb der
Kirche kein Heil“ kann nicht mehr aufrechterhalten werden; eine theozentri-
sche Sicht muss auch den Weltreligionen als solchen (und nicht nur den
einzelnen Nichtchristen) eine Funktion im Heilsplan Gottes zuschreiben. Die
Weltreligionen erscheinen dabei, so formuliere ich herausfordernd im Gegen-
satz zur Ublichen Terminologie, als normale, ,ordentliche Wege* zum Heil,
der christliche Glaube aber als der groBe, sehr spezielle, ,auBBerordentliche
Weg"“.

Spéter werde ich diese Terminologie eher vermeiden, aber immer wird
es mir darum gehen, zwischen den Extremen des Indifferentismus und des
Exklusivismus den Weg zu finden und dabei keine naiv idealisierende, son-
dern eine realistische Sicht der Weltreligionen zu vertreten: die Religionen in
ihnrer Ambivalenz, in ihrer Wahrheit und in ihrem Irrtum. Allerdings auch eine
selbstkritische Einschatzung des Christentums, das keineswegs als die voll-
kommene, ,perfekte” GroéBe mit absolutem Wahrheitsanspruch und Heilsmo-
nopol den unvollkommenen, ,defizitiren” Weltreligionen entgegengesetzt



Meilensteine des interreligiésen Dialogs 25

werden darf, wie dies dann eingebildeterweise gerade Joseph Ratzinger als
oberster Glaubenshiiter noch im Jahre 2000 in seiner Erklarung ,Dominus
Jesus® zu tun versucht. Auch gleichzeitige Inquisitionsverfahren gegen Theo-
logen eines religidsen Pluralismus, wie Jacques Dupuis, Tissa Balasuriya
und auch Paul Knitter in Cincinnati, zeigen, wie wenig man noch im 21. Jahr-
hundert in Rom ernstmacht mit der Erklarung ,Nostra Aetate“ des Vatika-
num Il Uber das Verhéltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, die
1964, gerade noch zwei Wochen vor meiner Abreise nach Indien, vom Konzil
im Prinzip verabschiedet worden war.

Wie zu erwarten, gibt es schon im Jahre 1964 in Bombay eine intensive
Diskussion meiner Auffassung. Die Presse hat man, was ein Fehler war, aus
Angst vor tendenzitsen Berichten ausgeschlossen. Doch kann man nicht ver-
hindern, dass in ,Le Monde® ein nun leider tendenziéser ganzseitiger Bericht
erscheint, der vom Londoner ,Tablet* aufgenommen wird und viele Missver-
standnisse verbreitet, 1&ngst bevor in den ,Informations Catholiques Internati-
onales” eine objektive Zusammenfassung der Kongressresultate durch die
Organisatoren selber erscheint. Diese machen zu Recht geltend: Nicht die
Theologie hat alle diese Probleme erfunden. Die Realitéat der Welt selbst, die
in eine neue Epoche eingetreten ist, hat sie gestellt. Und schon angesichts
der hunderte Millionen Hindus, denen man in Indien begegnet, muss einem
doch Herz und Hirn aufgehen firr eine umfassendere Sicht des Heils.?

Hans Urs von Balthasar
zum 60. Geburtstag
ein Zeichen des Dankes

Auflerhalb kein Heil?

Sarvepalli Radhakrishnan greift in seinem Werk ,,Eastern religions and wes-
tern thought“! eine kleine Erzihlung auf, die nicht nur fiir den Buddhismus
und Hinduismus, sondern auch fiir andere nicht christlich Gebildete in Asien
charakteristisch sein diirfte: ,,Es war einmal, so erzihlt Buddha, ein Kénig
von Benares, der rief zu seiner Zerstreuung etliche Bettler zusammen, die
von Geburt an blind waren, und setzte einen Preis aus fiir denjenigen, der
ihm die beste Beschreibung eines Elefanten geben wiirde. Zufillig geriet der
erste Bettler, der den Elefanten untersuchte, an dessen Bein, und er berichte-
te, dafd der Elefant ein Baumstamm sei. Der zweite, der den Schwanz fafSte,

2 Hans Kung, Erkédmpfte Freiheit. Erinnerungen, Minchen 2002, S. 533-535.

1'S. Radhakrishnan, Eastern religions and western thought (London 21940).



26 TEIL A. ,Christenheit als Minderheit“ (1965)

erklirte, der Elefant sei wie ein Seil. Ein anderer, welcher ein Ohr griff,
beteuerte, daf$ der Elefant einem Palmenblatt gleiche, und so fort. Die Bettler
begannen miteinander zu streiten, und der Kénig war iiberaus belustigt. Ge-
wohnliche Lehrer, die den einen oder anderen Aspekt ergriffen haben, strei-
ten miteinander, wihrend allein ein Buddha das Ganze kennt. In theologi-
schen Diskussionen sind wir bestenfalls blinde Bettler, die miteinander
streiten. Die umfassende Schau ist schwierig, und die Buddhas sind rar. Aso-
kas Ausspruch gibt die buddhistische Ansicht wieder: ,Wer seiner eigenen
Religionsgemeinschaft Ehre erweist und die Religionsgemeinschaften ande-
rer verachtet, allein aus Anhinglichkeit gegen die eigene, mit der Absicht,
den Glanz der eigenen Gemeinschaft zu erhohen, der fiigt in Wahrheit seiner
eigenen Gemeinschaft schwersten Schaden zu‘“ (308 f.).

Man kann dariiber diskutieren, inwiefern Radhakrishnans Toleranz mehr
vom Vedanta oder aber vom westlichen Idealismus und theologischen Libe-
ralismus des 19. Jahrhunderts herkommt. Wichtig fiir uns ist gerade, dass
diese Art Toleranz fiir viele in Ost und West charakteristisch ist. So viele
Europier und Amerikaner wiirden in dieser oder jener Weise Gandhis Wort
unterschreiben: ,Ich glaube an die Bibel, wie ich an die Gita glaube. Ich
halte alle die groffen Glaubensbekenntnisse der Welt fiir ebenso wahr wie
mein eigenes. Es tut mir weh zu sehen, wann immer eines von ihnen verzerrt
wird, wie dies ja heutzutage tatsichlich von ihren eigenen Anhingern ge-
schieht“.2 Aber lasst uns als glaubende Christen sachlich sein und nicht
gleich tiber Relativismus und Indifferentismus klagen: Konnen wir denn so
leicht bestreiten, dass aus dieser Sicht sehr viel Weite und Tiefe, Grof3ziigig-
keit und GrofSherzigkeit, sehr viel Barmherzigkeit und Menschenfreundlich-
keit spricht, die grundfeind ist all den sehr zahlreichen religiésen Vorurteilen
und Missverstindnissen, religiosen Konflikten, ja — es ist eigentlich eine
Kontradiktion — ,,Glaubenskriegen“? Steht hinter dieser Sicht nicht vielleicht
ein Gottesbild, das grofler, erhabener, frommer ist als das Gottesbild derer,
die Gott nur den Gott einer Partei, einer Religionspartei sein lassen?

Ist man nicht zum Nachdenken gezwungen, wenn man neben jene bud-
dhistischen und hinduistischen Zeugnisse ein klassisches katholisches Zeug-
nis stellt, in der deutlichen Form, wie es 1800 Jahre nach Buddha Papst
Bonifaz VIII. der Welt in feierlicher Form verkiindet hat und wie es noch
heute in Denzingers Enchiridion steht: ,,... Daf$ es nur eine, heilige, katholi-
sche Kirche gebe, zwingt uns der Glaube anzunehmen und festzuhalten. Und
mit Standhaftigkeit glauben wir an sie und bekennen sie in Einfalt, sie, aufSer
der wir kein Heil noch Verzeihung der Siinden finden ... Dem romischen

2 M. K. Gandhi, in: Harijan, zit. nach Radhakrishnan 313.



Meilensteine des interreligiésen Dialogs 27

Papst sich zu unterwerfen, ist fiir alle Menschen unbedingt zum Heile not-
wendig: Das erkliaren, behaupten, bestimmen und verkiinden Wir
(Denz 468f.). Immer wieder neu wurde dieses ,,AufSerhalb der Kirche kein
Heil“ wiederholt und eingeschirft. Aber die Situation ist immer schwieriger
geworden, und dies nicht nur fiir die katholische Kirche, sondern auch fiir
die — den Weltreligionen gegeniiber zum Teil noch exklusiver sich gebenden —
protestantischen Kirchen: also fiir die ganze Christenheit. Es ist notwendig,
einige Tatsachen in Erinnerung zu rufen, die uns allen nur zu wohl bekannt
sind, die wir aber in ihrer geballten Wucht vor Augen halten miissen, um
nachher ernsthaft genug nach einer Antwort zu suchen. So fragen uns die
Menschen heute:

Auflerhalb der Kirche kein Heil: Konnt ihr dies noch sagen, wenn ihr
ehrlich auf die Gegenwart schaut und bedenkt, dass von den 2500 Millionen
Erdenbewohnern gegenwirtig nur rund 847 Millionen Christen und von die-
sen wiederum nur 460 Millionen Katholiken sind; dass in Indien nur 2,4 %
Christen und nur 1,2 % Katholiken und in China und Japan nur rund 0,5 %
Christen sind; dass aber auch in europiischen Grof$stidten wie in manchen
Landgegenden nur ein Bruchteil der sich Christen Nennenden praktisch in
der Kirche mitmacht? Wie steht es denn nach euch mit dem Heil der Millio-
nen, die in der Gegenwart aufSerhalb der katholischen Kirche und sogar au-
Berhalb der Christenheit leben?

Auflerhalb der Kirche kein Heil: Konnt ihr dies noch sagen, wenn ihr
unvoreingenommen in die Vergangenbeit schaut und bedenkt, dass die Jahre,
die die Menschheit vor und ohne Christus gelebt hat, nicht, wie die Bibel
nahelegt und die Kirchenviter schon als beunruhigend empfanden, 5200,
sondern vielleicht 600000 Jahre oder mehr betragen hat und dass so die
alte Kirchenviterfrage ,, Warum kam Christus so spit?“ in ganz neuer Weise
dringlich wird. Wie steht es denn nach euch mit dem Heil der ungezihlten
Millionen, die in der Vergangenheit auSerhalb der katholischen Kirche und
sogar aufserhalb der Christenheit lebten?

Auflerhalb der Kirche kein Heil: Konnt ihr dies noch sagen, wenn ihr
realistisch in die Zukunft schaut und bedenkt, dass nach den statistischen
Berechnungen die nichtchristlichen Volker Asiens und Afrikas die christli-
chen Volker des Westens zahlenmifSig weit iiberfliigeln werden, dass auch
nur zur Beibehaltung des gegenwirtigen Zahlenverhiltnisses jahrlich nicht —
wie es der Fall ist — eine halbe Million, sondern 6,5 Millionen zur katholi-
schen Kirche konvertieren miissten; dass China allein im Jahre 2000 nach
gewissen Berechnungen 1700 Millionen Menschen zihlen wird, was mehr
als 400 Millionen mehr ist, als heute in Europa, in der Sowjetunion, in Nord-
und Siidamerika und in Afrika zusammen leben? Wie steht es denn nach
euch mit den unberechenbaren Millionen und Milliarden, die in der Zukunft



28 TEIL A. ,Christenheit als Minderheit“ (1965)

aufSerhalb der katholischen Kirche und sogar aufSerhalb der Christenheit le-
ben werden?

Nun, diese Tatsachen sind uns allen bekannt. Miissten wir aber nicht auch
theologisch in neuer Weise ernst nehmen, dass wir, die katholische Kirche,
dass wir, die Christenbeit, im Blick auf Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft, im Blick auf die Menschheitsgeschichte aller Kontinente aller Jahrtau-
sende offenkundig eine kleine, verschwindend kleine Minderbeit sind? Das
Problem ist in dieser Betrachtungsweise keineswegs nur ein Problem der Mis-
sionskirchen, sondern auch der Heimatkirchen. Allerdings ist es ein besonde-
res Problem der Missionskirchen deshalb, weil es den Anschein hat, dass
die Zeit der groffen missionarischen Massenerfolge, in Asien jedenfalls, auf
absehbare Zeit vorbei sein diirfte. Zur Beleuchtung der ganzen Problematik
miissen hier noch zwei bekannte Gesichtspunkte erwahnt werden:

1. Es geht in unseren Tagen endgiiltig eine Weltepoche zu Ende, die man
in Europa ,,die Neuzeit“ nennt und die mit den Entdeckungen der fiir uns
neuen Kontinente vor 400 Jahren begonnen hatte. Die Volker Asiens und
Afrikas iibernehmen mit Begeisterung westliche Wissenschaft, Technik und
Industrialisierung, und es bildet sich so eine Weltwirtschaft und eine Weltzi-
vilisation heraus. Zugleich aber ist etwas anderes in wenigen Jahren Wirk-
lichkeit geworden: die Zeit der politischen, wirtschaftlichen und kulturellen
Expansion der weifSen Volker und der ausschlieSlich westlichen Weltherr-
schaft und alles dessen, was man Kolonialismus nennt, ist abgelaufen. Dass
dies die Situation der mit dieser Zeit und ihrem politischen, kulturellen und
sozialen System allzu sehr verhafteten christlichen Missionen nicht leichter
macht, wissen wir alle. Sie werden nicht mehr vom Strom getragen, sondern
miissen gegen ihn schwimmen. In einer neuen Weise sind sie zu einer Recht-
fertigung ihrer Sendung gezwungen, die sehr schwer ist. Und wir spiiren,
dass die Antwort des ,,Auflerhalb kein Heil“ nicht ausreichen wiirde. Fiir
unsere Problematik miissen wir jedenfalls festhalten: Es stellt sich heute im-
mer weniger das Problem der Evangelisation von ,,armen Heiden“, sondern
von modernen Menschen in industrialisierten Staaten mit groflen, alten Kul-
turen.

2. Nicht nur politisch-sozial und wissenschaftlich-technisch treten die Vol-
ker Asiens und Afrikas in eine neue Weltzeit ein, sondern auch religios. Was
viele Christen erwarteten, ist nicht eingetroffen: dass namlich die alten Reli-
gionen, mit der europdischen Kultur und so mit der christlichen Religion
konfrontiert, langsam, aber sicher absterben wiirden. Zwar nimmt auch in
den Lindern Asiens und Afrikas der religiése Indifferentismus gewaltig zu,
aber die groflen nichtchristlichen Weltreligionen, Hinduismus, Buddhismus,
Mohammedanismus, sterben nicht nur nicht ab, sondern entwickeln sich mit
neuer Kraft. Fiir sie waren die 400 Jahre christlicher Mission — wie etwa der



	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite

