
Hans Küng
Sämtliche Werke

Band 12



Hans Küng
Sämtliche Werke

Herausgegeben von
Hans Küng und Stephan Schlensog

Band 12
Christentum und Weltreligionen



Hans Küng

Christentum und
Weltreligionen



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2017
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Satz: Meta Systems Publishing & Printservices GmbH, Wustermark
Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-35212-6



5

Inhalt
Einleitung: Meilensteine des interreligiösen Dialogs . . . . . . . . . . . . . 17

TEIL A. „Christenheit als Minderheit“ (1965)
Christenheit als Minderheit. Die Kirche unter den Weltreligionen . . . 23
Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Das Original und seine Übersetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Biographischer Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Außerhalb kein Heil? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
Fragwürdige Ekklesiozentrik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
Gottes umfassende Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

1. Altes Testament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
2. Die Verkündigung Jesu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
3. Die Apostolische Verkündigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

Die Weltreligionen vor der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
Die Kirche für die Weltreligionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

TEIL B. „Eine Ökumene der Weltreligionen?“ (1980/81)
„Eine Ökumene der Weltreligionen?“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61
Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

Biographischer Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

„Eine Ökumene der Weltreligionen?“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
I. Eine persönliche Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
II. Keine theologischen Scheinlösungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
III. Was die Religionen zu bieten haben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71
IV. Buddhismus und Gottesfrage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
V. Das große Zeugnis für den einen Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
VI. Auf dem Weg zu immer größerer Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . 84

TEIL C. Hauptwerk: „Christentum und Weltreligionen.
Hinführung zum Dialog mit Islam, Hinduismus, Buddhismus“
(zusammen mit Josef van Ess, Heinrich von Stietencron, Heinz
Bechert; 1984)
sowie zwei Beiträge zum christlich-buddhistischen Dialog
Christentum und Weltreligionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Das Original und seine Übersetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
Biographischer Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90



6 Inhalt

Hans Küng: Zum Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Auf dem Weg zu einem globalen ökumenischen Bewusstsein . . . . 93
Was ist Religion? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Jenseits von Absolutismus und Relativismus . . . . . . . . . . . . . . . 97

Zur Aussprache indischer und arabischer Wörter . . . . . . . . . . . . . . 100

A. Islam und Christentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
Zeittafel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
I. Muhammad und der Koran: Prophetie und Offenbarung . . . . . . 103

1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . 103
Ein schlechtes Image und seine Folgen . . . . . . . . . . . . . . . . 103
Die Zeitstellung als Wertmaßstab . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105
Muhammad, ein „arabischer Prophet“ . . . . . . . . . . . . . . . . 105
Form und Inhalt der neuen Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . 107
Der Aufbruch nach Medina . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
Das prophetische Selbstverständnis Muhammads . . . . . . . . . 112
Der Inspirationsbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Die Wunderbarkeit des Koran . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Die Überhöhung des Propheten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
Von der Ignoranz über die Arroganz zur Toleranz . . . . . . . . 118
Der Islam – ein Heilsweg? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
Muhammad – ein Prophet? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
Der Koran – Wort Gottes? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
Offenbarung außerhalb der Bibel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128
Wort für Wort inspiriert? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130
Von der Bibelkritik zur Korankritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132

II. Sunniten und Schiiten: Staat, Recht und Kultus . . . . . . . . . . . . . 136
1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . 136

Ein welthistorischer Erfolg und seine Mängel . . . . . . . . . . . 136
Die verschiedenen Geschichtsbilder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
Die Verwaltung der Macht und das Recht . . . . . . . . . . . . . . 140
Tradition und juristische Methode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
Theonomes Gesetz, weltlicher Staat und individuelles
Gewissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
Die Grundgebote des Islam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
Der Sinn der Gebote . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
Alte Religion in neuer Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
Ein mittelalterliches Paradigma von Religion? . . . . . . . . . . . 150
Das Relevanz- und Identitätsdilemma . . . . . . . . . . . . . . . . . 153



Inhalt 7

Der dritte Weg: Religion in säkularer Gesellschaft . . . . . . . . 154
Ansätze zu einer innerislamischen Reform . . . . . . . . . . . . . . 156
Kann der islamische Fundamentalismus überleben? . . . . . . . 159
Das Problem einer vergesetzlichten Religion . . . . . . . . . . . . 162
Gottes Gebote – um der Menschen willen . . . . . . . . . . . . . . 163
Ansätze zu einer innerislamischen Gesetzeskritik . . . . . . . . . 166

III. Gottesbild und islamische Mystik, Menschenbild und
Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . 170

Der Primat des Monotheismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
Gott als der barmherzige Herr . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
Die Vertiefung des Liebesbegriffs in der islamischen Mystik . 172
Die Natur als Spiegel göttlicher Macht . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Göttliche Macht und menschliche Freiheit . . . . . . . . . . . . . . 176
Die leibseelische Einheit des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . 178
Die Gemeinschaft der Gläubigen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
Die islamische „égalité“ und ihre Grenzen . . . . . . . . . . . . . . 181

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
Zur Frauenfrage im Islam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
Gemeinsamkeiten des Glaubens an den einen Gott . . . . . . . . 185
Gottes Handeln und des Menschen Freiheit . . . . . . . . . . . . . 187
Ewige Vorausbestimmung und ewiges Leben . . . . . . . . . . . . 189
Eros und Agape . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191
Die Radikalität der christlichen Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . 193
In sinnlosem Leiden ein Sinn-Angebot . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
Der Gott der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196

IV. Der Islam und die anderen Religionen. Jesus im Koran . . . . . . . 197
1. Josef van Ess: Islamische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . 197

Zur Dialogbereitschaft im Islam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
Jesus im Koran . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
Der (Heilige) „Geist“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
Judentum und Christentum in der Sicht islamischer
Heilsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201
Juden und Christen im Koran und im islamischen Recht . . . 202
Die praktische Behandlung der „Schriftbesitzer“ . . . . . . . . . 204
„Toleranz“ nach außen und nach innen . . . . . . . . . . . . . . . 205
Bekehrung und Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207
Zusammenfassung: Stärke und Schwäche des Islam . . . . . . . 208

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
Stimmt das Jesus-Porträt? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
Trinität – unüberwindliches Hindernis? . . . . . . . . . . . . . . . 212



8 Inhalt

Muslimische Trinitätskritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214
Die Sucht zu definieren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216
Was heißt: Gott hat einen Sohn? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217
Das spezifisch Christliche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219
Jesus als Gottesknecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
Worüber man reden sollte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228
Muhammad – „nichts als ein deutlicher Warner“ . . . . . . . . 229

Grundlegende Literatur zum Islam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

B. Hinduismus und Christentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235
Zeittafel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235
I. Was ist Hinduismus? Zur Geschichte einer religiösen Tradition . 237

1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . . . . . . 237
Der „Hinduismus“: ein von Europäern geprägter Begriff . . . 238
Der „Hinduismus“: ein Kollektiv von Religionen . . . . . . . . . 241
Toleranz, Wahrheit und Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244
Die Industal-Kultur und die Einwanderung der Arier . . . . . . 247
Die Veden: älteste heilige Schriften der Inder . . . . . . . . . . . . 249
Geistiger Aufbruch und soziale Restriktion: die Philosophie
und das Kastensystem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251
Reformation und Integration: Selbsterlösung durch Wissen . . 252
Einbeziehung von Religionsformen der Unterschichten . . . . . 254
Die Integrationsleistung der Brahmanen und die orthodoxen
Systeme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255
Die Begegnung mit Islam und Christentum und der
Neohinduismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 260
Europa und die Entdeckung Indiens . . . . . . . . . . . . . . . . . . 262
Religion als Kompensation? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 264
Neue Sehnsucht nach Indien? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266
Was ist mystische Erfahrung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 268
Ist jede Mystik religiös? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 270
Gibt es die eine mystische Erfahrung? . . . . . . . . . . . . . . . . . 273
Mystische und prophetische Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . 276
Alle Religionen gleich? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279
Gegenseitige Durchdringung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281

II. Welt und Gottheit: Konzeptionen der Hindus . . . . . . . . . . . . . . 284
1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . . . . . . 284

Kosmische Ordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284
Kosmische Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 286
Die Entstehung der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 290



Inhalt 9

Brahman und Ātman . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
Das Eine und die Vielheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293
Die Potenzen Gottes und die Welt als Spiel . . . . . . . . . . . . . 294
Vom Wesen Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 300
Die Rolle des Mythos im Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 300
Monismus oder Dualismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 302
Einheit in Unterschiedenheit – indisch verstanden . . . . . . . . 305
Schöpfung aus Nichts? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 306
Schöpfung in Entfaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309
Personales oder apersonales Gottesverständnis? . . . . . . . . . . 310
Die Welt als Spiel Gottes? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 312

III. Mensch und Erlösung in Religionen der Hindus . . . . . . . . . . . . 315
1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . . . . . . 315

Woher kommt die Ungleichheit der Menschen? . . . . . . . . . . 315
Lebensseele und Wiedergeburt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317
Wege zur Erlösung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 321
Der Weg des Wissens (jñāna-mārga) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323
Der Weg des Handelns (karma-mārga) . . . . . . . . . . . . . . . . 324
Der Weg der Gottesliebe (bhakti-mārga) . . . . . . . . . . . . . . . 325

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 328
Sehnsucht nach Erlösung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 328
Parallele Wege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329
Weltliche Frömmigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 330
Gnadenreligion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 332
Ein einziges oder mehrere Leben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333
Ein Leben vor dem jetzigen Leben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335
Ein Leben nach diesem Leben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
Verifikation der Reinkarnationslehre? . . . . . . . . . . . . . . . . . 339
Geschichte zirkulär oder zielgerichtet? . . . . . . . . . . . . . . . . 341
Glaube an den Fortschritt? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 344

IV. Religiöse Praxis: Ritus, Mythos, Meditation . . . . . . . . . . . . . . . 345
1. Heinrich von Stietencron: Hinduistische Perspektiven . . . . . . 345

Erste Eindrücke des Touristen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
Das häusliche Ritual . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347
Die vier Lebensstadien (āshrama) der Zweimalgeborenen . . . 349
Steht das Kastensystem vor seiner Auflösung? . . . . . . . . . . . 352
Tempel und Götterbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 354
Das Tempelritual und die innere Vorbereitung des
Brahmanen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 356
Der Mythos – ein vielschichtiges Phänomen . . . . . . . . . . . . 359



10 Inhalt

Yoga als meditatives Training . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 360
Die Ebenen des Denkens und die Wahrheit . . . . . . . . . . . . . 362

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 363
Volkshinduismus und Volkskatholizismus . . . . . . . . . . . . . . 363
Monotheismus oder Polytheismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 365
Was steckt hinter der Volksfrömmigkeit? . . . . . . . . . . . . . . 366
Kritische Rückfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 368
Transformation der Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369
Mystik und Aktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 372
Die Wahrheit von Bildern und Geschichten . . . . . . . . . . . . . 374
Was soll mit den Mythen geschehen? . . . . . . . . . . . . . . . . . 376
Die historische Frage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 379
Die historische und die kosmische Dimension . . . . . . . . . . . 381
Christus und Krishna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 384
Gemeinsamer Ansatzpunkt: der Jesus der Bergpredigt . . . . . 388
Inkulturation und kritisch-kontextuelle Theologie . . . . . . . . 390

Grundlegende Literatur zu Hindu-Religionen . . . . . . . . . . . . . . . . . 391

C. Buddhismus und Christentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 393
Zeittafel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 393
I. Der historische Buddha: Seine Lehre als Weg zur Erlösung . . . . . 394

1. Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . 394
Lebensumstände und Bedeutung des historischen Buddha . . . 394
Sinn und Ziel der Lehre des Buddha . . . . . . . . . . . . . . . . . . 397
Nutzlosigkeit des Glaubens und Koexistenz mit anderen
Religionsformen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 399
Leiden und Wiederverkörperung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 400
Der Weg zur Erlösung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 402
Das Nirvāna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 404
Buddhistische Kosmologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 407

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 409
Die ersten Kontakte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410
Die Wende in Wissenschaft und Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . 412
Buddhismus – eine Sache der Erfahrung allein? . . . . . . . . . . 414
Zum Verhältnis von Wahrheit und Geschichte . . . . . . . . . . 417
Von der Notwendigkeit, auf den Buddha der Geschichte
zurückzufragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 422
Legendenbildungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 424
Was Jesus und Gautama verbindet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 426
Was Jesus und Gautama unterscheidet . . . . . . . . . . . . . . . . 428
Der Erleuchtete und der Gekreuzigte . . . . . . . . . . . . . . . . . 430



Inhalt 11

Nirvāna oder ewiges Leben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 431
II. Die buddhistische Gemeinde und ihre ältere Geschichte . . . . . . . 433

1. Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . 433
Der Sangha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 433
Die buddhistischen Laien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 436
Überlieferung der Lehre und heilige Texte . . . . . . . . . . . . . . 437
Ashoka und die Anfänge der buddhistischen Weltmission . . . 439
Theravāda-Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 440
Ältere Geschichte des Buddhismus in Indien . . . . . . . . . . . . 442

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 444
Der ideale Buddhist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 445
Söhne Buddhas – Söhne Christi? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 446
Mönchtum – ursprünglich christlich? . . . . . . . . . . . . . . . . . 447
Paradigmenwechsel von der Elitereligion zur Massenreligion . 451
Sangha und Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 455
Weltentsagung und Weltgestaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 457
Toleranz? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 458
Heilssuche und Ökonomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 460
Immanente Spannung zwischen mönchischer und laikaler
Existenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 462
Konsequenzen für das Gespräch mit dem Theravāda-
Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 465

III. Vom Theravāda zum Reinen Land: Formen buddhistischen
Denkens und Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 467
1. Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . 467

Shrāvakayāna (Hīnayāna) und Mahāyāna . . . . . . . . . . . . . . 467
Shūnyavāda und Yogācāra . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 468
Vajrayāna-Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 471
Shaktistischer Tantrismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 473
Der Untergang des indischen Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . 476
Die Ausbreitung des Buddhismus in Asien . . . . . . . . . . . . . . 477
Der ostasiatische Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 478

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 481
Paradigmenwechsel vom Kleinen zum Großen Fahrzeug . . . . 481
Buddhistisches Wirklichkeitsverständnis . . . . . . . . . . . . . . . 484
Die Würde der menschlichen Person . . . . . . . . . . . . . . . . . . 488
Selbstverbrennung des Denkens durch das Denken selbst . . . 492
Die „Leere“ – negativ oder positiv verstanden? . . . . . . . . . . 494
Das Absolute Sein? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496
Der Buddhismus – atheistisch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 498
Das Absolute – personal oder apersonal? . . . . . . . . . . . . . . 502



12 Inhalt

Vom Ineinanderfallen der Gegensätze . . . . . . . . . . . . . . . . . 504
Gott östlich – westlich verstanden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 505

IV. Buddhismus und Gesellschaft: Buddhismus in unserer Zeit . . . . . 508
1. Heinz Bechert: Buddhistische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . 508

Niedergang und Erneuerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 508
Der Buddhismus im Abendland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 509
Abendländische und asiatische Reaktionen . . . . . . . . . . . . . 511
Buddhistische Ökumene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 514
Ambedkar und der indische Neobuddhismus . . . . . . . . . . . . 514
Rückblick und Ausblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 517
Überlegungen zum buddhistisch-christlichen
Religionsgespräch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 519

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 521
Nochmals: zur Methode des Dialogs . . . . . . . . . . . . . . . . . 521
Paradigmenwechsel vom Großen zum Diamant-Fahrzeug . . . 523
Religiosität und Sexualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 525
Widerspruch zur Lehre des Buddha? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 527
Der Buddhismus der Meditation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 530
Meditation oder Gebet? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 533
Christliche Meditation und buddhistisches Gebet . . . . . . . . . 535
Der eine Buddha und die vielen Buddhas . . . . . . . . . . . . . . 537
Der Buddhismus des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 541
Buddhologie und Christologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 544
Leid und Vollendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 547

Grundlegende Literatur zum Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 550
Hans Küng: Kein Weltfrieden ohne Religionsfrieden! Schlusswort . . . 552
Dankeswort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 555

Zwei Beiträge zum christlich-buddhistischen Dialog . . . . . . . . . . . . 558

I. „God’s Self-Renunciation and Buddhist Emptiness: A Christian
Response to Masao Abe“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558

Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558
Das Original . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558
Biographischer Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558

God’s Self-Renunciation and Buddhist Emptiness: A Christian
Response to Masao Abe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558
From modern Nihilism to postmodern Belief in God . . . . . . . . . . . . 561
The kenosis of God himself? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 563
The true dialogical hermeneutic? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 565
Sunyata – Being – God . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 566



Inhalt 13

Sunyata – The central concept of buddhism? . . . . . . . . . . . . . . . . . 568
Two Buddhist options with regard to ultimate reality . . . . . . . . . . . 570
An eastern-western understanding of God . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 572
Postscriptum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 573

II. „Response to Francis Cook: Is it just this? Different paradigms of
Ultimate Reality in Buddhism“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 574

Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 574
Das Original . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 574
Biographischer Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 574

Response to Francis Cook Is It Just This? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 576
1. Historical remarks . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 577
2. The Buddhist concept of reality . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 580
3. Two Buddhist options regarding ultimate reality . . . . . . . . . . . . 582
4. An eastern-western understanding of God . . . . . . . . . . . . . . . . . 584
Discussion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 586

TEIL D. „Christentum und Chinesische Religion“ (zusammen
mit Julia Ching; 1988)
Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 593

Das Original und seine Übersetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 593
Biographischer Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 593

Christentum und Chinesische Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 595
Hans Küng: China – ein drittes religiöses Stromsystem . . . . . . . . . . 595
Zur Aussprache chinesischer Wörter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 602
Zeittafel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 603
I. Die Religion des chinesischen Altertums . . . . . . . . . . . . . . . . . . 605

1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . 605
Einleitung: Sind die Chinesen religiös? . . . . . . . . . . . . . . . . 605
Chinesische Zivilisation und Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . 607
Das alte China: Mythologie und Archäologie . . . . . . . . . . . 608
Wahrsagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 610
Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 614
Schamanismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 618
Königtum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 620
Der ekstatische Charakter der alten Religion . . . . . . . . . . . . 623

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 626
Die Permanenz archaischer Religion in der Volksreligion
heute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 627



14 Inhalt

Ahnenverehrung – aber wie? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 629
Opferpraktiken: Prozesse der Verinnerlichung und
Vergeistigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 632
Wahrsagung und die andere Dimension des Lebens . . . . . . . 634
Was steckt hinter der Volksreligion? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 637
Das Dilemma des Christentums angesichts der Volksreligion 641
Der Unterschied zwischen Schamane und Prophet . . . . . . . . 643
Glaube oder Aberglaube? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 645
Die Frage nach dem Humanum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 647

II. Der Konfuzianismus: Humanismus als Religion . . . . . . . . . . . . . 648
1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . 648

Einleitung: Der Aufstieg des Humanismus . . . . . . . . . . . . . . 648
Der Konfuzianismus – ein ethischer Humanismus . . . . . . . . 649
Menzius und Hsün-tzu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 655
Der Konfuzianismus – eine „Staatsreligion“ . . . . . . . . . . . . 657
Der Neo-Konfuzianismus als konfuzianisches Erbe . . . . . . . 659
Der Konfuzianismus heute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 662
Das moderne Dilemma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 663

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 668
Konfuzianisches Erbe heute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 668
Die transzendente Dimension . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 671
Dualität der Gottesnamen in der altchinesischen und
altisraelitischen Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 673
Die Rückfrage nach dem historischen Konfuzius . . . . . . . . . 675
Gemeinsamkeiten zwischen Konfuzius und Jesus von
Nazaret . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 679
Ein dritter Grundtypus von Religiosität . . . . . . . . . . . . . . . 682
Das Humanum als Grundnorm einer Ethik der
Weltreligionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 686
Der Mensch – von Natur gut oder böse? . . . . . . . . . . . . . . . 687
Menschenliebe – Nächstenliebe – Feindesliebe . . . . . . . . . . . 689
Eine Zukunft für den Konfuzianismus? . . . . . . . . . . . . . . . . 691
„Es sind 5000 Jahre alte Piktogramme“ . . . . . . . . . . . . . . . 694

III. Taoistischer Naturalismus: Philosophie und Religion . . . . . . . . . 697
1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . 697

Einleitung: Was ist Taoismus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 697
Der Taoismus als Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 698
Der Taoismus als Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 702
Taoismus als Erlösungsreligion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 709
Ist Taoismus auch Volksreligion? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 714
Welche Bedeutung hat der Taoismus heute? . . . . . . . . . . . . 714



Inhalt 15

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 717
Eine vielschichtige Religion des Heiles . . . . . . . . . . . . . . . . 717
Heil – Heilung – Heilkunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 720
Erfahrungswissen in chinesischer und israelitischer
Spruchweisheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 723
Protest gegen die Weisheit: in China – in Israel . . . . . . . . . . 725
Was ist das Tao: Weg oder Sein? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 726
Tao = Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 729
Polarität in Gott: Licht und Dunkel? . . . . . . . . . . . . . . . . . 730
Polarität im Tao: Yin und Yang? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 731
Die klassische Synthese: Han-Orthodoxie und Patristik . . . . 734
Mittelalterliche Parallelen: Neo-Konfuzianismus und
Scholastik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 735
Die Provokation des Negativen in der Moderne . . . . . . . . . . 738
Tödliche Konfrontation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 740
Durchkreuzte Weisheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 743

IV. Der Buddhismus: Eine fremde Religion in China . . . . . . . . . . . . 745
1. Julia Ching: Chinesische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . 745

Einleitung: Die ethnischen und die missionarischen
Religionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 745
Der Einzug des Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 746
Die Übersetzung der buddhistischen Schriften . . . . . . . . . . . 748
Das Aufblühen buddhistischer Sekten . . . . . . . . . . . . . . . . . 752
Das buddhistische Erbe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 757
„Chinesische Religion“ – eine oder drei? . . . . . . . . . . . . . . . 760
Das Christentum – eine fremde Religion . . . . . . . . . . . . . . . 762
Das dritte Flusssystem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 765

2. Hans Küng: Eine christliche Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . 766
Verpasste Chancen – neue Möglichkeiten? . . . . . . . . . . . . . 766
Modell 1: Äußerliche Angleichung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 768
Modell 2: Synkretistische Vermischung . . . . . . . . . . . . . . . . 769
Modell 3: Komplementäre Ebenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 771
Modell 4: Missionarische Konfrontation . . . . . . . . . . . . . . . 773
Modell 5: Kulturelle Überfremdung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 777
Modell 6: Antimissionarische Reaktion . . . . . . . . . . . . . . . . 778
Modell 7: Kontextuelle Inkulturation . . . . . . . . . . . . . . . . . 784
Eine chinesische Theologie für die Postmoderne . . . . . . . . . . 788
Problemfelder asiatischer Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 789
Schwerpunkte chinesischer Theologie: Gottes-, Christus-,
Geistverständnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 791
Was der Westen vom östlichen Denken lernen kann . . . . . . . 797



16 Inhalt

Hans Küng: Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 801
Religiöse Doppelbürgerschaft: eine Herausforderung an den
Westen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 801

Das Problem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 801
Doppelbürgerschaft kulturell? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 802
Doppelbürgerschaft ethisch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 804
Doppelbürgerschaft im Glauben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 806

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 810
1. Allgemeine Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 810
2. Spezialliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 811

Dankesworte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 814

TEIL E. „Christlicher Glaube und Weltreligionen“ (2004)
Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 819

Das Original . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 819
Biographischer Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 819

Christlicher Glaube und Weltreligionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 820
Dankeswort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 829



17

Einleitung: Meilensteine des interreligiösen Dialogs

Für meine Beschäftigung mit den Weltreligionen spielt das Jahr 1982 eine
wichtige Rolle, so etwas wie eine Halbzeit. In diesem Jahr hielt ich erstmals
öffentliche Dialogvorlesungen an der Universität Tübingen mit drei führen-
den Religionswissenschaftlern über Islam, Hinduismus und Buddhismus. Sie
endeten mit einem Wort, das für viele Menschen in aller Welt ein Programm-
wort wurde: „Kein Weltfrieden ohne Religionsfrieden!“. Das Fazit, das ich
damals – ein Jahrzehnt vor Samuel Huntingtons undifferenzierter Hypothese
vom „Clash of Civilizations“ – im Epilog nach unseren großen Dialogveran-
staltungen formulieren konnte, hat seine Gültigkeit bewahrt, ja, hat wach-
sende Dringlichkeit gewonnen:

„Interreligiöser ökumenischer Dialog ist heute alles andere als die Spezialität einiger
weltfremder religiöser Ireniker, sondern hat zum ersten Mal in der Geschichte den
Charakter eines auch weltpolitisch vordringlichen Desiderats; er kann helfen, unsere
Erde bewohnbarer, weil friedlicher und versöhnter, zu machen.

Kein Frieden unter den Völkern dieser Welt
ohne einen Frieden unter den Weltreligionen!

Kein Frieden unter den Weltreligionen
ohne einen Frieden unter den christlichen Kirchen!

Die Kirchenökumene ist integraler Teil der Weltökumene: Der Ökumenismus ad intra,
auf die Christenheit konzentriert, und der Ökumenismus ad extra, auf die gesamte
bewohnte Erde ausgerichtet, sind interdependent! rieden ist unteilbar: er fängt im Inne-
ren an!“

Doch 1982 waren es bereits fast drei Jahrzehnte, seit ich meine ersten Schrit-
te auf dem anstrengenden und höchst spannungsreichen Weg des interreligiö-
sen Dialogs gegangen war. Und ich konnte nicht ahnen, dass mir noch mehr
als drei Jahrzehnte auf diesem Weg zu gehen bestimmt war. Nur die wich-
tigsten Meilensteine können hier kurz genannt werden. (Breit geschildert
sind meine Begegnungen mit den verschiedenen Religionen in den drei Me-
moirenbänden, vor allem in Band 3 „Erlebte Menschlichkeit“.)

1954: Rom, Collegium Germanicum: Mein erster selbstständiger theologi-
scher Essay („Über den Glauben. Ein Versuch“) über das Heil der
Nichtchristen (HKSW 1, 365–386).

1955: Als Student erste Reise nach Nordafrika in die muslimischen Länder
Tunesien und Algerien.

1962–65: Peritus am Zweiten Vatikanischen Konzil und Einsatz für die
Religionsfreiheit und eine Erklärung zum Judentum.

1964: Vortrag in Bombay über „Christenheit als Minderheit“ und erste Rei-
se um die Welt.



18 Einleitung

1964: Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils über die nichtchristli-
chen Religionen.

1967: Beirut: Ökumenischer Kongress anlässlich der Jahrhundertfeier der
American University.

1967: Jerusalem: erster Besuch in der Stadt der drei abrahamischen Religio-
nen.

1971: Gastvorträge in Australien und Neuseeland und zweite Reise um die
Welt.

1979: Erste Reise in die Volksrepublik China.
1982: In Honolulu/Hawaii: christlich-buddhistisches Kolloquium mit Eu-

charistiefeier.
1982: Tübingen: Dialogvorlesungen über Islam (J. v. Ess), Hinduismus (H.

v. Stietencron), Buddhismus (H. Bechert); Schlusswort: „Kein Welt-
frieden ohne Religionsfrieden!“.

1985: Teheran: erste interreligiöse Gespräche in der Khomeini-Ära; Eintre-
ten für die Baha’i.

1987: Kyoto: 5. Zen-Symposion über „One True Religion?“.
1987: Tübingen: Dialogvorlesungen mit Julia Ching über „Christentum und

chinesische Religion“; erscheinen im Jahr darauf als Buch, mit bald
folgenden chinesischen Ausgaben in Hongkong, Taipeh und Peking.

1990: „Projekt Weltethos“.
Seit den 1990er-Jahren: zahlreiche Aufenthalte und Vorträge in
Oman.

1991: Buch „Das Judentum. Die religiöse Situation der Zeit“.
1993: Chicago: Parlament der Weltreligionen verabschiedet die „Erklärung

zum Weltethos“ (Erstunterzeichner der Dalai Lama).
1995: Tübingen: Gründung der Stiftung Weltethos für interkulturelle und

interreligiöse Forschung, Bildung und Begegnung.
1996: Zürich: Gründung der Stiftung Weltethos/Schweiz.
1997: New Delhi: Indira-Gandhi-Konferenz und Erste Konferenz über Welt-

ethos und traditionelle indische Ethik.
1997–99: Multimedia-Projekt „Spurensuche. Die Weltreligionen auf dem

Weg“; dabei auch Begegnung mit den indigenen Religionen Afrikas
und Australiens.

1997 und 2001: Peking: Erste und Zweite Konferenz über Weltethos und
traditionelle chinesische Ethik.

2004: Buch „Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft“.
2005: Tokio: Niwano-Friedenspreis der buddhistischen Laienbewegung Ris-

sho Kosei-kai.
2005: 5. Weltethos-Rede: Dr. Shirin Ebadi, Friedensnobelpreisträgerin, „Der

Beitrag des Islam zu einem Weltethos“.



Meilensteine des interreligiösen Dialogs 19

2008: Washington: Lifetime Achievement Award of the Prince Alwaleed Bin
Talal Center for Muslim-Christian Understanding, Georgetown Uni-
versity.

2009: Potsdam: Abraham-Geiger-Preis des Abraham-Geiger-Kollegs (libera-
les Rabbinerseminar).

2009: 8. Weltethos-Rede: Erzbischof Desmond Tutu, Friedensnobelpreisträ-
ger, „Weltethos und Menschenwürde: eine afrikanische Perspektive“.

2009: Peking, in der „Verbotenen Stadt“: Dankesrede beim Zweiten Interna-
tionalen Sinologenkongress.

2010: Indonesien: Reise zu Vorträgen und interreligiösen Dialogveranstal-
tungen auf Einladung des Eidgenössischen Departements für auswärti-
ge Angelegenheiten.

2012: Tübingen: Gründung des Weltethos-Instituts.
2013: Amtsübergabe der Präsidentschaft der Stiftung Weltethos: „Mein

Weltethos-Vermächtnis“.

Mir macht es Freude, immer wieder andere Regionen, Religionen und Kultu-
ren kennenzulernen, und dies nicht nur aus Büchern, sondern in der direkten
Begegnung mit Menschen, beeindruckender Architektur und oft jahrhun-
dertealten Institutionen. Berührungsängste habe ich dabei kaum je erfahren,
wohl aber erhebliche geistige Herausforderungen. Zahllos waren meine Er-
fahrungen der lebendigen Religionen, die in meine wissenschaftlichen Arbei-
ten eingeflossen sind. Aber verwirrend war freilich oft die Vielfalt der Reli-
gionen in ihren verschiedensten oft widersprüchlichen Ausprägungen und
Äußerungsformen. Meine Aufgabe habe ich schon früh darin gesehen, Ein-
sicht in die Unterschiede und Gemeinsamkeiten der Religionen zu gewinnen
und zu vermitteln. So sollte es mir gelingen, schließlich doch einen Überblick
zu gewinnen über die großen religiösen Ströme der Menschheit und die epo-
chalen Umbrüche in ihrer Geschichte. Wohin ein Dialog führt, wenn er ernst-
haft geführt wird, lässt sich nicht voraussagen. In diesem Band sind Grundla-
gen und Ergebnisse dieses jahrzehntelangen Dialogbemühens niedergelegt.

Es ist spannend zu verfolgen, wie sich gewisse Grundeinsichten und Leit-
gedanken schon früh herausgebildet und wie sie sich im Lauf der Jahre
weiterentwickelt haben. Daher sind manche Wiederholungen nicht zu ver-
meiden, ja, erlauben es sogar erst, diese Entwicklungen meines Denkens mit-
zuvollziehen.

Tübingen, im Juli 2017 Hans Küng





TEIL A. „Christenheit als Minderheit“ (1965)





23

Christenheit als Minderheit. Die Kirche unter den
Weltreligionen

Einführung

Das Original und seine Übersetzungen

Christenheit als Minderheit. Die Kirche unter den Weltreligionen (Theologi-
sche Meditationen 12, Benziger, Einsiedeln 1965).

Niederländ. Ausgabe: De christenheid als minderheid. Kerk en wereld-
godsdiensten (Theologische meditaties, Paul Brand, Hilversum – Antwer-
pen 1966).
Fläm. Ausgabe: De christenheid als minderheid (Davidsfonds, Leuven
1967).
Engl. Ausgabe: in: Christian Revelation and World Religions. The World
Religions in God’s Plan of Salvation, hg. von J. Neuner (Burns & Oates,
London 1967) 25–66.
Amerik. Ausgabe: in: Theological Meditations 1, Sheed & Ward, New York
1966.
Franz. Ausgabe: in: Méditations théologiques 1, Desclée De Brouwer, Pa-
ris 1967; Neuausgabe: Foi Vivante 273, Desclée De Brouwer, Paris 1991.
Ital. Ausgabe: Cristianità in minoranza (Meditazioni teologiche 11, Querini-
ana, Brescia 1967).

Biographischer Kontext

Schon während der zweiten Session des Konzils hatte mich der seit langem
in Indien tätige Theologe P. Josef Neuner SJ, der früher einmal den „Denzin-
ger“ der konziliaren und päpstlichen Lehrdefinitionen ins Deutsche übersetzt,
sich dann aber in bewundernswerter Weise in die Welt des Hinduismus ein-
gearbeitet hatte, gefragt, ob ich in der zweiten Novemberhälfte 1964 nach
Indien kommen könne. In der dritten Konzilssession, am 22. September
1964, halte ich in Rom einen Vortrag für Kardinal Valerian Gracias von Bom-
bay und die indischen Bischöfe. Ich habe mehr als eine Unterhaltung mit
diesem Haupt des indischen Episkopats, und Gracias ist es auch, der mich
definitiv nach Indien einlädt. Unmittelbar vor dem großen Eucharistischen
Kongress, zu welchem dann auch Papst Paul VI. vom 2.–5. Dezember zum
ersten Mal nach Indien kommen wird, soll in Bombay ein großes Symposion
katholischer Theologen aus ganz Indien stattfinden.



24 TEIL A. „Christenheit als Minderheit“ (1965)

Als erster von vier Referenten an diesem Symposion unter dem Titel
„Christliche Offenbarung und nichtchristliche Religionen“ kann ich über ein
Thema sprechen, das mir seit langem von zentraler Bedeutung ist: „Die Welt-
religionen in Gottes Heilsplan“. Was ich in meinen römischen Studienjahren
durchdacht und nachher immer weiter entwickelt habe (vgl. HKSW 1, B III),
kann ich nun, nicht zuletzt inspiriert von neueren Veröffentlichungen Karl
Rahners und Joseph Ratzingers, in einer Synthese vorlegen.

Ich gehe aus von der toleranten Auffassung des indischen Religionsphilo-
sophen Sarvapalli Radhakrishnan, Indiens erstem Staatspräsidenten, der alle
Religionen auf ihre Weise gelten lässt und deshalb von Christen des Relati-
vismus und Indifferentismus angeklagt wird. Ich vergleiche diese Auffassung
mit der rigorosen katholischen Formulierung des Dogmas „Außerhalb der Kir-
che kein Heil“ durch Papst Bonifaz VIII., der allein die dem Papst unterworfe-
ne „Kreatur“ zum ewigen Heil gelangen lassen will. Eine unmenschliche Aus-
sage, wenn man von heute aus auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
der Gesamtmenschheit schaut, vor der die römisch-katholische Christenheit
als kleine Minderheit erscheint.

So stelle ich den Monopolanspruch der katholischen Kirche auf den Prüf-
stand. Dass schon im Alten wie im Neuen Testament eine ganz andere uni-
versale Perspektive festzustellen ist, dass Gott da als der Schöpfer aller Men-
schen und „Adam“ nicht als erster Jude, erster Christ oder erster Muslim,
sondern als erster Mensch erscheint, zeige ich in einem Überblick über die
verschiedenen biblischen Zeugnisse unzweideutig auf, welche die „Heiden“
in einem freundlichen Licht zeigen, und ziehe daraus die Konsequenzen, die
im hier abgedruckten Originaltext nachzulesen sind.

Eines ist jedenfalls sicher: Die ekklesiozentrische Sicht des „Außerhalb der
Kirche kein Heil“ kann nicht mehr aufrechterhalten werden; eine theozentri-
sche Sicht muss auch den Weltreligionen als solchen (und nicht nur den
einzelnen Nichtchristen) eine Funktion im Heilsplan Gottes zuschreiben. Die
Weltreligionen erscheinen dabei, so formuliere ich herausfordernd im Gegen-
satz zur üblichen Terminologie, als normale, „ordentliche Wege“ zum Heil,
der christliche Glaube aber als der große, sehr spezielle, „außerordentliche
Weg“.

Später werde ich diese Terminologie eher vermeiden, aber immer wird
es mir darum gehen, zwischen den Extremen des Indifferentismus und des
Exklusivismus den Weg zu finden und dabei keine naiv idealisierende, son-
dern eine realistische Sicht der Weltreligionen zu vertreten: die Religionen in
ihrer Ambivalenz, in ihrer Wahrheit und in ihrem Irrtum. Allerdings auch eine
selbstkritische Einschätzung des Christentums, das keineswegs als die voll-
kommene, „perfekte“ Größe mit absolutem Wahrheitsanspruch und Heilsmo-
nopol den unvollkommenen, „defizitären“ Weltreligionen entgegengesetzt



Meilensteine des interreligiösen Dialogs 25

werden darf, wie dies dann eingebildeterweise gerade Joseph Ratzinger als
oberster Glaubenshüter noch im Jahre 2000 in seiner Erklärung „Dominus
Jesus“ zu tun versucht. Auch gleichzeitige Inquisitionsverfahren gegen Theo-
logen eines religiösen Pluralismus, wie Jacques Dupuis, Tissa Balasuriya
und auch Paul Knitter in Cincinnati, zeigen, wie wenig man noch im 21. Jahr-
hundert in Rom ernstmacht mit der Erklärung „Nostra Aetate“ des Vatika-
num II über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, die
1964, gerade noch zwei Wochen vor meiner Abreise nach Indien, vom Konzil
im Prinzip verabschiedet worden war.

Wie zu erwarten, gibt es schon im Jahre 1964 in Bombay eine intensive
Diskussion meiner Auffassung. Die Presse hat man, was ein Fehler war, aus
Angst vor tendenziösen Berichten ausgeschlossen. Doch kann man nicht ver-
hindern, dass in „Le Monde“ ein nun leider tendenziöser ganzseitiger Bericht
erscheint, der vom Londoner „Tablet“ aufgenommen wird und viele Missver-
ständnisse verbreitet, längst bevor in den „Informations Catholiques Internati-
onales“ eine objektive Zusammenfassung der Kongressresultate durch die
Organisatoren selber erscheint. Diese machen zu Recht geltend: Nicht die
Theologie hat alle diese Probleme erfunden. Die Realität der Welt selbst, die
in eine neue Epoche eingetreten ist, hat sie gestellt. Und schon angesichts
der hunderte Millionen Hindus, denen man in Indien begegnet, muss einem
doch Herz und Hirn aufgehen für eine umfassendere Sicht des Heils.a

Hans Urs von Balthasar
zum 60. Geburtstag

ein Zeichen des Dankes

Außerhalb kein Heil?
Sarvepalli Radhakrishnan greift in seinem Werk „Eastern religions and wes-
tern thought“1 eine kleine Erzählung auf, die nicht nur für den Buddhismus
und Hinduismus, sondern auch für andere nicht christlich Gebildete in Asien
charakteristisch sein dürfte: „Es war einmal, so erzählt Buddha, ein König
von Benares, der rief zu seiner Zerstreuung etliche Bettler zusammen, die
von Geburt an blind waren, und setzte einen Preis aus für denjenigen, der
ihm die beste Beschreibung eines Elefanten geben würde. Zufällig geriet der
erste Bettler, der den Elefanten untersuchte, an dessen Bein, und er berichte-
te, daß der Elefant ein Baumstamm sei. Der zweite, der den Schwanz faßte,

a Hans Küng, Erkämpfte Freiheit. Erinnerungen, München 2002, S. 533–535.

1 S. Radhakrishnan, Eastern religions and western thought (London 21940).



26 TEIL A. „Christenheit als Minderheit“ (1965)

erklärte, der Elefant sei wie ein Seil. Ein anderer, welcher ein Ohr griff,
beteuerte, daß der Elefant einem Palmenblatt gleiche, und so fort. Die Bettler
begannen miteinander zu streiten, und der König war überaus belustigt. Ge-
wöhnliche Lehrer, die den einen oder anderen Aspekt ergriffen haben, strei-
ten miteinander, während allein ein Buddha das Ganze kennt. In theologi-
schen Diskussionen sind wir bestenfalls blinde Bettler, die miteinander
streiten. Die umfassende Schau ist schwierig, und die Buddhas sind rar. Aso-
kas Ausspruch gibt die buddhistische Ansicht wieder: ‚Wer seiner eigenen
Religionsgemeinschaft Ehre erweist und die Religionsgemeinschaften ande-
rer verachtet, allein aus Anhänglichkeit gegen die eigene, mit der Absicht,
den Glanz der eigenen Gemeinschaft zu erhöhen, der fügt in Wahrheit seiner
eigenen Gemeinschaft schwersten Schaden zu‘“ (308 f.).

Man kann darüber diskutieren, inwiefern Radhakrishnans Toleranz mehr
vom Vedanta oder aber vom westlichen Idealismus und theologischen Libe-
ralismus des 19. Jahrhunderts herkommt. Wichtig für uns ist gerade, dass
diese Art Toleranz für viele in Ost und West charakteristisch ist. So viele
Europäer und Amerikaner würden in dieser oder jener Weise Gandhis Wort
unterschreiben: „Ich glaube an die Bibel, wie ich an die Gita glaube. Ich
halte alle die großen Glaubensbekenntnisse der Welt für ebenso wahr wie
mein eigenes. Es tut mir weh zu sehen, wann immer eines von ihnen verzerrt
wird, wie dies ja heutzutage tatsächlich von ihren eigenen Anhängern ge-
schieht“.2 Aber lasst uns als glaubende Christen sachlich sein und nicht
gleich über Relativismus und Indifferentismus klagen: Können wir denn so
leicht bestreiten, dass aus dieser Sicht sehr viel Weite und Tiefe, Großzügig-
keit und Großherzigkeit, sehr viel Barmherzigkeit und Menschenfreundlich-
keit spricht, die grundfeind ist all den sehr zahlreichen religiösen Vorurteilen
und Missverständnissen, religiösen Konflikten, ja – es ist eigentlich eine
Kontradiktion – „Glaubenskriegen“? Steht hinter dieser Sicht nicht vielleicht
ein Gottesbild, das größer, erhabener, frommer ist als das Gottesbild derer,
die Gott nur den Gott einer Partei, einer Religionspartei sein lassen?

Ist man nicht zum Nachdenken gezwungen, wenn man neben jene bud-
dhistischen und hinduistischen Zeugnisse ein klassisches katholisches Zeug-
nis stellt, in der deutlichen Form, wie es 1800 Jahre nach Buddha Papst
Bonifaz VIII. der Welt in feierlicher Form verkündet hat und wie es noch
heute in Denzingers Enchiridion steht: „… Daß es nur eine, heilige, katholi-
sche Kirche gebe, zwingt uns der Glaube anzunehmen und festzuhalten. Und
mit Standhaftigkeit glauben wir an sie und bekennen sie in Einfalt, sie, außer
der wir kein Heil noch Verzeihung der Sünden finden … Dem römischen

2 M. K. Gandhi, in: Harijan, zit. nach Radhakrishnan 313.



Meilensteine des interreligiösen Dialogs 27

Papst sich zu unterwerfen, ist für alle Menschen unbedingt zum Heile not-
wendig: Das erklären, behaupten, bestimmen und verkünden Wir“
(Denz 468 f.). Immer wieder neu wurde dieses „Außerhalb der Kirche kein
Heil“ wiederholt und eingeschärft. Aber die Situation ist immer schwieriger
geworden, und dies nicht nur für die katholische Kirche, sondern auch für
die – den Weltreligionen gegenüber zum Teil noch exklusiver sich gebenden –
protestantischen Kirchen: also für die ganze Christenheit. Es ist notwendig,
einige Tatsachen in Erinnerung zu rufen, die uns allen nur zu wohl bekannt
sind, die wir aber in ihrer geballten Wucht vor Augen halten müssen, um
nachher ernsthaft genug nach einer Antwort zu suchen. So fragen uns die
Menschen heute:

Außerhalb der Kirche kein Heil: Könnt ihr dies noch sagen, wenn ihr
ehrlich auf die Gegenwart schaut und bedenkt, dass von den 2500 Millionen
Erdenbewohnern gegenwärtig nur rund 847 Millionen Christen und von die-
sen wiederum nur 460 Millionen Katholiken sind; dass in Indien nur 2,4 %
Christen und nur 1,2 % Katholiken und in China und Japan nur rund 0,5 %
Christen sind; dass aber auch in europäischen Großstädten wie in manchen
Landgegenden nur ein Bruchteil der sich Christen Nennenden praktisch in
der Kirche mitmacht? Wie steht es denn nach euch mit dem Heil der Millio-
nen, die in der Gegenwart außerhalb der katholischen Kirche und sogar au-
ßerhalb der Christenheit leben?

Außerhalb der Kirche kein Heil: Könnt ihr dies noch sagen, wenn ihr
unvoreingenommen in die Vergangenheit schaut und bedenkt, dass die Jahre,
die die Menschheit vor und ohne Christus gelebt hat, nicht, wie die Bibel
nahelegt und die Kirchenväter schon als beunruhigend empfanden, 5200,
sondern vielleicht 600 000 Jahre oder mehr betragen hat und dass so die
alte Kirchenväterfrage „Warum kam Christus so spät?“ in ganz neuer Weise
dringlich wird. Wie steht es denn nach euch mit dem Heil der ungezählten
Millionen, die in der Vergangenheit außerhalb der katholischen Kirche und
sogar außerhalb der Christenheit lebten?

Außerhalb der Kirche kein Heil: Könnt ihr dies noch sagen, wenn ihr
realistisch in die Zukunft schaut und bedenkt, dass nach den statistischen
Berechnungen die nichtchristlichen Völker Asiens und Afrikas die christli-
chen Völker des Westens zahlenmäßig weit überflügeln werden, dass auch
nur zur Beibehaltung des gegenwärtigen Zahlenverhältnisses jährlich nicht –
wie es der Fall ist – eine halbe Million, sondern 6,5 Millionen zur katholi-
schen Kirche konvertieren müssten; dass China allein im Jahre 2000 nach
gewissen Berechnungen 1700 Millionen Menschen zählen wird, was mehr
als 400 Millionen mehr ist, als heute in Europa, in der Sowjetunion, in Nord-
und Südamerika und in Afrika zusammen leben? Wie steht es denn nach
euch mit den unberechenbaren Millionen und Milliarden, die in der Zukunft



28 TEIL A. „Christenheit als Minderheit“ (1965)

außerhalb der katholischen Kirche und sogar außerhalb der Christenheit le-
ben werden?

Nun, diese Tatsachen sind uns allen bekannt. Müssten wir aber nicht auch
theologisch in neuer Weise ernst nehmen, dass wir, die katholische Kirche,
dass wir, die Christenheit, im Blick auf Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft, im Blick auf die Menschheitsgeschichte aller Kontinente aller Jahrtau-
sende offenkundig eine kleine, verschwindend kleine Minderheit sind? Das
Problem ist in dieser Betrachtungsweise keineswegs nur ein Problem der Mis-
sionskirchen, sondern auch der Heimatkirchen. Allerdings ist es ein besonde-
res Problem der Missionskirchen deshalb, weil es den Anschein hat, dass
die Zeit der großen missionarischen Massenerfolge, in Asien jedenfalls, auf
absehbare Zeit vorbei sein dürfte. Zur Beleuchtung der ganzen Problematik
müssen hier noch zwei bekannte Gesichtspunkte erwähnt werden:

1. Es geht in unseren Tagen endgültig eine Weltepoche zu Ende, die man
in Europa „die Neuzeit“ nennt und die mit den Entdeckungen der für uns
neuen Kontinente vor 400 Jahren begonnen hatte. Die Völker Asiens und
Afrikas übernehmen mit Begeisterung westliche Wissenschaft, Technik und
Industrialisierung, und es bildet sich so eine Weltwirtschaft und eine Weltzi-
vilisation heraus. Zugleich aber ist etwas anderes in wenigen Jahren Wirk-
lichkeit geworden: die Zeit der politischen, wirtschaftlichen und kulturellen
Expansion der weißen Völker und der ausschließlich westlichen Weltherr-
schaft und alles dessen, was man Kolonialismus nennt, ist abgelaufen. Dass
dies die Situation der mit dieser Zeit und ihrem politischen, kulturellen und
sozialen System allzu sehr verhafteten christlichen Missionen nicht leichter
macht, wissen wir alle. Sie werden nicht mehr vom Strom getragen, sondern
müssen gegen ihn schwimmen. In einer neuen Weise sind sie zu einer Recht-
fertigung ihrer Sendung gezwungen, die sehr schwer ist. Und wir spüren,
dass die Antwort des „Außerhalb kein Heil“ nicht ausreichen würde. Für
unsere Problematik müssen wir jedenfalls festhalten: Es stellt sich heute im-
mer weniger das Problem der Evangelisation von „armen Heiden“, sondern
von modernen Menschen in industrialisierten Staaten mit großen, alten Kul-
turen.

2. Nicht nur politisch-sozial und wissenschaftlich-technisch treten die Völ-
ker Asiens und Afrikas in eine neue Weltzeit ein, sondern auch religiös. Was
viele Christen erwarteten, ist nicht eingetroffen: dass nämlich die alten Reli-
gionen, mit der europäischen Kultur und so mit der christlichen Religion
konfrontiert, langsam, aber sicher absterben würden. Zwar nimmt auch in
den Ländern Asiens und Afrikas der religiöse Indifferentismus gewaltig zu,
aber die großen nichtchristlichen Weltreligionen, Hinduismus, Buddhismus,
Mohammedanismus, sterben nicht nur nicht ab, sondern entwickeln sich mit
neuer Kraft. Für sie waren die 400 Jahre christlicher Mission – wie etwa der


	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite

