Doris Zolls, Christof Zirkelbach, Barbara Proske
Meisterliche Zen-Rezepte



12 -
If)orW
Christof Zi%ﬁ:h
Barbara ProsRe..




| Zen-Reze p

Achtsam kochen, lust

~ Mit Fotos von Roger Hutchings




®
MIX
Papler aus verantwor-

tungsvollen Quellen
vasscucrg FSC® C013736

Verlagsgruppe Random House FSC-DEU-0100
Das fur dieses Buch verwendete FSC®-zertifizierte Papier PrimaSet
liefert Papier Union, Hamburg.

Copyright © 2011 Kosel-Verlag, Minchen,

in der Verlagsgruppe Random House GmbH

Umschlag: Monika Neuser, Minchen

Umschlagmotiv vorne: Stockfood/Foodphotogr. Eising; hinten: Roger Hutchings

Alle Fotos im Innenteil: Roger Hutchings

Autorenfotos S. 166 v.l.n.r.: Fotostudio Schneidereit; privat; Foto Schwab; Roger Hutchings
Druck und Bindung: Kosel, Krugzell

Printed in Germany

ISBN 978-3-466-37023-8

Weitere Informationen zu diesem Buch und unserem gesamten
lieferbaren Programm finden Sie unter
www.koesel.de



Fiir Frieder, Hieronymus, Elisa und Anselm
Doris Z6lls

Fiir meine Frau Ingrid Maria und meine Tochter Anna Li -
wo Essen und Liebe zu Hause sind

Christof Zirkelbach

Fiir meine Eltern, die mir schon friih gezeigt haben,
wo in der Natur Nabrung zu finden ist

Barbara Proske



Inhalt

9 Vorwort von Willigis Jager
10 Einleitung

13 Wasist Zen?

20 Zu den Rezepten

Erstes Kapitel
22 Die Asthetik des Einfachen
26 Salate
41 Die Kultur der Achtsamkeit

Zweites Kapitel
52 Bio — sich selbst und der Umwelt zuliebe
55  Suppen
71 Verantwortung fiir die Welt

Drittes Kapitel
80 Genuss und Verzicht — Erdbeeren im Winter?
83 Speisen
113 Genuss und Verzicht — Stille und Zufriedenheit



Viertes Kapitel

122

125
134
180

154
161

164
165
166
167
168

Gleich-Giiltigkeit beim Kochen

Aufstriche
Kuchen
Brote

Das Gewiirz der Unsterblichkeit

Teemischungen

Nachwort

Dank

Die Autoren
Quellennachweis
Rezeptverzeichnis






Vorwort von Willigis Jager

Essen als spirituelle Ubung? — Ist das eine Zumutung? Spiritualitat bedeutet
Prasenz in diesem Augenblick. Auch unser Essen ist letztlich Ausdruck unse-
res wahren Wesens, das sich in diesem Moment als Essen manifestiert. Das
zu begreifen, verlangt Préasenz im Augenblick des Essens. Ein Zen-Meister
setzte sich bei einer Einladung einfach an den Tisch und begann zu essen.
Der Gastgeber fragte ihn vorwurfsvoll: »Betest du nicht vor dem Essen?«
Seine Antwort war: »Gehen, liegen, arbeiten sind Ausdruck einer tiefen Wirk-
lichkeit. Warum nicht auch das Essen?«

Manche schaffen es, beim Essen gleichzeitig Zeitung zu lesen, fernzusehen
und sich zu unterhalten. Wenn wir essen, sollten wir essen und prasent sein.
Im Zen hei3t die Grundanweisung: Wenn gehen, dann gehen, wenn sitzen,
dann sitzen und natirlich auch, wenn essen, dann essen. Auch das Tischge-
bet als Moment der Besinnung kann dies ins Bewusstsein bringen.

In manchen Kulturen ist das Schweigen beim Essen ganz selbstverstandlich.
Prasenz im Augenblick ist das Geheimnis des Lebens, ganz gleich, was wir
tun. Wir durfen das Essen auch genieBen. Das gilt fUr das ganze Leben. Ich
bin Mensch geworden, um ganz dieser Mensch zu sein mit all seinen Moglich-
keiten. Es gibt nur eine Grenze, die Liebe. Sie ist das Mal3 meines Handelns
und Uberwindet die Egozentrik, die der eigentliche Grund des Leides ist, das
wir einander antun. Nur die Liebe gibt mir die eigentliche Sinndeutung meines
Lebens. Ein gemeinsames Mahl kann mir diese Erfahrung schenken.



Einleitung

Die Asthetik des Zen ist tief bertihrend. Ob in der Raumgestaltung, der Archi-
tektur, in der Blumenkunst, der Gartengestaltung, der Teezeremonie, in der
Malerei oder beim Essen — dort, wo sich der Zen-Geist ausdruckt, entsteht
Erhabenheit. Verstehen wir, was der Zen-Geist ist, dann verstehen wir das
Grundprinzip dieser Schonheit.

Ein Meister wurde einst von einem seiner Schuler gefragt: »Was ist das
Hochste?« Gehen wir mit unserem Verstand an eine solche Frage heran, fallen
uns fUr das Hochste nur Eigenschaften ein wie: heilig, allwissend, guitig. Die
Liste der edlen Eigenschaften kann grenzenlos fortgesetzt werden. So schon
sie auch sind, sie sind nur Beschreibungen und nicht das Hochste selbst.
Der Schuler will jedoch von seinem Meister keine Beschreibungen — sie kennt
er bereits. Er will das Hochste erleben, er will es erfahren. Der Meister ant-
wortet ihm nuchtern: »Der Geist ist das Hochste.«

Was soll das heil3en? Ist das nicht auch nur wieder eine Definition? Was ver-
steht der Meister unter Geist? Meint er einen gottlichen oder den menschli-
chen Geist? Das ist das »VerrlUckte« des Zen:

Der Meister meint Uberhaupt nichts. Er ruft diesen Satz seinem Schuler ein-
fach zu, fordert ihn auf, nur zu horen, und ihm keine Bedeutung zu geben, im
Gegenteil. Er verlangt vom Schuler: »Denke nicht darlber nach, was dieser
Satz bedeuten kann, du wurdest ihn nur in die kleinen Kategorien deines Den-
kens hineinzwangen, in denen du schon immer gedacht hast. Sei einfach
wach, hore einfach, und der Satz wird zum momentanen Ausdruck des Geis-
tes selbst. Hore einfach, und der Satz offenbart sein ganzes Wesen. Ohne
deine Bewertung ist er das ganze Universum.«

Dieses Nur-Horen, dieses reine Gewahrsein ist frei von jeglichem Kommentar
und Urteil, frei von Bewertung und sogar Benennung durch unseren Intellekt.
Einfach Horen ist ohne Subjekt und Objekt, es ist die Aktivitat und zugleich
der Ausdruck des Zen-Geistes.

10



Praktizieren wir Zen, versuchen wir diese Haltung des Gewahrseins zu ent-
falten. Das hat nichts damit zu tun, dass wir den Dingen passiv gegenuber-
stehen. Gewahrsein ist hochste Aktivitat. Es ist hochste Aufmerksamkeit,
hochste Wachheit.

Wie der Himmel sich unentwegt verandert, so drickt sich das Sein in unend-
lichen sich wandelnden Formen aus, und das nehme ich in jedem Augenblick
bewusst wahr ohne etwas festhalten zu wollen.

Auchich in meinem Sosein bin Ausdruck dieses Seins. Es vollzieht sich in mir
ebenso unentwegt. Mir dessen bewusst zu sein heif3t, im Zen-Geist zu leben.
Dies zu erfahren, dass sich das Sein in mir und allen Formen vollzieht, erfordert
eine Zurtcknahme meines Ichs, das heil3t meiner Vorstellungen und Konzepte.
Mein Ich muss sein Wollen aufgeben und das Leben sozusagen durch sich ge-
schehen lassen. An die Stelle der Absicht des Ichs tritt die Intuition, der spon-
tane Ausdruck des Seins. Dies ist stets in Einklang mit dem ganzen Umfeld.
So kommt mir in dem Moment wie selbstverstandlich zu, was noétig ist beim
Kochen, wenn es draulBen heil3 ist oder kalt. Bewusstheit stellt mich in die
innere Verbindung mit denen, fur die ich koche. Ich muss Uber sie nicht nach-
denken, sie fallen mir ein, ich spure ihr Bedurfnis,

Aber nicht nur die Verbundenheit mit allem leitet mich in meinem Tun, dieses
Gewahrsein zieht mein Ego immer weiter zurlck, und ich erfahre wie mein
Tun geschieht. Naturlich schneide ich das Gemuse, doch im unmittelbaren
Tun splre ich, wie ES schneidet, wie es kein Ich mehr gibt, das etwas tut und
kein etwas, das getan werden muss. Im Schneiden, im Ruhren, ja in allen Ta-
tigkeiten vollzieht ES sich. Ich bin nicht behutsam, ich bin nicht sorgfaltig,
Sorgfalt und Behutsamkeit geschehen.

Daraus entwickelt sich die Schonheit von ganz allein. Wir dekorieren nicht,
wir gestalten nicht und richten es nicht schon her. Die Achtsamkeit bringt
das wahre Wesen des Gemiuses oder des Salates hervor. Die Bewusstheit
entfaltet die Vollkommenheit.



Sind wir in Gedanken, haben wir ein Bild von den Lebensmitteln und versu-
chen sie nach unseren Vorstellungen zu formen. Gelingt es uns, alle Vorstel-
lungen loszulassen und ganz und gar das augenblickliche Tun zu sein, entfal-
tet sich das wahre Wesen aller Dinge. Die Lebensmittel kochen sich, sie
zeigen sich, sie 6ffnen unser Herz, wir erkennen ihre Schonheit.

Dies mag entrickt und unwirklich klingen und doch ist es wahr. Wir alle kennen
diese Momente, wo wir beruihrt sind, wo uns das Herz aufgeht und wir in uns
einen inneren Frieden verspuren. Wir spUren darin den Geist des reinen Gewahr-
seins. Aber auch wenn wir ihn nicht sptren, weil wir unentwegt in unseren Ge-
danken verstrickt sind, was war und sein konnte, das wahre Wesen aller Dinge
ist immer gegenwartig. Sind wir wach, konnen wir dies in jedem Moment er-
leben. Daher ist unsere Achtsamkeit gefragt, zu erkennen, was das Leben
wirklich ist, zu erleben, dass wir eins sind mit allem in jedem Augenblick.
Obwohl es immer nur ein Augenblick ist, ist dieser Augenblick unendlich. Der
Augenblick ist auBerhalb von Zeit und Raum, er eroffnet die Zeitlosigkeit, er
lasst unsTeil haben an der Ewigkeit. Alle Dinge erscheinen individuell und von
einander getrennt und doch sind sie in ihrem wahren Sein eins. Im Heraustre-
ten aus Raum und Zeit konnen wir dies erfahren. Das ist auch der Grund da-
fUr, dass ich mich im Gewahrsein mit allem und allen verbunden fuhle und
spure, wie das Sein sich in mir entfaltet. Jeder von uns hat dies bestimmt
schon erfahren, wie auf einmal die Dinge sich leicht gestalten und muhelos
zum Besten wenden. Dies bewusst zu erkennen, ist Zen. Er ist das Gewahr-
sein der Vollkommenheit.

Maoge Ihnen in diesem Sinne das Kochbuch Inspiration sein, den Zen-Geist in
sich selbst und dem ganzen Kosmos im Kochen und Geniel3en des Essens zu
entdecken.

Doris Z6lls, Christof Zirkelbach, Barbara Proske

12



Was ist Zen?

Heute ist das Wort Zen, das urspruinglich aus dem Japanischen kommt, in
unserer Kultur kein Fremdwort mehr. Es ist fast schon zu einem Label gewor-
den fur Produkte, die Einfachheit, aber nicht Kargheit ausstrahlen. Ihre Na-
trlichkeit besitzt ein hohes MaB an Asthetik. Sie wirken auf uns beruhigend
und klar und konnen sogar inneren Frieden in uns bewirken.

Doch Zen ist kein Produkt, Zen ist eine Lebenshaltung. Zen Ubt uns in Be-
wusstheit und Achtsamkeit, die vor keinem Bereich des Lebens haltmachen.
Zen umfasst das ganze Leben. Zen ist bewusstes Leben.

Achtsamkeit, Bewusstheit, Wachheit — sie ermoglichen, das Leben in seinem
wahren Wesen zu erkennen und uns nicht in Traumen zu verwickeln,

Diese Bewusstheit und Achtsamkeit findet ihren hochsten Ausdruck in Za-
zen, dem Nur Sitzen.

Die Meditationspraxis bereitet den Boden und ist die Basis fur alle anderen
Lebensbereiche.

Das Wort Zen ist das japanische Wort des chinesischen Wortes Chan, das
wiederum vom Sanskritwort Djana kommt, das im Deutschen mit Versenkung
Ubersetzt wird. Doch diese Ubersetzung trifft nicht das, was unter Djana oder
Zen zu verstehen ist,

Nattrlich, wenn wir einen Meditierenden betrachten, sieht dies von au3en
gesehen so aus, als ob der- oder diejenige in sich versunken ist und nichts
mehr vom AuBBen mitbekommt, ahnlich einem, der in das Lesen eines Buches
so vertieft ist, dass er das Drumherum nicht mehr wahrnimmt.

Doch das ist nicht die Praxis des Zen und auch nicht des Zazens. Wir versen-
ken uns nicht in ein ominoses Innere und schlieBen uns von der AulBenwelt ab.
Zen wie auch Zazen sind vollkommene Wachheit. Wir werden uns jedes
Augenblicks bewusst. Jeder Moment wird wach erfahren.

Buddha wurde einst von einer alten Frau gefragt, wie sie denn als alte Frau
noch meditieren konne. Darauf antwortete Buddha: »Werde dir deiner Hande
bewusst, wenn du Wasser schopfst.«



Dies beschreibt die Praxis des Zen eindeutig. Werde dir deiner selbst bewusst
in jedem Moment, egal, was du gerade machst, denkst oder fihlst.

In Zazen, dem /n-Stille-Sitzen, richten wir die Aufmerksamkeit auf das Atem-
geschehen und werden uns des Atmens bewusst. Dieses Gewahrwerden des
Atems bedeutet nicht, dass wir nichts anderes mehr wahrnehmen. Wir schlie-
Ben uns nicht von unserem AulBen ab.

Die Ubung besteht darin, das Atmen bewusst wahrzunehmen, sich jedoch
dabei von nichts ablenken zu lassen, egal, was in unser Blickfeld fallt, das
heif3t, wir hangen keinen Gedanken an irgendein Objekt.

Diese Geisteshaltung gleicht einem Spiegel. Tritt in einen Spiegel ein Phano-
men, spiegelt dieser das Phanomen ohne Kommentar wider. Keine Bewer-
tung, kein Urteil wird gefallt. Im Augenblick des Spiegelns sind das Phanomen
und sein Spiegelbild eins. Tritt das Phanomen aus dem Spiegel wieder heraus,
ist der Spiegel leer. »Kein Staub haftet an ihm«, hei3t es im Zen.

Dies erfordert einen hohen Grad an Prasenz. Vielfach wird dabei von Konzent-
ration gesprochen. Doch wir mussen achtgeben, dass wir Konzentration nicht
als Fixierung oder als eine eingeschrankte Ausrichtung auf nur ein Objekt ver-
stehen. Konzentration mochte ich so beschreiben, dass trotzt meiner Ausrich-
tung auf einen Fokus alles andere mitschwingt und sich dies leicht und nicht
gezwungen anfuhlt. Trotz Leichtigkeit bleibt die Konzentration gehalten und ich
versuche, nicht ins Unbewusste abzugleiten. Ich hange keinen Gedanken an.
Neige ich dazu, mich in der Meditation in Traume zu verlieren, ist es gut, um
die Prasenz zu halten, die AtemzUge bis zehn zu zahlen. Dies hilft mir, schnel-
ler zu erkennen, ob ich mich in einem Gedankenfilm befinde. Da zahle ich auf
einmal bis 15, obwohl ich nur bis 10 zahlen wollte, oder ich habe ganz aufge-
hort zu zahlen. Das Zahlen ist eine gute Hilfe, nicht erst am Ende der Medita-
tionszeit aus meinen Traumen aufzuwachen.

Im Allgemeinen ist es der Atem, der mir als Fokus dient und worauf ich meine
Aufmerksamkeit richte. Der Atem ist ein Geheimnis.

14



Im Hebraischen heil3t Atem auch Geist oder Leben. In der Geschichte von der
Erschaffung des Menschen wird erzahlt, dass dieser erst lebendig wird, als
ihm »Gott den Atem einhauchte«. Atem macht uns lebendig.

Im Alten Griechenland wird der Atem mit Seele verbunden. Dies ist auch uns
nicht fremd, kennen wir doch den Ausdruck, wenn ein Mensch stirbt: »Er
hauchte seine Seele aus.«

Wie oft benutzen wir beim Betrachten eines Objekts die Worte: »dies atmet
seinen oder ihren Geist«, wenn wir auf einmal, im Moment die Anwesenheit
desjenigen spuren, der das Objekt geschaffen hat.

Wir atmen alle dieselbe Luft, wir sind mit allen Wesen verbunden. Im Atem
zeigt sich auch meine psychische Verfasstheit. Sind wir aufgeregt, ist der
Atem hektisch, kurz und ist vor allem im oberen Brustbereich zu spiren. Sind
wir entspannt, flie3t der Atem langsam, ruhig und tief unten im Bauch. Sind
wir stolz, schwillt unser Brustkorb an. Sind wir angstlich, zieht sich unser
Brustkorb zusammen.

Normalerweise schauen wir nicht auf unseren Atem, er begleitet uns von ganz
allein. Achten wir jedoch wie in Zazen bewusst auf den Atem, entsteht der
Eindruck, wir mussten ein- und ausatmen.

Diese Vorstellung taucht nicht nur beim Atem auf. Immer wenn wir uns auf
unser Tun konzentrieren, haben wir den Eindruck, »ich muss das machen«.
Was vorher unbewusst einfach so geschah, wirkt auf einmal so, als wére es
mein Ich, das diesen Vorgang ausfthrt.

Dies nennt Zen /llusion.

Es gibt kein Ich, das handelt. Es ist das Leben, das sich in mir in diesem Au-
genblick in dieser Form regt und das in mir lebt.

Sich dessen bewusst zu werden, das ist der springende Punkt, auf ihn kommt
es an.

So zeigt sich die Konzentration im Zen als ein Gewahrwerden dessen, was ist,
und nicht, als ein konzentriertes Tun. Meine Achtsamkeit ist einzig und allein



auf den momentanen Vollzug des Lebens gerichtet. Keine kommentierenden
Gedanken begleiten dieses Geschehen. Esist nur dieser Augenblick, egal, was
geschieht. Das hei3t: Die Praxis des Zen besteht nicht darin, etwas zu ma-
chen, sondern zu erkennen, wie das Leben sich vollzieht.

Das ist ein groBer Unterschied zu dem, was wir sonst gewohnlich unter Kon-
zentration verstehen, namlich sich ganz und gar auf eine einzige Sache zu
fixieren, in ihr aufzugehen und an nichts anderes mehr zu denken. Das gibt
uns zwar ein gutes Gefuhl, doch meistens gehen wir sehr erschopft aus
diesem angespannten Tun heraus, eben weil es mit der inneren Haltung
geschieht: »lch mache das.«

Diese Vorstellung, sagt Zen, istillusionar. Wir sollten erkennen, dass nicht ein
Ich es ist, das lebt, sondern das Leben selbst sich in allem vollzieht. Sich des-
sen bewusst zu werden, offenbart mir das wahre Wesen des Lebens.

Daher geht es im Zen immer darum, wach und aufmerksam zu sein fir das,
was gerade geschieht. Kein Moment ist schlechter, kein Moment ist noch
nicht vollkommen. Jeder Moment ist bereits Ausdruck des Lebens. Zen be-
schreibt dies gern mit dem Bild der Welle und des Ozeans. In jeder Welle
drickt sich der ganze Ozean aus. Der Ozean wohnt nicht als >gottlicher Kern<
in der Welle, er vollzieht sich als Welle. So wirkt die wahre Natur des Lebens
nichtals Kern in den Formen, sondern die Formen des Lebens sind derVollzug,
sind der Ausdruck des Lebens.

Dies zu realisieren ist nicht sehr leicht. Unser Kopf kommentiert jeden Augen-
blick, stellt ihn stets in Gegensatz zu einem anderen Augenblick, er bewertet
unentwegt: »das genugt nicht«, »jenes soll anders sein«, »ich muss etwas
anderes haben oder sein«. Diese Tatigkeit unseres Geistes als solche zu er-
kennen und nicht damit identifiziert zu sein, nennt Zen: sich seines Denkens
bewusst werden.

Auch das Kommentieren unseres bewertenden Geistes ist wie der Atem
selbst Ausdruck des Lebens, zu dem nichts hinzugeflgt oder weggenommen

16



werden muss. Im Zen brauchen wir nirgendwohin kommen, sondern »nur< be-
wusst da zu sein, wo wir gerade sind, bewusst das zu leben, was sich gerade
lebt, bewusst im Hier und Jetzt zu sein.

Wunderbar druckt dies Meister Bankei aus:

Das Ungeborene (das wahre Wesen allen Seins) ist nicht etwas,
das durch Disziplin erreicht oder erlangt wird.

Es ist nicht eine Beschaffenheit des Geistes oder religioser Ekstase;
es ist dort, wo du stehst, makellos so, wie es ist.

Alles, was du tun musst, um es zu erkennen, ist,

du selbst zu sein, genau wie du bist;

zu tun, genau was du tust,

ohne Kommentar, Befangenheit oder Urteil.

Alle Wunsche und Vorstellungen, was war oder sein soll, sind Konzepte unse-
res diskursiven Geistes und fuhren uns vom bewussten Leben weg. Sie glei-
chen einem Traum.

Traumen wir, konnen wir in dem Moment nicht erkennen, ob das, was wir da
erleben, wirklich ist. Erst wenn wir aus dem Traum erwachen, wissen wir: Das
war nicht wirklich. Traume finden zwar in unserem Gehirn statt, doch erleben
wir sie ganzheitlich. Geflhle und sogar korperlichen Reaktionen werden
durch Traume hervorgerufen. Manchmal werden wir von Traumen sogar trau-
matisiert. In Angsttraumen kann unser Blutdruck steigen, wir konnen mit
Herzklopfen erwachen oder nach einem Traum niedergeschlagen oder arger-
lich sein.

Wir sind mit unseren Traumen so identifiziert, dass wir sie als Wirklichkeit
erleben. Dies zeigt eine kleine Zen-Geschichte:



Einst trawmte mir, Tschuang-Tse, ich sei ein Schmetterling. Hierhin und dorthin
flatternd, war ich in jeder Hinsicht ein Schmetterling. Ich war mir meines Gliickes
nur als Schmetterling bewusst und abnte nichts davon, dass ich Tschuang-Tse bin.
Bald erwachte ich, und da war ich nun wirklich wieder ich selbst. Jetzt aber weifs
ich nicht, war ich damals ein Mensch, der traumte, er sei ein Schmetterling, oder

bin ich jetzt ein Schmetterling, der triumt, er sei ein Mensch?

Traume ich oder erlebe ich die Wirklichkeit? Ein Traum im Schlaf unterschei-
det sich von einem Traum im Wachzustand in keiner Weise. Unsere Gedanken,
die sich in der Vergangenheit oder in der Zukunft verfangen, sind nichts ande-
res als Traume. So sagt Zen, egal ob wir im Bett traumen oder ob wir uns
tagsUber mit unseren Gedanken identifizieren, wir leben in Traumen.

Da dies leider die meiste Zeit fur uns zutrifft, leben wir nicht wirklich, wir be-
finden uns die meiste Zeit in Traumen. Wir konnen nur selten die wahre Wirk-
lichkeit erkennen. Erst wenn wir aufwachen, sprich, wenn wir uns des Augen-
blicks bewusst sind, erfahren wir das wirkliche Leben. Doch wir sind an
unsere Traume gewohnt, wir lieben sie und nur ungern verlassen wir ihren
Bereich. Die Wirklichkeit hingegen erleben wir als unwirklich und fliichten
uns schnell wieder in unsere Traume.,

So erging es Mullah Nasrudin:

An einem heiffen Sommertag hielt der Mullah auf seiner Veranda ein Schlifchen.
Er traumte davon, wie ihm eine villig fremde Person versprach, ihm zehn
Goldstiicke zu schenken. Der Fremde zihlte dem Mullah ein Goldstiick nach dem
anderen in seine Hand, bis er zum zehnten Goldstiick kam. Er zogerte, ob er
dieses noch geben solle. »Mach schon! Worauf wartest du?«, sagte der Mullah.

»Du hast mir doch zehn versprochen.«

18



Just in dem Moment wachte er auf. Sofort schaute er auf seine Hand und sah,
dass sie leer war. Schnell schloss er seine Augen, streckte seine Hand aus und

meinte: »In Ordnung. Ich bin auch mit neun zufrieden.«

Stellen Sie sich einmal vor, Sie traumen vom Himmel. Ware in dem Traum
nicht alles besser als in unserem Alltag? Ware nicht alles leichter und ent-
spannter, kein Stress, eben alles viel angenehmer als in unserem normalen
Leben, bessere Lebensumstande, harmonischere Beziehungen. Der Himmel
ist doch etwas ganz anderes als das Leben hier auf Erden.

EsisteinTraum. Doch wer von uns kann von sich sagen, dass er diesem Traum
immer widerstehen kann? Sind es nicht gerade diese Traume, die uns den
oftmals schwierigen Alltag ertraglich machen?

Ich hatte einen jungen Mann kennengelernt, der nach Griechenland ausge-
wandert war und nach einigen Jahren vollig verarmt im Gepacknetz eines
Zuges als Schwarzfahrer wieder in sein Heimatland zuruckkehrte. Er erklarte
mir: »Wenn man auswandert, darf man nicht die Moglichkeit haben, anderswo
hingehen oder zurlckkehren zu kénnen, ansonsten traumt man standig von
einem Platz, wo es besser sein konnte, und lebt nicht das Leben, das jetzt
ist—man lebt nie wirklich.«

Dies gilt nicht nur in einem fremden Land, dies gilt Gberall: Wirklich ist immer
nur dieser Augenblick. Nur in meinen Vorstellungen, in meinen Traumen un-
terscheidet er sich von irgendeinem anderen Augenblick. In der Realitat gibt
esimmer nur dies. Dieser eine Augenblick ist es, nicht mehr und nicht weniger.
Alle Gedanken und Vorstellungen, Illusionen, wie etwas sein oder werden
konnte sind Traume und ziehen uns aus dem realen Leben.

Die groBe Kraft des Zen ist: im Augenblick zu leben!

Der Zen-Meister Isan nennt diese Haltung: die Stufe der Heiligkeit er-
reichen.



Zu den Rezepten

Die Rezepte verstehen sich fur 4 Personen.

Farblos anschwitzen meint, das Gargut heil3 glasig werden zu lassen, ohne
es zu braunen und so Roststoffe entstehen zu lassen. Haufig ist das Gargut
eine Zwiebel.

Wirzen meint nur die Zugabe der Gewdirze.

Abloschen ist ein kurzes AufgielBen von Wein oder Briihe, um den Rostvor-
gang zu unterbrechen. Beim anschlieenden Einkochen wird der Geschmacks-
trager konzentriert.

Abschmecken ist die genaue Uberprifung von Salzgehalt, Scharfe, StiBe und
Sauregrad.

Konsistenz Uberprifen meint die genaue Bestimmung der >Dicke<der Suppe.
Man kann diese Dicke Uber den Fettgehalt oder Uber ein Bindemittel, meist
eine gekochte Kartoffel oder Sahne, beeinflussen.

EL meint Essloffel.

TL meint Teeloffel.

Zu den Rezepten haben wir bewusst keine Empfehlungen und Vorschlage zu
eventuellen Kombinationen niedergeschrieben. Die Rezepte und Fotos sollen
im besten Fall bei Thnen den Wunsch wecken, den eigenen Garten oder die
nachste Umgebung zu durchforsten und selbst Gerichte zu kreieren und zu
kochen. So ware ein Zen-Lehrer ein schlechter Lehrer, brachte er seine Schi-
lerinnen und Schuler um das Glick der Erkenntnis, die jeder eigenen Erfah-
rung innewohnt,

20






Erstes Kapitel




Asthetik des Einfachen




