
Doris Zölls, Christof Zirkelbach, Barbara Proske

Meisterliche Zen-Rezepte

37023_Zölls_001_168.indd   137023_Zölls_001_168.indd   1 06.09.2011   09:34:5606.09.2011   09:34:56



Doris Zölls

Christof Zirkelbach

Barbara Proske

Meisterliche  

37023_Zölls_001_168.indd   237023_Zölls_001_168.indd   2 06.09.2011   09:34:5706.09.2011   09:34:57



Achtsam kochen, lustvoll genießen

Kösel

 Zen-Rezepte

Mit Fotos von Roger Hutchings

37023_Zölls_001_168.indd   337023_Zölls_001_168.indd   3 06.09.2011   09:35:1106.09.2011   09:35:11



Verlagsgruppe Random House FSC-DEU-0100

Das für dieses Buch verwendete FSC®-zertifi zierte Papier PrimaSet 

liefert Papier Union, Hamburg.

Copyright © 2011 Kösel-Verlag, München,

in der Verlagsgruppe Random House GmbH

Umschlag: Monika Neuser, München

Umschlagmotiv vorne: Stockfood/Foodphotogr. Eising; hinten: Roger Hutchings

Alle Fotos im Innenteil: Roger Hutchings

Autorenfotos S. 166 v.l.n.r.: Fotostudio Schneidereit; privat; Foto Schwab; Roger Hutchings

Druck und Bindung: Kösel, Krugzell

Printed in Germany

ISBN 978-3-466-37023-8

Weitere Informationen zu diesem Buch und unserem gesamten 

lieferbaren Programm fi nden Sie unter

www.koesel.de

37023_Zölls_001_168.indd   437023_Zölls_001_168.indd   4 06.09.2011   09:35:2706.09.2011   09:35:27



Für Frieder, Hieronymus, Elisa und Anselm
Doris Zölls

Für meine Frau Ingrid Maria und meine Tochter Anna Li – 
wo Essen und Liebe zu Hause sind
Christof Zirkelbach

Für meine Eltern, die mir schon früh gezeigt haben, 
wo in der Natur Nahrung zu fi nden ist
Barbara Proske

37023_Zölls_001_168.indd   537023_Zölls_001_168.indd   5 06.09.2011   09:35:2806.09.2011   09:35:28



 9 Vorwort von Willigis Jäger 

 10 Einleitung

 13 Was ist Zen?  

 20 Zu den Rezepten

Erstes Kapitel

 22 Die Ästhetik des Einfachen
 26 Salate

 41 Die Kultur der Achtsamkeit

Zweites Kapitel

 52 Bio – sich selbst und der Umwelt zuliebe
 55 Suppen

 71 Verantwortung für die Welt

Drittes Kapitel

 80 Genuss und Verzicht – Erdbeeren im Winter?
 83 Speisen

 113 Genuss und Verzicht – Still e und Zufriedenheit

Inhalt

37023_Zölls_001_168.indd   637023_Zölls_001_168.indd   6 06.09.2011   09:35:2806.09.2011   09:35:28



Viertes Kapitel

 122 Gleich-Gültigkeit beim Kochen
 125 Aufstriche

 134 Kuchen

 150 Brote

 154 Das Gewürz der Unsterblichkeit
 161 Teemischungen

 164 Nachwort

 165 Dank

 166 Die Autoren

 167 Quellennachweis

 168 Rezeptverzeichnis

37023_Zölls_001_168.indd   737023_Zölls_001_168.indd   7 06.09.2011   09:35:2806.09.2011   09:35:28



37023_Zölls_001_168.indd   837023_Zölls_001_168.indd   8 06.09.2011   09:35:2806.09.2011   09:35:28



9

Essen als spirituelle Übung? – Ist das eine Zumutung? Spiritualität bedeutet 

Präsenz in diesem Augenblick. Auch unser Essen ist letztlich Ausdruck unse-

res wahren Wesens, das sich in diesem Moment als Essen manifestiert. Das 

zu begreifen, verlangt Präsenz im Augenblick des Essens. Ein Zen-Meister 

setzte sich bei einer Einladung einfach an den Tisch und begann zu essen. 

Der Gastgeber fragte ihn vorwurfsvoll: »Betest du nicht vor dem Essen?« 

Seine Antwort war: »Gehen, liegen, arbeiten sind Ausdruck einer tiefen Wirk-

lichkeit. Warum nicht auch das Essen?«

Manche schaffen es, beim Essen gleichzeitig Zeitung zu lesen, fernzusehen 

und sich zu unterhalten. Wenn wir essen, sollten wir essen und präsent sein. 

Im Zen heißt die Grundanweisung: Wenn gehen, dann gehen, wenn sitzen, 

dann sitzen und natürlich auch, wenn essen, dann essen. Auch das Tischge-

bet als Moment der Besinnung kann dies ins Bewusstsein bringen.

In manchen Kulturen ist das Schweigen beim Essen ganz selbstverständlich. 

Präsenz im Augenblick ist das Geheimnis des Lebens, ganz gleich, was wir 

tun. Wir dürfen das Essen auch genießen. Das gilt für das ganze Leben. Ich 

bin Mensch geworden, um ganz dieser Mensch zu sein mit all seinen Möglich-

keiten. Es gibt nur eine Grenze, die Liebe. Sie ist das Maß meines Handelns 

und überwindet die Egozentrik, die der eigentliche Grund des Leides ist, das 

wir einander antun. Nur die Liebe gibt mir die eigentliche Sinndeutung meines 

Lebens. Ein gemeinsames Mahl kann mir diese Erfahrung schenken.

Vorwort von Willigis Jäger

37023_Zölls_001_168.indd   937023_Zölls_001_168.indd   9 06.09.2011   09:35:4106.09.2011   09:35:41



10

Die Ästhetik des Zen ist tief berührend. Ob in der Raumgestaltung, der Archi-

tektur, in der Blumenkunst, der Gartengestaltung, der Teezeremonie, in der 

 Malerei oder beim Essen – dort, wo sich der Zen-Geist ausdrückt, entsteht 

Erhabenheit. Verstehen wir, was der Zen-Geist ist, dann verstehen wir das 

Grundprinzip dieser Schönheit.

Ein Meister wurde einst von einem seiner Schüler gefragt: »Was ist das 

Höchste?« Gehen wir mit unserem Verstand an eine solche Frage heran, fallen 

uns für das Höchste nur Eigenschaften ein wie: heilig, allwissend, gütig. Die 

Liste der edlen Eigenschaften kann grenzenlos fortgesetzt werden. So schön 

sie auch sind, sie sind nur Beschreibungen und nicht das Höchste selbst.

Der Schüler will jedoch von seinem Meister keine Beschreibungen – sie kennt 

er bereits. Er will das Höchste erleben, er will es erfahren. Der Meister ant-

wortet ihm nüchtern: »Der Geist ist das Höchste.«

Was soll das heißen? Ist das nicht auch nur wieder eine Defi nition? Was ver-

steht der Meister unter Geist? Meint er einen göttlichen oder den menschli-

chen Geist? Das ist das »Verrückte« des Zen:

Der Meister meint überhaupt nichts. Er ruft diesen Satz seinem Schüler ein-

fach zu, fordert ihn auf, nur zu hören, und ihm keine Bedeutung zu geben, im 

Gegenteil. Er verlangt vom Schüler: »Denke nicht darüber nach, was dieser 

Satz bedeuten kann, du würdest ihn nur in die kleinen Kategorien deines Den-

kens hineinzwängen, in denen du schon immer gedacht hast. Sei einfach 

wach, höre einfach, und der Satz wird zum momentanen Ausdruck des Geis-

tes selbst. Höre einfach, und der Satz offenbart sein ganzes Wesen. Ohne 

deine Bewertung ist er das ganze Universum.«

Dieses Nur-Hören, dieses reine Gewahrsein ist frei von jeglichem Kommentar 

und Urteil, frei von Bewertung und sogar Benennung durch unseren Intellekt. 

Einfach Hören ist ohne Subjekt und Objekt, es ist die Aktivität und zugleich 

der Ausdruck des Zen-Geistes. 

Einleitung

37023_Zölls_001_168.indd   1037023_Zölls_001_168.indd   10 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



11

Praktizieren wir Zen, versuchen wir diese Haltung des Gewahrseins zu ent-

falten. Das hat nichts damit zu tun, dass wir den Dingen passiv gegenüber-

stehen. Gewahrsein ist höchste Aktivität. Es ist höchste Aufmerksamkeit, 

höchste Wachheit. 

Wie der Himmel sich unentwegt verändert, so drückt sich das Sein in unend-

lichen sich wandelnden Formen aus, und das nehme ich in jedem Augenblick 

bewusst wahr ohne etwas festhalten zu wollen.

Auch ich in meinem Sosein bin Ausdruck dieses Seins. Es vollzieht sich in mir 

ebenso unentwegt. Mir dessen bewusst zu sein heißt, im Zen-Geist zu leben.

Dies zu erfahren, dass sich das Sein in mir und allen Formen vollzieht, erfordert 

eine Zurücknahme meines Ichs, das heißt meiner Vorstellungen und Konzepte. 

Mein Ich muss sein Wollen aufgeben und das Leben sozusagen durch sich ge-

schehen lassen. An die Stelle der Absicht des Ichs tritt die Intuition, der spon-

tane Ausdruck des Seins. Dies ist stets in Einklang mit dem ganzen Umfeld. 

So kommt mir in dem Moment wie selbstverständlich zu, was nötig ist beim 

Kochen, wenn es draußen heiß ist oder kalt. Bewusstheit stellt mich in die 

innere Verbindung mit denen, für die ich koche. Ich muss über sie nicht nach-

denken, sie fallen mir ein, ich spüre ihr Bedürfnis. 

Aber nicht nur die Verbundenheit mit allem leitet mich in meinem Tun, dieses 

Gewahrsein zieht mein Ego immer weiter zurück, und ich erfahre wie mein 

Tun geschieht. Natürlich schneide ich das Gemüse, doch im unmittelbaren 

Tun spüre ich, wie ES schneidet, wie es kein Ich mehr gibt, das etwas tut und 

kein etwas, das getan werden muss. Im Schneiden, im Rühren, ja in allen Tä-

tigkeiten vollzieht ES sich. Ich bin nicht behutsam, ich bin nicht sorgfältig, 

Sorgfalt und Behutsamkeit geschehen.

Daraus entwickelt sich die Schönheit von ganz allein. Wir dekorieren nicht, 

wir gestalten nicht und richten es nicht schön her. Die Achtsamkeit bringt 

das wahre Wesen des Gemüses oder des Salates hervor. Die Bewusstheit 

entfaltet die Vollkommenheit. 

37023_Zölls_001_168.indd   1137023_Zölls_001_168.indd   11 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



12

Sind wir in Gedanken, haben wir ein Bild von den Lebensmitteln und versu-

chen sie nach unseren Vorstellungen zu formen. Gelingt es uns, alle Vorstel-

lungen loszulassen und ganz und gar das augenblickliche Tun zu sein, entfal-

tet sich das wahre Wesen aller Dinge. Die Lebensmittel kochen sich, sie 

zeigen sich, sie öffnen unser Herz, wir erkennen ihre Schönheit.

Dies mag entrückt und unwirklich klingen und doch ist es wahr. Wir alle kennen 

diese Momente, wo wir berührt sind, wo uns das Herz aufgeht und wir in uns 

einen inneren Frieden verspüren. Wir spüren darin den Geist des reinen Gewahr-

seins. Aber auch wenn wir ihn nicht spüren, weil wir unentwegt in unseren Ge-

danken verstrickt sind, was war und sein könnte, das wahre Wesen aller Dinge 

ist immer gegenwärtig. Sind wir wach, können wir dies in jedem Moment er-

leben. Daher ist unsere Achtsamkeit gefragt, zu erkennen, was das Leben 

wirklich ist, zu erleben, dass wir eins sind mit allem in jedem Augenblick.

Obwohl es immer nur ein Augenblick ist, ist dieser Augenblick unendlich. Der 

Augenblick ist außerhalb von Zeit und Raum, er eröffnet die Zeitlosigkeit, er 

lässt uns Teil haben an der Ewigkeit. Alle Dinge erscheinen individuell und von 

einander getrennt und doch sind sie in ihrem wahren Sein eins. Im Heraustre-

ten aus Raum und Zeit können wir dies erfahren. Das ist auch der Grund da-

für, dass ich mich im Gewahrsein mit allem und allen verbunden fühle und 

spüre, wie das Sein sich in mir entfaltet. Jeder von uns hat dies bestimmt 

schon erfahren, wie auf einmal die Dinge sich leicht gestalten und mühelos 

zum Besten wenden. Dies bewusst zu erkennen, ist Zen. Er ist das Gewahr-

sein der Vollkommenheit.

Möge Ihnen in diesem Sinne das Kochbuch Inspiration sein, den Zen-Geist in 

sich selbst und dem ganzen Kosmos im Kochen und Genießen des Essens zu 

entdecken.

Doris Zölls, Christof Zirkelbach, Barbara Proske

37023_Zölls_001_168.indd   1237023_Zölls_001_168.indd   12 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



13

Heute ist das Wort Zen, das ursprünglich aus dem Japanischen kommt, in 

unserer Kultur kein Fremdwort mehr. Es ist fast schon zu einem Label gewor-

den für Produkte, die Einfachheit, aber nicht Kargheit ausstrahlen. Ihre Na-

türlichkeit besitzt ein hohes Maß an Ästhetik. Sie wirken auf uns beruhigend 

und klar und können sogar inneren Frieden in uns bewirken. 

Doch Zen ist kein Produkt, Zen ist eine Lebenshaltung. Zen übt uns in Be-

wusstheit und Achtsamkeit, die vor keinem Bereich des Lebens haltmachen. 

Zen umfasst das ganze Leben. Zen ist bewusstes Leben.

Achtsamkeit, Bewusstheit, Wachheit – sie ermöglichen, das Leben in seinem 

wahren Wesen zu erkennen und uns nicht in Träumen zu verwickeln. 

Diese Bewusstheit und Achtsamkeit fi ndet ihren höchsten Ausdruck in Za-

zen, dem Nur Sitzen. 

Die Meditationspraxis bereitet den Boden und ist die Basis für alle anderen 

Lebensbereiche. 

Das Wort Zen ist das japanische Wort des chinesischen Wortes Chan, das 

wiederum vom Sanskritwort Djana kommt, das im Deutschen mit Versenkung 

übersetzt wird. Doch diese Übersetzung trifft nicht das, was unter Djana oder 

Zen zu verstehen ist. 

Natürlich, wenn wir einen Meditierenden betrachten, sieht dies von außen 

gesehen so aus, als ob der- oder diejenige in sich versunken ist und nichts 

mehr vom Außen mitbekommt, ähnlich einem, der in das Lesen eines Buches 

so vertieft ist, dass er das Drumherum nicht mehr wahrnimmt. 

Doch das ist nicht die Praxis des Zen und auch nicht des Zazens. Wir versen-

ken uns nicht in ein ominöses Innere und schließen uns von der Außenwelt ab. 

Zen wie auch Zazen sind vollkommene Wachheit. Wir werden uns jedes 

 Augenblicks bewusst. Jeder Moment wird wach erfahren.

Buddha wurde einst von einer alten Frau gefragt, wie sie denn als alte Frau 

noch meditieren könne. Darauf antwortete Buddha: »Werde dir deiner Hände 

bewusst, wenn du Wasser schöpfst.«

Was ist Zen?

37023_Zölls_001_168.indd   1337023_Zölls_001_168.indd   13 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



14

Dies beschreibt die Praxis des Zen eindeutig. Werde dir deiner selbst bewusst 

in jedem Moment, egal, was du gerade machst, denkst oder fühlst.

In Zazen, dem In-Stille-Sitzen, richten wir die Aufmerksamkeit auf das Atem-

geschehen und werden uns des Atmens bewusst. Dieses Gewahrwerden des 

Atems bedeutet nicht, dass wir nichts anderes mehr wahrnehmen. Wir schlie-

ßen uns nicht von unserem Außen ab.

Die Übung besteht darin, das Atmen bewusst wahrzunehmen, sich jedoch 

dabei von nichts ablenken zu lassen, egal, was in unser Blickfeld fällt, das 

heißt, wir hängen keinen Gedanken an irgendein Objekt. 

Diese Geisteshaltung gleicht einem Spiegel. Tritt in einen Spiegel ein Phäno-

men, spiegelt dieser das Phänomen ohne Kommentar wider. Keine Bewer-

tung, kein Urteil wird gefällt. Im Augenblick des Spiegelns sind das Phänomen 

und sein Spiegelbild eins. Tritt das Phänomen aus dem Spiegel wieder heraus, 

ist der Spiegel leer. »Kein Staub haftet an ihm«, heißt es im Zen.

Dies erfordert einen hohen Grad an Präsenz. Vielfach wird dabei von Konzent-

ration gesprochen. Doch wir müssen achtgeben, dass wir Konzentration nicht 

als Fixierung oder als eine eingeschränkte Ausrichtung auf nur ein Objekt ver-

stehen. Konzentration möchte ich so beschreiben, dass trotzt meiner Ausrich-

tung auf einen Fokus alles andere mitschwingt und sich dies leicht und nicht 

gezwungen anfühlt. Trotz Leichtigkeit bleibt die Konzentration gehalten und ich 

versuche, nicht ins Unbewusste abzugleiten. Ich hänge keinen Gedanken an.

Neige ich dazu, mich in der Meditation in Träume zu verlieren, ist es gut, um 

die Präsenz zu halten, die Atemzüge bis zehn zu zählen. Dies hilft mir, schnel-

ler zu erkennen, ob ich mich in einem Gedankenfi lm befi nde. Da zähle ich auf 

einmal bis 15, obwohl ich nur bis 10 zählen wollte, oder ich habe ganz aufge-

hört zu zählen. Das Zählen ist eine gute Hilfe, nicht erst am Ende der Medita-

tionszeit aus meinen Träumen aufzuwachen.

Im Allgemeinen ist es der Atem, der mir als Fokus dient und worauf ich meine 

Aufmerksamkeit richte. Der Atem ist ein Geheimnis.

37023_Zölls_001_168.indd   1437023_Zölls_001_168.indd   14 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



15

Im Hebräischen heißt Atem auch Geist oder Leben. In der Geschichte von der 

Erschaffung des Menschen wird erzählt, dass dieser erst lebendig wird, als 

ihm »Gott den Atem einhauchte«. Atem macht uns lebendig.

Im Alten Griechenland wird der Atem mit Seele verbunden. Dies ist auch uns 

nicht fremd, kennen wir doch den Ausdruck, wenn ein Mensch stirbt: »Er 

hauchte seine Seele aus.«

Wie oft benutzen wir beim Betrachten eines Objekts die Worte: »dies atmet 

seinen oder ihren Geist«, wenn wir auf einmal, im Moment die Anwesenheit 

desjenigen spüren, der das Objekt geschaffen hat.

Wir atmen alle dieselbe Luft, wir sind mit allen Wesen verbunden. Im Atem 

zeigt sich auch meine psychische Verfasstheit. Sind wir aufgeregt, ist der 

Atem hektisch, kurz und ist vor allem im oberen Brustbereich zu spüren. Sind 

wir entspannt, fl ießt der Atem langsam, ruhig und tief unten im Bauch. Sind 

wir stolz, schwillt unser Brustkorb an. Sind wir ängstlich, zieht sich unser 

Brustkorb zusammen. 

Normalerweise schauen wir nicht auf unseren Atem, er begleitet uns von ganz 

allein. Achten wir jedoch wie in Zazen bewusst auf den Atem, entsteht der 

Eindruck, wir müssten ein- und ausatmen. 

Diese Vorstellung taucht nicht nur beim Atem auf. Immer wenn wir uns auf 

unser Tun konzentrieren, haben wir den Eindruck, »ich muss das machen«. 

Was vorher unbewusst einfach so geschah, wirkt auf einmal so, als wäre es 

mein Ich, das diesen Vorgang ausführt.

Dies nennt Zen Illusion. 

Es gibt kein Ich, das handelt. Es ist das Leben, das sich in mir in diesem Au-

genblick in dieser Form regt und das in mir lebt. 

Sich dessen bewusst zu werden, das ist der springende Punkt, auf ihn kommt 

es an. 

So zeigt sich die Konzentration im Zen als ein Gewahrwerden dessen, was ist, 

und nicht, als ein konzentriertes Tun. Meine Achtsamkeit ist einzig und allein 

37023_Zölls_001_168.indd   1537023_Zölls_001_168.indd   15 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



16

auf den momentanen Vollzug des Lebens gerichtet. Keine kommentierenden 

Gedanken begleiten dieses Geschehen. Es ist nur dieser Augenblick, egal, was 

geschieht. Das heißt: Die Praxis des Zen besteht nicht darin, etwas zu ma-

chen, sondern zu erkennen, wie das Leben sich vollzieht.

Das ist ein großer Unterschied zu dem, was wir sonst gewöhnlich unter Kon-

zentration verstehen, nämlich sich ganz und gar auf eine einzige Sache zu 

fi xieren, in ihr aufzugehen und an nichts anderes mehr zu denken. Das gibt 

uns zwar ein gutes Gefühl, doch meistens gehen wir sehr erschöpft aus 

 diesem angespannten Tun heraus, eben weil es mit der inneren Haltung 

 geschieht: »Ich mache das.« 

Diese Vorstellung, sagt Zen, ist illusionär. Wir sollten erkennen, dass nicht ein 

Ich es ist, das lebt, sondern das Leben selbst sich in allem vollzieht. Sich des-

sen bewusst zu werden, offenbart mir das wahre Wesen des Lebens.

Daher geht es im Zen immer darum, wach und aufmerksam zu sein für das, 

was gerade geschieht. Kein Moment ist schlechter, kein Moment ist noch 

nicht vollkommen. Jeder Moment ist bereits Ausdruck des Lebens. Zen be-

schreibt dies gern mit dem Bild der Welle und des Ozeans. In jeder Welle 

drückt sich der ganze Ozean aus. Der Ozean wohnt nicht als ›göttlicher Kern‹ 

in der Welle, er vollzieht sich als Welle. So wirkt die wahre Natur des Lebens 

nicht als Kern in den Formen, sondern die Formen des Lebens sind der Vollzug, 

sind der Ausdruck des Lebens. 

Dies zu realisieren ist nicht sehr leicht. Unser Kopf kommentiert jeden Augen-

blick, stellt ihn stets in Gegensatz zu einem anderen Augenblick, er bewertet 

unentwegt: »das genügt nicht«, »jenes soll anders sein«, »ich muss etwas 

anderes haben oder sein«. Diese Tätigkeit unseres Geistes als solche zu er-

kennen und nicht damit identifi ziert zu sein, nennt Zen: sich seines Denkens 

bewusst werden.

Auch das Kommentieren unseres bewertenden Geistes ist wie der Atem 

selbst Ausdruck des Lebens, zu dem nichts hinzugefügt oder weggenommen 

37023_Zölls_001_168.indd   1637023_Zölls_001_168.indd   16 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



17

werden muss. Im Zen brauchen wir nirgendwohin kommen, sondern ›nur‹ be-

wusst da zu sein, wo wir gerade sind, bewusst das zu leben, was sich gerade 

lebt, bewusst im Hier und Jetzt zu sein. 

Wunderbar drückt dies Meister Bankei aus:

Das Ungeborene (das wahre Wesen all en Seins) ist nicht etwas, 
das durch Disziplin err eicht oder erlangt wird.
Es ist nicht eine Beschaff enheit des Geistes oder religiöser Ekstase; 
es ist dort, wo du stehst, makell os so, wie es ist. 
All es, was du tun musst, um es zu erkennen, ist, 
du selbst zu sein, genau wie du bist; 
zu tun, genau was du tust, 
ohne Kommentar, Befangenheit oder Urteil. 

Alle Wünsche und Vorstellungen, was war oder sein soll, sind Konzepte unse-

res diskursiven Geistes und führen uns vom bewussten Leben weg. Sie glei-

chen einem Traum. 

Träumen wir, können wir in dem Moment nicht erkennen, ob das, was wir da 

erleben, wirklich ist. Erst wenn wir aus dem Traum erwachen, wissen wir: Das 

war nicht wirklich. Träume fi nden zwar in unserem Gehirn statt, doch erleben 

wir sie ganzheitlich. Gefühle und sogar körperlichen Reaktionen werden 

durch Träume hervorgerufen. Manchmal werden wir von Träumen sogar trau-

matisiert. In Angstträumen kann unser Blutdruck steigen, wir können mit 

Herzklopfen erwachen oder nach einem Traum niedergeschlagen oder ärger-

lich sein. 

Wir sind mit unseren Träumen so identifi ziert, dass wir sie als Wirklichkeit 

erleben. Dies zeigt eine kleine Zen-Geschichte:

37023_Zölls_001_168.indd   1737023_Zölls_001_168.indd   17 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



18

Einst träumte mir, Tschuang-Tse, ich sei ein Schmett erling. Hierhin und dorthin 
fl att ernd, war ich in jeder Hinsicht ein Schmett erling. Ich war mir meines Glückes 
nur als Schmett erling bewusst und ahnte nichts davon, dass ich Tschuang-Tse bin. 
Bald erwachte ich, und da war ich nun wirklich wieder ich selbst. Jetzt aber weiß 
ich nicht, war ich damals ein Mensch, der träumte, er sei ein Schmett erling, oder 
bin ich jetzt ein Schmett erling, der träumt, er sei ein Mensch? 

Träume ich oder erlebe ich die Wirklichkeit? Ein Traum im Schlaf unterschei-

det sich von einem Traum im Wachzustand in keiner Weise. Unsere Gedanken, 

die sich in der Vergangenheit oder in der Zukunft verfangen, sind nichts ande-

res als Träume. So sagt Zen, egal ob wir im Bett träumen oder ob wir uns 

tagsüber mit unseren Gedanken identifi zieren, wir leben in Träumen. 

Da dies leider die meiste Zeit für uns zutrifft, leben wir nicht wirklich, wir be-

fi nden uns die meiste Zeit in Träumen. Wir können nur selten die wahre Wirk-

lichkeit erkennen. Erst wenn wir aufwachen, sprich, wenn wir uns des Augen-

blicks bewusst sind, erfahren wir das wirkliche Leben. Doch wir sind an 

unsere Träume gewöhnt, wir lieben sie und nur ungern verlassen wir ihren 

Bereich. Die Wirklichkeit hingegen erleben wir als unwirklich und fl üchten 

uns schnell wieder in unsere Träume.

So erging es Mullah Nasrudin:

An einem heißen Sommertag hielt der Mull ah auf seiner Veranda ein Schläfchen. 
Er träumte davon, wie ihm eine völl ig fremde Person versprach, ihm zehn 
Goldstücke zu schenken. Der Fremde zählte dem Mull ah ein Goldstück nach dem 
anderen in seine Hand, bis er zum zehnten Goldstück kam. Er zögerte, ob er 
dieses noch geben soll e. »Mach schon! Worauf wartest du?«, sagte der Mull ah. 
»Du hast  mir doch zehn versprochen.«

37023_Zölls_001_168.indd   1837023_Zölls_001_168.indd   18 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



19

Just in dem Moment wachte er auf. Sofort schaute er auf seine Hand und sah, 
dass sie leer war. Schnell  schloss er seine Augen, streckte seine Hand aus und 
meinte: »In Ordnung. Ich bin auch mit neun zufrieden.«

Stellen Sie sich einmal vor, Sie träumen vom Himmel. Wäre in dem Traum 

nicht alles besser als in unserem Alltag? Wäre nicht alles leichter und ent-

spannter, kein Stress, eben alles viel angenehmer als in unserem normalen 

Leben, bessere Lebensumstände, harmonischere Beziehungen. Der Himmel 

ist doch etwas ganz anderes als das Leben hier auf Erden.

Es ist ein Traum. Doch wer von uns kann von sich sagen, dass er diesem Traum 

immer widerstehen kann? Sind es nicht gerade diese Träume, die uns den 

oftmals schwierigen Alltag erträglich machen?

Ich hatte einen jungen Mann kennengelernt, der nach Griechenland ausge-

wandert war und nach einigen Jahren völlig verarmt im Gepäcknetz eines 

Zuges als Schwarzfahrer wieder in sein Heimatland zurückkehrte. Er erklärte 

mir: »Wenn man auswandert, darf man nicht die Möglichkeit haben, anderswo 

hingehen oder zurückkehren zu können, ansonsten träumt man ständig von 

einem Platz, wo es besser sein könnte, und lebt nicht das Leben, das jetzt 

ist – man lebt nie wirklich.« 

Dies gilt nicht nur in einem fremden Land, dies gilt überall: Wirklich ist immer 

nur dieser Augenblick. Nur in meinen Vorstellungen, in meinen Träumen un-

terscheidet er sich von irgendeinem anderen Augenblick. In der Realität gibt 

es immer nur dies. Dieser eine Augenblick ist es, nicht mehr und nicht weniger. 

Alle Gedanken und Vorstellungen, Illusionen, wie etwas sein oder werden 

könnte sind Träume und ziehen uns aus dem realen Leben.

Die große Kraft des Zen ist: im Augenblick zu leben!

Der Zen-Meister Isan nennt diese Haltung: die Stufe der Heiligkeit er-

reichen.

37023_Zölls_001_168.indd   1937023_Zölls_001_168.indd   19 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



20

Die Rezepte verstehen sich für 4 Personen.

Farblos anschwitzen meint, das Gargut heiß glasig werden zu lassen, ohne 

es zu bräunen und so Röststoffe entstehen zu lassen. Häufi g ist das Gargut 

eine Zwiebel.

Würzen meint nur die Zugabe der Gewürze. 

Ablöschen ist ein kurzes Aufgießen von Wein oder Brühe, um den Röstvor-

gang zu unterbrechen. Beim anschließenden Einkochen wird der Geschmacks-

träger konzentriert.

Abschmecken ist die genaue Überprüfung von Salzgehalt, Schärfe, Süße und 

Säuregrad.

Konsistenz überprüfen meint die genaue Bestimmung der ›Dicke‹ der Suppe. 

Man kann diese Dicke über den Fettgehalt oder über ein Bindemittel, meist 

eine gekochte Kartoffel oder Sahne, beeinfl ussen. 

EL meint Esslöffel.

TL meint Teelöffel.

Zu den Rezepten haben wir bewusst keine Empfehlungen und Vorschläge zu 

eventuellen Kombinationen niedergeschrieben. Die Rezepte und Fotos sollen 

im besten Fall bei Ihnen den Wunsch wecken, den eigenen Garten oder die 

nächste Umgebung zu durchforsten und selbst Gerichte zu kreieren und zu 

kochen. So wäre  ein Zen-Lehrer ein schlechter Lehrer, brächte er seine Schü-

lerinnen und Schüler um das Glück der Erkenntnis, die jeder eigenen Erfah-

rung innewohnt.

Zu den Rezepten

37023_Zölls_001_168.indd   2037023_Zölls_001_168.indd   20 06.09.2011   09:35:5606.09.2011   09:35:56



21

37023_Zölls_001_168.indd   2137023_Zölls_001_168.indd   21 06.09.2011   09:35:5706.09.2011   09:35:57



22

Erstes Kapitel

Die  

37023_Zölls_001_168.indd   2237023_Zölls_001_168.indd   22 06.09.2011   09:36:0106.09.2011   09:36:01



23

 Ästhetik des Einfachen

37023_Zölls_001_168.indd   2337023_Zölls_001_168.indd   23 06.09.2011   09:36:1806.09.2011   09:36:18


