Doris Z6lls
Disziplin als Anfang






DORIS ZOLLS

DISZIPLIN
ALS ANFANG

Der Zen—Weg
zur Liebe

Kosel



Der Verlag weist ausdriicklich darauf hin, dass im Text enthaltene externe Links
vom Verlag nur bis zum Zeitpunkt der Buchverdffentlichung eingesehen werden
konnten. Auf spétere Veranderungen hat der Verlag keinerlei Einfluss.

Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen

EEMC@ FSC® C014496

Verlagsgruppe Random House FSC® Noo1967

Copyright © 2018 Kosel-Verlag, Miinchen,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 Miinchen
Umschlag: Weiss Werkstatt, Miinchen
Umschlagmotiv: © gettyimages / Trineette Reed / Bild Nr. 532032433
Ochsenbilder: Looking for the Ox von Tensho Shabun,
https://commons.wikimedia.org
Satz: Greiner & Reichel GmbH, Koln
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pofneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-466-37199-0

www.koesel.de

ﬁ Dieses Buch ist auch als E-Book erhaltlich.



INHALT

Disziplin tiben heifit lernen und verstehen 7
Die Zen-Geschichte vom Ochsen und seinem Hirten 15

1. BILD — IM DICKICHT DER GEDANKEN 27
Getrieben von der wilden Suche nach

immer mehr 27

Dem ungezihmten Angstmacher begegnen 29

2. BILD — SPIEGELUNGEN AUSHALTEN 43
Widerstand erschopft 43
Wenn kein Gedanke den Spiegel triibt 45

3. BILD — UMDENKEN UND ERWACHEN 61
Selbstbeschrankung durch alles wissen,

benennen und ordnen 61

Kraft aus der Offenheit ins Ungewisse 67

4. BILD — STAUNEN 83
Das Auflen ist das Spiegelbild des Innen 83
Durchhalten lohnt sich 88

5. BILD — EIN AUGENBLICK KENNT WEDER
ZEIT NOCH RAUM 95
Dein Geist ist ein Verfithrer 95

Uben mit sanfter Bestindigkeit 100



6. BILD — GELASSENHEIT 107
Mit »Wozu« und »Warum« landen wir im

Graben 107

Den Ochsen reiten - klar sein — Kraft gewinnen 109

7- BILD — AUF DEM WEG ZUR LIEBE 119
Durch Konzentration zur Energie 119

Disziplin ist bereits das Ziel 127

8. BILD — IM AUGENBLICK SEIN WIE DER
SCHNEE AM HEISSEN HERD 133
Der Hirte wird zum Ochsen und ist wirklich

wach 133

Ein ruhiges Herz fithrt zu mitfithlendem und

liebendem Wissen 135

9. BILD — FREI VON ABSICHT UND WOLLEN 149
Das Ende der Bewertungen fithrt zu wahrem
Erfulltsein 149

Rot ist rot oder die Dinge sind, wie sie sind 151

10. BILD — DAS WUNDER DES LACHELNS
BEIM UBEN 163

Der Weg liegt immer unter deinen Fiiflen 163

Erleuchtung ist immer da - auch beim Uben 164

Die Zehn Ochsenbilder von Kuoan Shyuan 180

Anmerkungen 190



DISZIPLIN UBEN HEISST LERNEN
UND VERSTEHEN

Wach auf, sagt Zen, erfahre dein Denken, Fithlen und Handeln
als leer und substanzlos. Nur so verlieren sie ihre Macht iiber uns.

Diese Wachheit will geiibt sein. Sie ist zwar nicht eine Fihig-
keit, die wir uns von auflen her aneignen miissten. Uns ist allen
der Bodhisattvageist, der Geist des Erwachens, zu eigen. Bei den
meisten von uns ist er jedoch verschiittet. Ihn freizulegen, bedarf
der Disziplin, die sich als Durchhaltevermogen, Mut und Kraft

zeigt.

DISZIPLIN NEU VERSTANDEN

Uber Disziplin spricht man heute wenig, es hat einen sehr negati-
ven Beigeschmack. Sie wird als Unterdriickung, als Gangelei ange-
sehen, als Fremdbestimmung, Gehorsam, als eine Unterordnung
unter eine Autoritat oder Regeln, die freiwillig geschehen kann,
doch meist erzwungen wird. Unter Disziplin fallt auch die Selbst-
disziplin, die als Selbstbeherrschung verstanden wird, als ein kon-
trolliertes Verhalten, das grofle Anstrengung erfordert, um seine
angestrebten Ziele erreichen zu kénnen. In beiden Bedeutungen
klingt ein sehr negativer Zug mit. Schon die Worte Beherrschung
oder Gehorsam lassen uns an Unfreiheit und Zwang denken, die
den Menschen in seiner Entfaltung eher behindern als férdern.

Ich mochte der Disziplin gerne einen neuen Stellenwert geben.

Fiir mich war und ist Disziplin eine grofle Hilfe, gesund und

zufrieden durchs Leben zu gehen.



Urspriinglich kommt das Wort Disziplin von dem lateini-
schen Wort disciplina und wird mit Lehre oder Schule iiber-
setzt. Sowohl eine Lehre wie die Schule gehen meines Erachtens
nicht zwangsweise mit Beherrschung und Unterordnung einher.
Schule kann ein Ort sein, an dem wir die Méglichkeit haben, fiir
unser Leben zu lernen, wo wir Wissen tiber das Leben vermittelt
bekommen. Geht es bei Disziplin um die Lehre des Lebens kann
das ganze Leben fir uns eine Schule, ein Feld des Lernens und
Verstehens sein. Dass Menschen in der Geschichte Machtstruk-
turen aufgebaut haben und es noch immer machen, mit denen
sie andere beherrschen oder willkiirlich Gehorsam einfordern
und dies dann mit Disziplin beschreiben, ist meines Erachtens
eine Fehlinterpretation des Wortes Disziplin. Mich vom Leben
inspirieren und schulen zu lassen, mich den Gesetzen des Lebens
zu stellen und ihnen gerecht zu werden, ist fiir mich Disziplin.
Dazu gehort, dass ich das Leben beobachte, es erkunde, hinein-
spiire, was es von mir fordert, damit ich gliicklich und zufrie-
den sein kann. Selbstdisziplin hat fiir mich daher nichts damit
zu tun, mich selbst zu knechten und zu kontrollieren. Selbstdis-
ziplin ist fiir mich: mich ganzheitlich, sprich mit Korper, Geist
und Seele in den Dienst des Lebens zu stellen, dem Leben ge-
recht zu werden. Dass dies meinem Trégheitsprinzip und meinen
Trieben oft entgegensteht, ist ganz natiirlich. Doch gerade durch
Selbstdisziplin ist es moglich, diesem »inneren Schweinehund«
nicht das Feld zu iiberlassen, der mich und meine Mitmenschen
stets frustriert und unzufrieden zuriicklasst, wenn wir ihm ge-
folgt sind.

Ich mochte aus meinem personlichen Leben dafiir ein Beispiel
geben:

Ich hatte schon in jungen Jahren kérperliche Beschwerden,



die von mir téglich Kérpertiibungen verlangten. Lief3 ich sie weg,
tauchten sehr schnell wieder Schmerzen auf. Mein Kérper, mein
Leben gaben mir die Aufgabe auf, taglich zu tiben. Freunde und
Geschwister bemitleideten mich, dass ich jeden Tag die Kraft
und das Durchhaltevermégen aufbringen musste, zu iben und
mich nicht einfach mal gehen lassen zu kénnen. Heute nach fast
50 Jahren klagen sie, dass sie nicht so selbstdiszipliniert waren,
fiir ihren Korper mehr zu tun.

Natiirlich gab es Zeiten, wo es mir schwerfiel, meine Ubun-
gen auszufiihren, doch die bevorstehenden Schmerzen waren fiir
mich die Motivation, zu {iben. Die Schmerzen haben mich be-
herrscht, nicht die tégliche Praxis, sie gaben mir Mut, Ausdauer
und Kraft.

KRAFT AUS DER UBUNG
Wie oft jammern Erwachsene dariiber, dass sie nicht die Kraft
hatten, als Jugendliche ein Instrument zu erlernen. Ihnen hatte
das Durchhaltevermdogen gefehlt, was sie spéter sehr bereuten.

Es gibt eine breit angelegte Studie’, die herausfand, dass Men-
schen, die in der Kindheit Selbstdisziplin erlernt haben, Gewis-
senhaftigkeit und Ausdauer entwickelten. Diese wiederum haben
einen starken Einfluss auf spatere Erfolge, materiellen Wohl-
stand, Gesundheit und auch Zufriedenheit.

Es geht fiir mich nicht darum, mit einer regelméfligen Ubung
wie Zazen Herrschaft auszuiiben, weder iiber mich noch tiber
andere, sondern es geht darum, die Kraft, die aus dieser Ubung
heraus entsteht, in den Vordergrund zu stellen. Sie ist die Moti-
vation, sich in seinem Leben zu einer regelmifligen Ubung zu dis-
ziplinieren.

Im Zen werden wir Schiiler des Lebens. Wir iiben uns auf der



einen Seite, in die grof3e Stille einzutauchen. Sie schenkt uns Zu-
friedenheit, wir kdnnen spiiren, wie ein Gliicksgefiihl in uns auf-
steigt, wir uns erfiillt und voll-kommen erfahren. Nur einen Zip-
fel dieser Stille zu erhaschen kann schon Motivation genug sein,
die Praxis bestandig aufrechtzuerhalten. Da sie unserem norma-
len, umherspringenden Geist jedoch so fremd und auch zuwider
ist, braucht es unentwegt die Motivation, dranzubleiben. Ich habe
bewusst das Wort Motivation gewahlt, um aufzuzeigen, dass Dis-
ziplin keine Unterdriickung ist. Bei einer Sache zu bleiben ist be-
friedigend. Standig abgelenkt zu sein macht unruhig und unzu-
frieden.

Schaue ich Kindern beim Spielen zu, erlebe ich immer wieder,
wie gerne sie tétig sind. Sie sind so neugierig auf die Welt, wol-
len alles lernen, alles erkunden. Manche Kinder kénnen so in ihr
Spiel vertieft sein, dass sie nicht mehr aufthéren konnen. Das Spiel
tragt so viel Motivation in sich, dass sie ohne Schwierigkeiten die
Disziplin aufbringen, das Spiel mit all seinen Anstrengungen zu
Ende zu fiihren und es immer, immer wieder zu spielen. Wiirde
man sie aus dem Spiel herausreiflen und ihnen unentwegt ein an-
deres Spiel anbieten, was leider manche Erwachsene machen, da
es fiir sie selbst schwer ist, langer bei einer Sache zu verweilen,
wiren diese Kinder ungliicklich und unzufrieden. Normaler-
weise jedoch unterstiitzt man solche Kinder in ihrer anhaltenden
Aufmerksamkeit und stort sie nicht. Manchen Kindern fehlt die-
se Kraft der anhaltenden Aufmerksambkeit. Dann wird man ihnen
durch Motivation helfen, ihre Aufmerksambkeit zu steigern, damit
sie nicht von einer Sache zur anderen springen und unzufrieden
sind. Wir unterstiitzen sie, Ausdauer und Durchhaltevermogen
aufzubauen, da wir erleben, dass sie damit zufriedener und er-
tillter sind.

10



Es geht bei Selbstdisziplin um die Fahigkeit, seine Aufmerk-
samkeit nicht unentwegt umherschweifen zu lassen, sondern be-
wusst bei einer Sache bleiben zu koénnen. Diese Kraft brauchen
wir auch im Umgang mit unseren Trieben. Thnen nachzugeben
und sie auszuleben, schadet uns und unseren Mitmenschen. Sie
in eine kreative Kraft umzuwandeln bedarf der Disziplin, um von

ihnen nicht beherrscht zu werden.

AUF DAS LEBEN HOREN

Disziplin ist weder blinder Gehorsam noch riicksichtslose Be-
herrschung. Sie ist ein Horen auf das, was das Leben fiir uns be-
reithilt, und sich davon nicht stindig abbringen zu lassen. Sie
ist die Kraft, bei einer Sache zu bleiben. Natiirlich erfordert dies
eine stabile Aufmerksamkeit, die wir iiben miissen. Unser Geist
rutscht lieber unentwegt ins Unbewusste. Disziplin ist, sich wach-
zuriitteln, was manchmal als anstrengend erlebt wird, doch An-
strengung ist nicht negativ. Jeder, der einen Berg besteigen will,
nimmt diese Anstrengung gerne auf sich. Manchmal ist die An-
forderung grof3 und dann darf man nicht verzagen und aufgeben.
Natiirlich kostet dies Uberwindung, denn die Unbewusstheit und
Tragheit, der Wunsch, es bequem zu haben, seinen Begierden
nachzugehen, zerren an uns. Spiiren wir jedoch in den Moment
hinein, wie enttduscht wir sind, wenn wir dem nachgegeben ha-
ben, sind sie es, die uns beherrschen, und nicht Disziplin, die uns
Kraft gibt. Blinder Gehorsam ist, an seine Geistesgifte* gefesselt
zu sein, sie beherrschen uns. Disziplin dagegen befreit uns von
ihnen, sie lehrt uns das Leben.

Als Kind war ich oft und gerne Schlittenfahren. Wir fuhren so
lange, bis es fast dunkel war. Jetzt mussten wir noch nach Hause

laufen, wir waren vollig erschépft. Wihrend wir Schlitten fuhren,

11



hatten wir es nicht gemerkt, aber jetzt beim Nachhauseweg war
jeder Schritt mithsam. Am liebsten hatte man sich in den néchs-
ten Schneehaufen fallen lassen und wire dort selig eingeschlafen.
Man wusste genau, dieser Wunsch ist Irrsinn, und so brachten
wir die letzten Kréifte auf, uns nach Hause zu schleppen. Die Dis-
ziplin rettete uns das Leben.

Es gibt so viele Situationen, in denen wir unserem widerstre-
benden Geist gerne folgen wiirden, das Wissen jedoch, wohin es
fithrt, halt einen ab. Zen zeigt uns auf, wohin es fithrt, wenn wir
unseren zweifelnden und vergleichenden Gedanken folgen, wie
wir uns verlieren, wenn wir diesem Ego nachgeben, das uns un-
entwegt einfliistert, sich in den Schneehaufen fallen zu lassen.

Das Leben kennenzulernen, zu erkennen, dass es nicht vor-
hat, uns zu quélen, sondern uns die Fihigkeit mitgegeben hat,
zufrieden und gliicklich zu sein, ist Motivation und gibt mir die
Kraft, auch gegen meine Tragheit, meine Wut, meine Gier, mei-
nen Stolz, meinen Neid und meine Unzufriedenheit anzugehen.
Sie alle entschliipfen der Unwissenheit iiber das Leben.

Diese Unkenntnis kann ich nicht durch andere Denkmodel-
le austauschen. Was Leben ist, muss ich ganzheitlich erfahren,
damit es tragt, auch in schwierigen Situationen. In die Strom-
schnellen des Lebens zu springen und sie mit aller Kraft zu
durchschwimmen ist Zen. Die Erfahrung, nicht unterzugehen,
lehrt mich das Leben. Dafiir braucht es Ausdauer, Durchhalte-
vermogen, Kraft und Mut, es bedarf der Disziplin. Sie ist wie das
Schwimmen, das mir hilft, iiber Wasser zu bleiben, sie hilft mir,
die Wellen des Lebens zu reiten.

Anhand der Zehn Ochsenbilder mochte ich dieses Wellen-
reiten des Lebens vorstellen. Sie beschreiben die Praxis des Zen-

Weges.

12



In diesem Buch soll es jedoch neben der Disziplin auch um
Liebe gehen. Liebe als die Erftillung des Menschen, als Dynamik
des Lebens. In den Ochsenbildern wird immer davon gespro-
chen, dass wir nach dem Sinn des Lebens fragen, uns selbst, unser
wahres Wesen suchen, das uns zufrieden sein lasst. Das Finden
meiner wahren Natur ist das Erleben, nach Hause gekommen zu
sein. Anders ausgedriickt ist es die tiefe Einsicht, ganz und gar
geborgen zu sein in der Welt, wo es immer wieder Ablehnung
und Ausgrenzung gibt. Es ist die Erfahrung, geliebt, gesehen und
angenommen zu sein. Rainer Maria Rilke hat tiber die Liebe ge-

schrieben:

»Es gibt nur die Liebe. Die Leute haben, wie so vieles
andere, auch die Stellung der Liebe im Leben miss-
verstanden, sie haben sie zu Spiel und Vergniigen
gemacht, weil sie meinten, dass Spiel und Vergniigen
seliger denn Arbeit sei; es gibt aber nichts Gliicklicheres
als die Arbeit, und Liebe, gerade weil sie das duflerste
Gliick ist, kann nichts anderes als Arbeit sein. Wer also
liebt, der muss versuchen, sich zu benehmen, als ob er
eine grofle Arbeit hitte: er muss viel allein sein und in
sich gehen und sich zusammenfassen und sich festhalten;

er muss arbeiten; er muss etwas werden.«

Diese Zeilen lassen die beiden Aspekte, die im Titel dieses Bu-
ches erst einmal als Gegensitze erscheinen, namlich Disziplin
und Liebe, zusammenwachsen. Liebe, obwohl wir sie als unser
ureigenstes Wesen erfahren konnen, ist uns vielfach so fern, er-
scheint uns unerreichbar, und wie oft bleibt sie unerfallt. Wenn

Rilke davon spricht, dass es Arbeit braucht, sie zu entfalten,

13



driickt er genau das aus, was unser Gedichtzyklus als den Weg
zu sich selbst aufzeigt. Sich selbst verloren zu haben, miindet in
die Verzweiflung an sich selbst. Wie sollte ich mich annehmen,
mich selbst lieben konnen, ohne an meiner Unzuldnglichkeit zu
scheitern? Erst durch die Liebe zu sich selbst, durch die Hingabe
an das Leben, kann sich die Liebe zu allen anderen Wesen gestal-
ten. Im Zen wird viel von der radikalen Akzeptanz gesprochen,
die wir allen Wesen gegentiber entfalten sollen. Diese Annahme
ist kein neutrales Gefithl. Wir erleben sie als eine tiefe Empfin-
dung von Verstehen, als Vergebung, als eine tiefe Liebe. Liebe
umfasst Mitfiithlen, sie verbindet Getrenntes, versteht Unfass-
bares. Sie geht iber Mogen und Nicht-Mogen weit hinaus. Sie ist
die radikale Akzeptanz, sie ist das Durchschneiden aller Gegen-
satze, sie unterscheidet nicht und trennt nicht, baut nirgendwo
eine Grenze auf. Sie gibt sich jedem Augenblick hin und birgt
in sich Segen und Gliick fiir alle Wesen. Liebe ist unser wahres
Selbst. Und doch wissen wir nicht, was Liebe ist. Sie hat unend-
liche Seiten. Sie ist nie das, was wir glauben, was sie sein soll. Sie
ist frei von meinen Vorstellungen. Mir erzahlte einst eine Mutter,
deren Tochter heroinsiichtig war, was sie auf diesem Weg durch-
gemacht hatte. Die Beratungsstelle sagte ihr, sie diirfe ihr Kind
nie wieder bei sich aufnehmen. Eines Tages, es war Winter, stand
ihr Kind vor der Tiir, blau gefroren in einem Sommerkleid und
bat: »Bitte, Mutter, nimm mich auf.« Sie schloss die Tiir. Sie sah
aus dem Fenster und sah ihr Kind im Schneetreiben. Die Mutter
beschrieb ihr Erleben als inneren Tod. Die Tochter machte nach
diesem Ereignis eine Therapie und konnte genesen. Dieser Akt
der Liebe der Mutter war ganz und gar kein erhebendes Gefiihl,
keine Romanze, keine Absicht. Thre Liebe zeigte sich im Sterben

ihrer selbst, im Sterben all ihrer Muttergefiihle. Wir wissen auch

14



nicht, ob dies immer der rechte Weg ist, wir wissen so wenig, was
die Liebe von uns in einem Moment fordert, denn Liebe hat we-
der mit Gefiihl noch mit Verstand zu tun. Liebe ist die radikale
Hingabe an das, was das Leben gerade in mir lebt, ohne zu wis-
sen, ob ich gewinne oder verliere, ob ich lebe oder sterbe.

Die Ochsenbilder fithren uns auf diesen Weg, zeigen uns, wel-
che Schritte dafiir notwendig sind, welche Hiirden und Gefahren
wir auf uns nehmen sollten, ohne vorzuschreiben, was wir tun
miissen. Sie zeigen den Weg, uns der Offenheit des Lebens hin-

zugeben, ohne zu wissen, wohin unser Weg geht.

DIE ZEN-GESCHICHTE VOM OCHSEN
UND SEINEM HIRTEN

Die Ochsenbilder, die mir in diesem Buch als Grundlage dienen,
um den Zen-Weg darzustellen, gehen auf Meister Kuoan Shyuan
zuriick und entstanden etwa um 1150. Auch wenn das Origi-
nal verschollen ist, finden sich die Bilder mit ihren Gedichten
in den unterschiedlichsten Versionen heute wieder. Zu den be-
liebtesten Ausfithrungen in Japan zihlen die Drucke des Hanga-
Holzschneider Tokuriki Tomikichiro (1902-1999). Im Westen
wurde die Ubersetzung von D. T. Suzuki berithmt, die mit Illus-
trationen des Priesters Shubun aus dem 15. Jahrhundert versehen

sind.

DIE SUCHE NACH DEM SINN DES LEBENS
Die Bilder, entlehnt aus der Natur und der béuerlichen Umge-
bung, beschreiben den spirituellen Weg eines Zen-Schiilers.

Doch wonach sucht ein Zen-Schiler, was will er erreichen? Er

15



will erkennen, wer er wirklich ist und welchen Sinn sein Leben
hat. In der ganzen Menschheitsgeschichte ging es immer um die-
se Fragen: Warum sind wir Menschen hier auf Erden, welchen
Sinn hat unser Leben angesichts der wenigen Jahre, die wir hier
auf dieser Welt verbringen? Dabei spielte immer das Verhiltnis
von Geistigem und Materiellem die entscheidende Rolle. Im Zen
wird dieses Verhiltnis mit Leere und Form beschrieben. Erleben
wir Menschen die Einheit von Form und Leere, die Einheit von
Unendlichem und Endlichem, erfahren wir dies als die grofie Be-
freiung. So ist es die grofle Sehnsucht im Zen, diese Einheit zu
erkennen.

In den Ochsenbildern wird nun diese Suche nach der Einheit
von Form und Leere beschrieben. Es wird davon erzihlt, dass
ein Hirte sich aufmacht, die Leere, seinen Ochsen, zu finden. Da
das Geistige keine Substanz hat und keine eigenstandige Entitat
besitzt, ist das Unterfangen, es zu finden, eine riesige Herausfor-
derung fiir uns Menschen. Uns bleibt ja nur das Materielle, wo
wir suchen kénnen, und das erscheint unserem dufleren Auge so
widerspriichlich. So muss der Hirte sich ganz und gar auf das Le-
ben mit all seinen Formen einlassen, um darin das wahre Sein
zu erfahren. Erkennen wir dieses wahre Sein in seiner konkreten
Form, wird dies im Zen als Erwachen bezeichnet. In dem Mo-
ment stehen sich Materielles und Geistiges nicht mehr gegeniiber,
sondern das Materielle, die Form, wird als Vollzug des Geistigen,
der Leere, erlebt.

Dabei geht es immer um ein Erleben, nicht um ein Denken.
Ein Erleben verandert uns zutiefst. Es gibt uns ein Wissen, das
wirklich ganzheitlich in uns wirkt. Es verwandelt unsere ganze
Daseinsweise. In dem Erleben der Einheit von Form und Leere

16st sich mein isoliertes Ich auf. Es wird ebenso als eine verging-

16



liche Form, in der sich die Leere ausdriickt, erkannt, vergleich-
bar den Wolken am Himmel. Das Kriterium dafiir, ob wir wirk-
lich diese Einheit erleben und nicht nur denken, zeigt sich darin,
wie wir in der Welt stehen. Im Erleben der Einheit wird in uns
eine Energie freigesetzt, die bestimmt ist von Mitgefiihl, von Lie-
be und Ehrfurcht. Achtsamkeit erfasst unser Handeln und eine

tiefe Einsicht in die Zusammenhiange der Welt.

EINHEIT IM AUGENBLICK
Da das Geistige, sprich die Leere, sich in allen Formen ausdriickt,
die Form sich jedoch als instabil, ja im Grunde genommen als
nicht existent erweist — hétten wir Augen, die Atome sehen kénn-
ten, wire dies fiir uns ganz selbstverstindlich -, ist die Leere die
wahre Natur allen Seins. Der Ochse steht daher nicht nur fiir die
Leere, er ist auch das Bild fiir das wahre selbst alles Seins und da-
mit fiir unsere eigene wahre Natur. Der Hirte steht fiir uns Men-
schen, der sein wahres Selbst scheinbar verloren hat. Die Och-
senbilder schildern die Suche des Hirten nach sich selbst und das
Finden seiner wahren Natur. Dieses Selbst ist jedoch nichts Fes-
tes, es hat keine Substanz, keine eigenstandige Entitét. In vielen
Gedichten wird es als Mond dargestellt, der sich in allen Wassern
spiegelt, doch nicht zu fassen ist. Dieses Selbst ist der unendliche,
alles umfassende Geist. Er ldsst sich immer nur im Augenblick er-
leben. Er kann nicht gedacht, nicht definiert werden und doch ist
er in allem zu erfahren. Sogar unser kleiner verwirrter Geist, der
uns vorgaukelt, getrennt, verlassen und einsam zu sein, entpuppt
sich als ein Ausdruck dieses einen Selbst. Erliegen wir dem Ge-
fithl, getrennt von diesem Einen Sein zu sein, sind wir verstrickt

in Illusionen.

17



EIN STUFENWEG

Die Ochsenbilder spiegeln den Weg aus diesen Illusionen. Auf
den ersten Blick erscheinen sie wie ein Stufenweg. Beginnend
mit der Verzweiflung dariiber, sich selbst verloren zu haben, und
dem schrittweisen Wiederfinden seines wahren Selbst. Dieser
Eindruck tduscht. Die Bilder sind nicht linear zu verstehen, aus-
gehend von einem Anfang bis hin zu einem Endpunkt, anhand
derer man ablesen kann, auf welcher Stufe man gerade auf seinem
spirituellen Weg steht. Unsere wahre Natur, dieser allumfassende
Geist, ist immer schon vollkommen da, er kann nicht erarbeitet
werden. Jedes Bild zeigt daher eine bestimmte Perspektive die-
ses Selbst, als Verstrickung, als Kampf, als ein Sich-Finden, als
Erwachen. Als grofles Erwachen wird im Zen diese Erfahrung
bezeichnet, die uns alles als Eines erkennen lasst, nichts von-
einander getrennt. Dieses Erleben kann nicht gedacht, geschwei-
ge denn beschrieben werden. Worte sind ja selbst ein Ausdruck
dieses Selbst. Sie konnen ein Erleben beschreiben, es jedoch nie
erfassen. Sich an einem Feuer zu brennen ist ein Erleben, das
auch mit den eindrucksvollsten Worten nicht beschrieben wer-
den kann. Ein Erleben verdndert uns auch zutiefst. Es gibt uns
ein Wissen, das wirklich ganzheitlich in uns lebt. So ist auch die
Erfahrung dieses wahren Selbst nicht nur ein neuer Gedanke, mit
dem ich jetzt die Welt betrachte, sondern sie verwandelt unser
Leben. Durch dieses Erleben der Einheit 18st sich mein isoliertes
Ich auf, ich werde mit allem eins. Das Kriterium, dass wir dieses
Einssein wirklich erlebt haben und nicht nur denken, zeigt sich in
einem grofien Verstdndnis der Welt. Mitgefiihl erfasst uns, Liebe
und Ehrfurcht erfiillen uns, unser Handeln ist durchdrungen von
Achtsamkeit und tiefer Einsicht.

18



DER DICHTER UND DER HIRTE

Die Ochsenbilder zeugen davon, dass ihr Autor die Verzweiflung
kannte, sich im Leben verirrt zu haben, er wusste von der bren-
nenden Sehnsucht nach Gliick und der Erfiillung seines Lebens.
Er durchlebte die Schwierigkeiten und den Schmerz auf der
Suche danach. Immer und immer wieder erfuhr er, wie er im Au-
en in all den unendlich vielen Ablenkungen die Befriedigung
suchte, begierig nach Gliick. Gleichzeitig wurde er auch unent-
wegt von der Verginglichkeit seiner Begehrlichkeiten enttauscht.
Die Heftigkeit seiner Gefiihle dartiber, die Wut und der Zorn ris-
sen ihn entzwei. Er wurde von Sorgen und Angsten geplagt. Er
spiirte, wie schnell er von seinen Illusionen umgarnt, wie er in sie
verstrickt war und wie sie ihn zu ersticken drohten. So machte
er sich auf den Weg. Er merkte schon bald: Solange er im Auflen
sucht, wird er zu keinem Ende kommen. Auf die Dinge da drau-
Blen kann er nicht bauen, sie sind zu unzuverldssig. Sein Weg
fithrt in sein Inneres, fithrt ihn in sein Herz.

So wie Meister Gantd dies seinem Mitbruder Seppd bei einem
Ausflug klarmachte.

Beide waren Schiiler des beriihmten Meister Tokusan und leb-

ten im 9. Jahrhundert im Alten China.

Eines Tages waren Gantd und Sepp6 unterwegs, als sie
von einem Schneesturm iiberrascht wurden. Sie fanden
in der Berghiitte Gozanten Unterschlupf und wurden
dort eingeschneit, sodass sie einige Tage in der Hiitte ver-
bringen mussten. Wihrend dieser Zeit des Wartens gab
sich Sepp0 eifrig von morgens bis abends der Zazen-
Ubung hin. Ganto hingegen streckte sich entspannt auf
dem Lager aus und schlief die meiste Zeit des Tages. Er

19



