
Doris Zölls
Disziplin als Anfang





Doris Zölls

DISZ I PL I N  
A L S  A N FA NG

Der Zen-Weg  
zur Liebe

Kösel



Der Verlag weist ausdrücklich darauf hin, dass im Text enthaltene externe Links  
vom Verlag nur bis zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung eingesehen werden 

konnten. Auf spätere Veränderungen hat der Verlag keinerlei Einfluss.  
Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

Copyright © 2018 Kösel-Verlag, München, 
in der Verlagsgruppe Random House GmbH, 

Neumarkter Str. 28, 81673 München
Umschlag: Weiss Werkstatt, München

Umschlagmotiv: © gettyimages / Trineette Reed / Bild Nr. 532032433
Ochsenbilder: Looking for the Ox von Tenshō Shūbun,  

https://commons.wikimedia.org
Satz: Greiner & Reichel GmbH, Köln

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

ISBN 978-3-466-37199-0
www.koesel.de

 Dieses Buch ist auch als E-Book erhältlich.



I N H A LT

Disziplin üben heißt lernen und verstehen  7
Die Zen-Geschichte vom Ochsen und seinem Hirten  15

1. Bild – Im Dickicht der Gedanken  27
Getrieben von der wilden Suche nach 
immer mehr  27
Dem ungezähmten Angstmacher begegnen  29

2. Bild – Spiegelungen aushalten  43
Widerstand erschöpft  43
Wenn kein Gedanke den Spiegel trübt  45

3. Bild – Umdenken und Erwachen  61
Selbstbeschränkung durch alles wissen, 
benennen und ordnen  61
Kraft aus der Offenheit ins Ungewisse  67

4. Bild – Staunen  83
Das Außen ist das Spiegelbild des Innen  83
Durchhalten lohnt sich  88

5. Bild – Ein Augenblick kennt weder 
Zeit noch Raum  95
Dein Geist ist ein Verführer  95
Üben mit sanfter Beständigkeit  100



6. Bild – Gelassenheit  107
Mit »Wozu« und »Warum« landen wir im  
Graben  107
Den Ochsen reiten – klar sein – Kraft gewinnen  109

7. Bild – Auf dem Weg zur Liebe  119
Durch Konzentration zur Energie  119
Disziplin ist bereits das Ziel  127

8. Bild – Im Augenblick sein wie der 
Schnee am heissen Herd  133
Der Hirte wird zum Ochsen und ist wirklich 
wach  133
Ein ruhiges Herz führt zu mitfühlendem und  
liebendem Wissen  135

9. Bild – Frei von Absicht und Wollen  149
Das Ende der Bewertungen führt zu wahrem 
Erfülltsein  149
Rot ist rot oder die Dinge sind, wie sie sind  151

10. Bild – Das Wunder des Lächelns 
beim Üben  163
Der Weg liegt immer unter deinen Füßen  163
Erleuchtung ist immer da – auch beim Üben  164

Die Zehn Ochsenbilder von Kuoan Shyuan  180

Anmerkungen  190



7

Disziplin üben heisst Lernen  
und Verstehen

Wach auf, sagt Zen, erfahre dein Denken, Fühlen und Handeln 
als leer und substanzlos. Nur so verlieren sie ihre Macht über uns.

Diese Wachheit will geübt sein. Sie ist zwar nicht eine Fähig-
keit, die wir uns von außen her aneignen müssten. Uns ist allen 
der Bodhisattvageist, der Geist des Erwachens, zu eigen. Bei den 
meisten von uns ist er jedoch verschüttet. Ihn freizulegen, bedarf 
der Disziplin, die sich als Durchhaltevermögen, Mut und Kraft 
zeigt. 

Disziplin neu verstanden
Über Disziplin spricht man heute wenig, es hat einen sehr negati-
ven Beigeschmack. Sie wird als Unterdrückung, als Gängelei ange-
sehen, als Fremdbestimmung, Gehorsam, als eine Unterordnung 
unter eine Autorität oder Regeln, die freiwillig geschehen kann, 
doch meist erzwungen wird. Unter Disziplin fällt auch die Selbst-
disziplin, die als Selbstbeherrschung verstanden wird, als ein kon-
trolliertes Verhalten, das große Anstrengung erfordert, um seine 
angestrebten Ziele erreichen zu können. In beiden Bedeutungen 
klingt ein sehr negativer Zug mit. Schon die Worte Beherrschung 
oder Gehorsam lassen uns an Unfreiheit und Zwang denken, die 
den Menschen in seiner Entfaltung eher behindern als fördern. 

Ich möchte der Disziplin gerne einen neuen Stellenwert geben. 
Für mich war und ist Disziplin eine große Hilfe, gesund und 

zufrieden durchs Leben zu gehen. 



8

Ursprünglich kommt das Wort Disziplin von dem lateini-
schen Wort disciplina und wird mit Lehre oder Schule über-
setzt. Sowohl eine Lehre wie die Schule gehen meines Erachtens 
nicht zwangsweise mit Beherrschung und Unterordnung einher. 
Schule kann ein Ort sein, an dem wir die Möglichkeit haben, für 
unser Leben zu lernen, wo wir Wissen über das Leben vermittelt 
bekommen. Geht es bei Disziplin um die Lehre des Lebens kann 
das ganze Leben für uns eine Schule, ein Feld des Lernens und 
Verstehens sein. Dass Menschen in der Geschichte Machtstruk-
turen aufgebaut haben und es noch immer machen, mit denen 
sie andere beherrschen oder willkürlich Gehorsam einfordern 
und dies dann mit Disziplin beschreiben, ist meines Erachtens 
eine Fehlinterpretation des Wortes Disziplin. Mich vom Leben 
inspirieren und schulen zu lassen, mich den Gesetzen des Lebens 
zu stellen und ihnen gerecht zu werden, ist für mich Disziplin. 
Dazu gehört, dass ich das Leben beobachte, es erkunde, hinein-
spüre, was es von mir fordert, damit ich glücklich und zufrie-
den sein kann. Selbstdisziplin hat für mich daher nichts damit 
zu tun, mich selbst zu knechten und zu kontrollieren. Selbstdis-
ziplin ist für mich: mich ganzheitlich, sprich mit Körper, Geist 
und Seele in den Dienst des Lebens zu stellen, dem Leben ge-
recht zu werden. Dass dies meinem Trägheitsprinzip und meinen 
Trieben oft entgegensteht, ist ganz natürlich. Doch gerade durch 
Selbstdisziplin ist es möglich, diesem »inneren Schweinehund« 
nicht das Feld zu überlassen, der mich und meine Mitmenschen 
stets frustriert und unzufrieden zurücklässt, wenn wir ihm ge-
folgt sind.

Ich möchte aus meinem persönlichen Leben dafür ein Beispiel 
geben:

Ich hatte schon in jungen Jahren körperliche Beschwerden, 



9

die von mir täglich Körperübungen verlangten. Ließ ich sie weg, 
tauchten sehr schnell wieder Schmerzen auf. Mein Körper, mein 
Leben gaben mir die Aufgabe auf, täglich zu üben. Freunde und 
Geschwister bemitleideten mich, dass ich jeden Tag die Kraft 
und das Durchhaltevermögen aufbringen musste, zu üben und 
mich nicht einfach mal gehen lassen zu können. Heute nach fast 
50 Jahren klagen sie, dass sie nicht so selbstdiszipliniert waren, 
für ihren Körper mehr zu tun. 

Natürlich gab es Zeiten, wo es mir schwerfiel, meine Übun-
gen auszuführen, doch die bevorstehenden Schmerzen waren für 
mich die Motivation, zu üben. Die Schmerzen haben mich be-
herrscht, nicht die tägliche Praxis, sie gaben mir Mut, Ausdauer 
und Kraft. 

Kraft aus der Übung
Wie oft jammern Erwachsene darüber, dass sie nicht die Kraft 
hatten, als Jugendliche ein Instrument zu erlernen. Ihnen hatte 
das Durchhaltevermögen gefehlt, was sie später sehr bereuten.

Es gibt eine breit angelegte Studie1, die herausfand, dass Men-
schen, die in der Kindheit Selbstdisziplin erlernt haben, Gewis-
senhaftigkeit und Ausdauer entwickelten. Diese wiederum haben 
einen starken Einfluss auf spätere Erfolge, materiellen Wohl-
stand, Gesundheit und auch Zufriedenheit. 

Es geht für mich nicht darum, mit einer regelmäßigen Übung 
wie Zazen Herrschaft auszuüben, weder über mich noch über 
andere, sondern es geht darum, die Kraft, die aus dieser Übung 
heraus entsteht, in den Vordergrund zu stellen. Sie ist die Moti-
vation, sich in seinem Leben zu einer regelmäßigen Übung zu dis-
ziplinieren.

Im Zen werden wir Schüler des Lebens. Wir üben uns auf der 



10

einen Seite, in die große Stille einzutauchen. Sie schenkt uns Zu-
friedenheit, wir können spüren, wie ein Glücksgefühl in uns auf-
steigt, wir uns erfüllt und voll-kommen erfahren. Nur einen Zip-
fel dieser Stille zu erhaschen kann schon Motivation genug sein, 
die Praxis beständig aufrechtzuerhalten. Da sie unserem norma-
len, umherspringenden Geist jedoch so fremd und auch zuwider 
ist, braucht es unentwegt die Motivation, dranzubleiben. Ich habe 
bewusst das Wort Motivation gewählt, um aufzuzeigen, dass Dis-
ziplin keine Unterdrückung ist. Bei einer Sache zu bleiben ist be-
friedigend. Ständig abgelenkt zu sein macht unruhig und unzu-
frieden.

Schaue ich Kindern beim Spielen zu, erlebe ich immer wieder, 
wie gerne sie tätig sind. Sie sind so neugierig auf die Welt, wol-
len alles lernen, alles erkunden. Manche Kinder können so in ihr 
Spiel vertieft sein, dass sie nicht mehr aufhören können. Das Spiel 
trägt so viel Motivation in sich, dass sie ohne Schwierigkeiten die 
Disziplin aufbringen, das Spiel mit all seinen Anstrengungen zu 
Ende zu führen und es immer, immer wieder zu spielen. Würde 
man sie aus dem Spiel herausreißen und ihnen unentwegt ein an-
deres Spiel anbieten, was leider manche Erwachsene machen, da 
es für sie selbst schwer ist, länger bei einer Sache zu verweilen, 
wären diese Kinder unglücklich und unzufrieden. Normaler-
weise jedoch unterstützt man solche Kinder in ihrer anhaltenden 
Aufmerksamkeit und stört sie nicht. Manchen Kindern fehlt die-
se Kraft der anhaltenden Aufmerksamkeit. Dann wird man ihnen 
durch Motivation helfen, ihre Aufmerksamkeit zu steigern, damit 
sie nicht von einer Sache zur anderen springen und unzufrieden 
sind. Wir unterstützen sie, Ausdauer und Durchhaltevermögen 
aufzubauen, da wir erleben, dass sie damit zufriedener und er-
füllter sind.



11

Es geht bei Selbstdisziplin um die Fähigkeit, seine Aufmerk-
samkeit nicht unentwegt umherschweifen zu lassen, sondern be-
wusst bei einer Sache bleiben zu können. Diese Kraft brauchen 
wir auch im Umgang mit unseren Trieben. Ihnen nachzugeben 
und sie auszuleben, schadet uns und unseren Mitmenschen. Sie 
in eine kreative Kraft umzuwandeln bedarf der Disziplin, um von 
ihnen nicht beherrscht zu werden. 

Auf das Leben hören
Disziplin ist weder blinder Gehorsam noch rücksichtslose Be-
herrschung. Sie ist ein Hören auf das, was das Leben für uns be-
reithält, und sich davon nicht ständig abbringen zu lassen. Sie 
ist die Kraft, bei einer Sache zu bleiben. Natürlich erfordert dies 
eine stabile Aufmerksamkeit, die wir üben müssen. Unser Geist 
rutscht lieber unentwegt ins Unbewusste. Disziplin ist, sich wach-
zurütteln, was manchmal als anstrengend erlebt wird, doch An-
strengung ist nicht negativ. Jeder, der einen Berg besteigen will, 
nimmt diese Anstrengung gerne auf sich. Manchmal ist die An-
forderung groß und dann darf man nicht verzagen und aufgeben. 
Natürlich kostet dies Überwindung, denn die Unbewusstheit und 
Trägheit, der Wunsch, es bequem zu haben, seinen Begierden 
nachzugehen, zerren an uns. Spüren wir jedoch in den Moment 
hinein, wie enttäuscht wir sind, wenn wir dem nachgegeben ha-
ben, sind sie es, die uns beherrschen, und nicht Disziplin, die uns 
Kraft gibt. Blinder Gehorsam ist, an seine Geistesgifte2 gefesselt 
zu sein, sie beherrschen uns. Disziplin dagegen befreit uns von 
ihnen, sie lehrt uns das Leben. 

Als Kind war ich oft und gerne Schlittenfahren. Wir fuhren so 
lange, bis es fast dunkel war. Jetzt mussten wir noch nach Hause 
laufen, wir waren völlig erschöpft. Während wir Schlitten fuhren, 



12

hatten wir es nicht gemerkt, aber jetzt beim Nachhauseweg war 
jeder Schritt mühsam. Am liebsten hätte man sich in den nächs-
ten Schneehaufen fallen lassen und wäre dort selig eingeschlafen. 
Man wusste genau, dieser Wunsch ist Irrsinn, und so brachten 
wir die letzten Kräfte auf, uns nach Hause zu schleppen. Die Dis-
ziplin rettete uns das Leben.

Es gibt so viele Situationen, in denen wir unserem widerstre-
benden Geist gerne folgen würden, das Wissen jedoch, wohin es 
führt, hält einen ab. Zen zeigt uns auf, wohin es führt, wenn wir 
unseren zweifelnden und vergleichenden Gedanken folgen, wie 
wir uns verlieren, wenn wir diesem Ego nachgeben, das uns un-
entwegt einflüstert, sich in den Schneehaufen fallen zu lassen.

Das Leben kennenzulernen, zu erkennen, dass es nicht vor-
hat, uns zu quälen, sondern uns die Fähigkeit mitgegeben hat, 
zufrieden und glücklich zu sein, ist Motivation und gibt mir die 
Kraft, auch gegen meine Trägheit, meine Wut, meine Gier, mei-
nen Stolz, meinen Neid und meine Unzufriedenheit anzugehen. 
Sie alle entschlüpfen der Unwissenheit über das Leben. 

Diese Unkenntnis kann ich nicht durch andere Denkmodel-
le austauschen. Was Leben ist, muss ich ganzheitlich erfahren, 
damit es trägt, auch in schwierigen Situationen. In die Strom-
schnellen des Lebens zu springen und sie mit aller Kraft zu 
durchschwimmen ist Zen. Die Erfahrung, nicht unterzugehen, 
lehrt mich das Leben. Dafür braucht es Ausdauer, Durchhalte-
vermögen, Kraft und Mut, es bedarf der Disziplin. Sie ist wie das 
Schwimmen, das mir hilft, über Wasser zu bleiben, sie hilft mir, 
die Wellen des Lebens zu reiten. 

Anhand der Zehn Ochsenbilder möchte ich dieses Wellen
reiten des Lebens vorstellen. Sie beschreiben die Praxis des Zen-
Weges.



13

In diesem Buch soll es jedoch neben der Disziplin auch um 
Liebe gehen. Liebe als die Erfüllung des Menschen, als Dynamik 
des Lebens. In den Ochsenbildern wird immer davon gespro-
chen, dass wir nach dem Sinn des Lebens fragen, uns selbst, unser 
wahres Wesen suchen, das uns zufrieden sein lässt. Das Finden 
meiner wahren Natur ist das Erleben, nach Hause gekommen zu 
sein. Anders ausgedrückt ist es die tiefe Einsicht, ganz und gar 
geborgen zu sein in der Welt, wo es immer wieder Ablehnung 
und Ausgrenzung gibt. Es ist die Erfahrung, geliebt, gesehen und 
angenommen zu sein. Rainer Maria Rilke hat über die Liebe ge-
schrieben:

»Es gibt nur die Liebe. Die Leute haben, wie so vieles 
andere, auch die Stellung der Liebe im Leben miss-
verstanden, sie haben sie zu Spiel und Vergnügen 
gemacht, weil sie meinten, dass Spiel und Vergnügen 
seliger denn Arbeit sei; es gibt aber nichts Glücklicheres 
als die Arbeit, und Liebe, gerade weil sie das äußerste 
Glück ist, kann nichts anderes als Arbeit sein. Wer also 
liebt, der muss versuchen, sich zu benehmen, als ob er 
eine große Arbeit hätte: er muss viel allein sein und in 
sich gehen und sich zusammenfassen und sich festhalten; 
er muss arbeiten; er muss etwas werden.«

Diese Zeilen lassen die beiden Aspekte, die im Titel dieses Bu-
ches erst einmal als Gegensätze erscheinen, nämlich Disziplin 
und Liebe, zusammenwachsen. Liebe, obwohl wir sie als unser 
ureigenstes Wesen erfahren können, ist uns vielfach so fern, er-
scheint uns unerreichbar, und wie oft bleibt sie unerfüllt. Wenn 
Rilke davon spricht, dass es Arbeit braucht, sie zu entfalten, 



14

drückt er genau das aus, was unser Gedichtzyklus als den Weg 
zu sich selbst aufzeigt. Sich selbst verloren zu haben, mündet in 
die Verzweiflung an sich selbst. Wie sollte ich mich annehmen, 
mich selbst lieben können, ohne an meiner Unzulänglichkeit zu 
scheitern? Erst durch die Liebe zu sich selbst, durch die Hingabe 
an das Leben, kann sich die Liebe zu allen anderen Wesen gestal-
ten. Im Zen wird viel von der radikalen Akzeptanz gesprochen, 
die wir allen Wesen gegenüber entfalten sollen. Diese Annahme 
ist kein neutrales Gefühl. Wir erleben sie als eine tiefe Empfin-
dung von Verstehen, als Vergebung, als eine tiefe Liebe. Liebe 
umfasst Mitfühlen, sie verbindet Getrenntes, versteht Unfass-
bares. Sie geht über Mögen und Nicht-Mögen weit hinaus. Sie ist 
die radikale Akzeptanz, sie ist das Durchschneiden aller Gegen-
sätze, sie unterscheidet nicht und trennt nicht, baut nirgendwo 
eine Grenze auf. Sie gibt sich jedem Augenblick hin und birgt 
in sich Segen und Glück für alle Wesen. Liebe ist unser wahres 
Selbst. Und doch wissen wir nicht, was Liebe ist. Sie hat unend-
liche Seiten. Sie ist nie das, was wir glauben, was sie sein soll. Sie 
ist frei von meinen Vorstellungen. Mir erzählte einst eine Mutter, 
deren Tochter heroinsüchtig war, was sie auf diesem Weg durch-
gemacht hatte. Die Beratungsstelle sagte ihr, sie dürfe ihr Kind 
nie wieder bei sich aufnehmen. Eines Tages, es war Winter, stand 
ihr Kind vor der Tür, blau gefroren in einem Sommerkleid und 
bat: »Bitte, Mutter, nimm mich auf.« Sie schloss die Tür. Sie sah 
aus dem Fenster und sah ihr Kind im Schneetreiben. Die Mutter 
beschrieb ihr Erleben als inneren Tod. Die Tochter machte nach 
diesem Ereignis eine Therapie und konnte genesen. Dieser Akt 
der Liebe der Mutter war ganz und gar kein erhebendes Gefühl, 
keine Romanze, keine Absicht. Ihre Liebe zeigte sich im Sterben 
ihrer selbst, im Sterben all ihrer Muttergefühle. Wir wissen auch 



15

nicht, ob dies immer der rechte Weg ist, wir wissen so wenig, was 
die Liebe von uns in einem Moment fordert, denn Liebe hat we-
der mit Gefühl noch mit Verstand zu tun. Liebe ist die radikale 
Hingabe an das, was das Leben gerade in mir lebt, ohne zu wis-
sen, ob ich gewinne oder verliere, ob ich lebe oder sterbe. 

Die Ochsenbilder führen uns auf diesen Weg, zeigen uns, wel-
che Schritte dafür notwendig sind, welche Hürden und Gefahren 
wir auf uns nehmen sollten, ohne vorzuschreiben, was wir tun 
müssen. Sie zeigen den Weg, uns der Offenheit des Lebens hin-
zugeben, ohne zu wissen, wohin unser Weg geht.

Die Zen-Geschichte vom Ochsen  
und seinem Hirten

Die Ochsenbilder, die mir in diesem Buch als Grundlage dienen, 
um den Zen-Weg darzustellen, gehen auf Meister Kuoan Shyuan 
zurück und entstanden etwa um 1150. Auch wenn das Origi-
nal verschollen ist, finden sich die Bilder mit ihren Gedichten 
in den unterschiedlichsten Versionen heute wieder. Zu den be-
liebtesten Ausführungen in Japan zählen die Drucke des Hanga-
Holzschneider Tokuriki Tomikichiro (1902–1999). Im Westen 
wurde die Übersetzung von D. T. Suzuki berühmt, die mit Illus-
trationen des Priesters Shubun aus dem 15. Jahrhundert versehen 
sind.

Die Suche nach dem Sinn des Lebens
Die Bilder, entlehnt aus der Natur und der bäuerlichen Umge-
bung, beschreiben den spirituellen Weg eines Zen-Schülers. 
Doch wonach sucht ein Zen-Schüler, was will er erreichen? Er 



16

will erkennen, wer er wirklich ist und welchen Sinn sein Leben 
hat. In der ganzen Menschheitsgeschichte ging es immer um die-
se Fragen: Warum sind wir Menschen hier auf Erden, welchen 
Sinn hat unser Leben angesichts der wenigen Jahre, die wir hier 
auf dieser Welt verbringen? Dabei spielte immer das Verhältnis 
von Geistigem und Materiellem die entscheidende Rolle. Im Zen 
wird dieses Verhältnis mit Leere und Form beschrieben. Erleben 
wir Menschen die Einheit von Form und Leere, die Einheit von 
Unendlichem und Endlichem, erfahren wir dies als die große Be-
freiung. So ist es die große Sehnsucht im Zen, diese Einheit zu 
erkennen. 

In den Ochsenbildern wird nun diese Suche nach der Einheit 
von Form und Leere beschrieben. Es wird davon erzählt, dass 
ein Hirte sich aufmacht, die Leere, seinen Ochsen, zu finden. Da 
das Geistige keine Substanz hat und keine eigenständige Entität 
besitzt, ist das Unterfangen, es zu finden, eine riesige Herausfor
derung für uns Menschen. Uns bleibt ja nur das Materielle, wo 
wir suchen können, und das erscheint unserem äußeren Auge so 
widersprüchlich. So muss der Hirte sich ganz und gar auf das Le-
ben mit all seinen Formen einlassen, um darin das wahre Sein 
zu erfahren. Erkennen wir dieses wahre Sein in seiner konkreten 
Form, wird dies im Zen als Erwachen bezeichnet. In dem Mo-
ment stehen sich Materielles und Geistiges nicht mehr gegenüber, 
sondern das Materielle, die Form, wird als Vollzug des Geistigen, 
der Leere, erlebt.

Dabei geht es immer um ein Erleben, nicht um ein Denken. 
Ein Erleben verändert uns zutiefst. Es gibt uns ein Wissen, das 
wirklich ganzheitlich in uns wirkt. Es verwandelt unsere ganze 
Daseinsweise. In dem Erleben der Einheit von Form und Leere 
löst sich mein isoliertes Ich auf. Es wird ebenso als eine vergäng-



17

liche Form, in der sich die Leere ausdrückt, erkannt, vergleich-
bar den Wolken am Himmel. Das Kriterium dafür, ob wir wirk-
lich diese Einheit erleben und nicht nur denken, zeigt sich darin, 
wie wir in der Welt stehen. Im Erleben der Einheit wird in uns 
eine Energie freigesetzt, die bestimmt ist von Mitgefühl, von Lie-
be und Ehrfurcht. Achtsamkeit erfasst unser Handeln und eine 
tiefe Einsicht in die Zusammenhänge der Welt.

Einheit im Augenblick
Da das Geistige, sprich die Leere, sich in allen Formen ausdrückt, 
die Form sich jedoch als instabil, ja im Grunde genommen als 
nicht existent erweist – hätten wir Augen, die Atome sehen könn-
ten, wäre dies für uns ganz selbstverständlich –, ist die Leere die 
wahre Natur allen Seins. Der Ochse steht daher nicht nur für die 
Leere, er ist auch das Bild für das wahre selbst alles Seins und da-
mit für unsere eigene wahre Natur. Der Hirte steht für uns Men-
schen, der sein wahres Selbst scheinbar verloren hat. Die Och-
senbilder schildern die Suche des Hirten nach sich selbst und das 
Finden seiner wahren Natur. Dieses Selbst ist jedoch nichts Fes-
tes, es hat keine Substanz, keine eigenständige Entität. In vielen 
Gedichten wird es als Mond dargestellt, der sich in allen Wassern 
spiegelt, doch nicht zu fassen ist. Dieses Selbst ist der unendliche, 
alles umfassende Geist. Er lässt sich immer nur im Augenblick er
leben. Er kann nicht gedacht, nicht definiert werden und doch ist 
er in allem zu erfahren. Sogar unser kleiner verwirrter Geist, der 
uns vorgaukelt, getrennt, verlassen und einsam zu sein, entpuppt 
sich als ein Ausdruck dieses einen Selbst. Erliegen wir dem Ge-
fühl, getrennt von diesem Einen Sein zu sein, sind wir verstrickt 
in Illusionen. 



18

Ein Stufenweg
Die Ochsenbilder spiegeln den Weg aus diesen Illusionen. Auf 
den ersten Blick erscheinen sie wie ein Stufenweg. Beginnend 
mit der Verzweiflung darüber, sich selbst verloren zu haben, und 
dem schrittweisen Wiederfinden seines wahren Selbst. Dieser 
Eindruck täuscht. Die Bilder sind nicht linear zu verstehen, aus-
gehend von einem Anfang bis hin zu einem Endpunkt, anhand 
derer man ablesen kann, auf welcher Stufe man gerade auf seinem 
spirituellen Weg steht. Unsere wahre Natur, dieser allumfassende 
Geist, ist immer schon vollkommen da, er kann nicht erarbeitet 
werden. Jedes Bild zeigt daher eine bestimmte Perspektive die-
ses Selbst, als Verstrickung, als Kampf, als ein Sich-Finden, als 
Erwachen. Als großes Erwachen wird im Zen diese Erfahrung 
bezeichnet, die uns alles als Eines erkennen lässt, nichts von-
einander getrennt. Dieses Erleben kann nicht gedacht, geschwei-
ge denn beschrieben werden. Worte sind ja selbst ein Ausdruck 
dieses Selbst. Sie können ein Erleben beschreiben, es jedoch nie 
erfassen. Sich an einem Feuer zu brennen ist ein Erleben, das 
auch mit den eindrucksvollsten Worten nicht beschrieben wer-
den kann. Ein Erleben verändert uns auch zutiefst. Es gibt uns 
ein Wissen, das wirklich ganzheitlich in uns lebt. So ist auch die 
Erfahrung dieses wahren Selbst nicht nur ein neuer Gedanke, mit 
dem ich jetzt die Welt betrachte, sondern sie verwandelt unser 
Leben. Durch dieses Erleben der Einheit löst sich mein isoliertes 
Ich auf, ich werde mit allem eins. Das Kriterium, dass wir dieses 
Einssein wirklich erlebt haben und nicht nur denken, zeigt sich in 
einem großen Verständnis der Welt. Mitgefühl erfasst uns, Liebe 
und Ehrfurcht erfüllen uns, unser Handeln ist durchdrungen von 
Achtsamkeit und tiefer Einsicht.



19

Der Dichter und der Hirte
Die Ochsenbilder zeugen davon, dass ihr Autor die Verzweiflung 
kannte, sich im Leben verirrt zu haben, er wusste von der bren-
nenden Sehnsucht nach Glück und der Erfüllung seines Lebens. 
Er durchlebte die Schwierigkeiten und den Schmerz auf der 
Suche danach. Immer und immer wieder erfuhr er, wie er im Au-
ßen in all den unendlich vielen Ablenkungen die Befriedigung 
suchte, begierig nach Glück. Gleichzeitig wurde er auch unent-
wegt von der Vergänglichkeit seiner Begehrlichkeiten enttäuscht. 
Die Heftigkeit seiner Gefühle darüber, die Wut und der Zorn ris-
sen ihn entzwei. Er wurde von Sorgen und Ängsten geplagt. Er 
spürte, wie schnell er von seinen Illusionen umgarnt, wie er in sie 
verstrickt war und wie sie ihn zu ersticken drohten. So machte 
er sich auf den Weg. Er merkte schon bald: Solange er im Außen 
sucht, wird er zu keinem Ende kommen. Auf die Dinge da drau-
ßen kann er nicht bauen, sie sind zu unzuverlässig. Sein Weg 
führt in sein Inneres, führt ihn in sein Herz.

So wie Meister Gantô dies seinem Mitbruder Seppô bei einem 
Ausflug klarmachte.

Beide waren Schüler des berühmten Meister Tokusan und leb-
ten im 9. Jahrhundert im Alten China. 

Eines Tages waren Gantô und Seppô unterwegs, als sie 
von einem Schneesturm überrascht wurden. Sie fanden 
in der Berghütte Gôzanten Unterschlupf und wurden 
dort eingeschneit, sodass sie einige Tage in der Hütte ver-
bringen mussten. Während dieser Zeit des Wartens gab 
sich Seppô eifrig von morgens bis abends der Zazen-
Übung hin. Gantô hingegen streckte sich entspannt auf 
dem Lager aus und schlief die meiste Zeit des Tages. Er 


