
1. Teil: 
Forschungsgeschichte des apodiktischen 
Rechts 
1. Teil: Forschungsgeschichte des apodiktischen Rechts 
 
 
 
 

I. Einleitung 
I. Einleitung 
 
Als Albrecht Alt im Jahre 1934 seine berühmte Studie „Die Ursprünge des 
israelitischen Rechts“ veröffentlichte1, war ihm sicher nicht bewusst, dass er 
damit eine Lawine lostreten würde, die bis heute nicht zum Stillstand ge-
kommen ist. Sie hat sich zwar breit ausgefächert und gleichzeitig verlang-
samt, aber in Bewegung ist sie immer noch. Die Diskussion ist noch nicht 
abgeschlossen und hat vor allem noch kein allgemein akzeptiertes Ergebnis 
erbracht. 
 Die von A. Alt vorgeschlagene Einteilung der biblischen Rechtsvorschriften 
in zwei große Gattungen, nämlich „Kasuistisches Recht“ und „Apodiktisches 
Recht“, lag voll im Trend der von H. Gunkel (1862–1932) angestoßenen 
neuen „Form- und Gattungsgeschichte“, zu dessen Schülern A. Alt gehörte.2 
Insbesondere seine Einordnung bestimmter Rechtssätze unter den von ihm 
eingeführten Begriff „Apodiktisches Recht“ fand von Beginn an größtes Inte-
resse, war zugleich aber auch Nährboden für fundamentalistische Spekula-
tionen3, glaubten doch viele, hier einen zwingenden Beleg für die besondere 
Stellung des israelitischen Rechts gefunden zu haben. Während das kasuisti-
sche Recht der langen Tradition des allgemeinen altorientalischen Rechts-
systems und den kanaanäischen Stadtstaaten zugeordnet werden konnte, 
schien das apodiktische Recht eine Größe zu sein, die nur im israelitischen 

                                                             
1 A. Alt, Die Ursprünge des israelitischen Rechts, Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel, 

Band I, 278–332. 
2 W. Härle u. H. Wagner, Theologenlexikon, 122. 
3 Vgl. H. J. Boecker, Recht und Gesetz, 167; G. Fohrer, Das sogenannte apodiktisch formulierte 

Recht, 50. 



12 1. Teil: Forschungsgeschichte des apodiktischen Rechts 

Rechtskreis anzutreffen war und Israels Einzigartigkeit belegen konnte. 
Reichte dieses Recht nicht weit in die Frühgeschichte Israels zurück, in eine – 
postulierte – Amphiktyonie oder gar in die Wüste? Hatte sich hier etwa 
direkt offenbartes „Gottesrecht“ erhalten? 
 Diese Diskussion hatte A. Alt insbesondere mit folgender Feststellung pro-
voziert: 

 
„Auf kanaanäische Herkunft deutet ja auch nicht das Mindeste in den apodikti-
schen Satzreihen hin, weder die Anschauungen, die aus ihnen sprechen, noch 
auch nur die allgemeinen Kulturverhältnisse, die sie voraussetzen. Alles in 
ihnen ist vielmehr volksgebunden israelitisch und gottgebunden jahwistisch, 
auch wo das in dem knappen Wortlaut keinen unmittelbaren Ausdruck findet.“ 
(I, 323) 
 

Also „volksgebunden israelitisch und gottgebunden jahwistisch“ sollte das 
apodiktische Recht sein. War es das wirklich? Immerhin war diese Feststel-
lung der vielleicht meistzitierte Satz A. Alts und schien bezüglich des apodik-
tischen Rechts auf einen „Edelstein der Einmaligkeit“ mit „direkter Offenba-
rungsqualität“ hinzudeuten.4  
 Wer nun auf die Idee kommen sollte, sich zunächst einmal einen allgemei-
nen Überblick über das israelitische Recht zu verschaffen, und glaubt, er 
könne dies in einer allgemeinen Rechtsgeschichte Israels tun, wird ent-
täuscht. Es gibt keine umfassende, durchgehende Darstellung des israeliti-
schen Rechts im Sinne einer allgemein anerkannten Rechtsgeschichte als 
einem Standardwerk, wie dies für andere Rechtsbereiche, z. B. das Römische 
Recht, selbstverständlich ist. Der Rechtshistoriker U. Wesel vermerkt hierzu:5 

 
„So wissen wir nicht, ob alle im Alten Testament beschriebenen Regeln in der 
Rechtswirksamkeit tatsächlich gegolten haben. Schließlich kommen die bisheri-
gen Rekonstruierungsversuche zum größten Teil aus der – jüdischen oder 
christlichen – Bibelexegese, die in erster Linie nicht rechtshistorisch interessiert 
war, sondern der Bestätigung theologischer Lehrmeinungen dienten. So erklärt 
sich, dass es bis heute keine einzige umfassende Darstellung des alten hebräi-
schen Rechts gibt, die rechtshistorischen Ansprüchen gerecht wird.“ 
 

Ein hartes, aber wohl zutreffendes Urteil. Etwas versöhnlicher ergänzt U. 
Wesel: 

 

                                                             
4 H. J. Boecker, Recht und Gesetz, 167. 
5 U. Wesel, Geschichte des Rechts, 104. 



I. Einleitung 13 

„Erst in letzter Zeit sind jüngere Theologen im deutschen Sprachbereich – an-
geregt durch Vorarbeiten von Albrecht Alt, Friedrich Horn und Reuven Yaron 
– dazu übergegangen, das ungeheure Material des Alten Testaments für eine 
moderne Sozial- und Rechtsgeschichte auszuwerten.“ 
 

Wenn U.Wesel dabei auf die nicht rechtshistorisch interessierten Bibelexe-
geten verweist, erwähnt er zugleich aber auch die „Rechtswirklichkeit“. Und 
dies ist m. E. der entscheidende Punkt. Was wissen wir eigentlich über die – 
tatsächliche – und historisch zuverlässige Geschichte des Rechts in Israel? 
Insbesondere über die Frühzeit liegen nur sehr wenige Informationen vor. 
Als Quellen haben wir nur die – historisch problematische – Bibel und die 
Archäologie. Beides reicht – bisher – nicht aus, ein geschlossenes, für einen 
Rechtshistoriker ausreichendes Bild zu entwerfen. Die biblischen Texte sind, 
historisch gesehen, „Tendenzschriften“, die erst entschlüsselt werden müs-
sen. So betitelt E. Otto seine „Gesammelten Studien“ zu rechtshistorischen 
Themen denn auch korrekterweise mit „Altorientalische und Biblische 
Rechtsgeschichte“6 und nicht etwa mit dem Begriff „Israelitische Rechtsge-
schichte“. Wer sollte eine solche auch schreiben? 
 Dabei ist dies aber nicht ein spezielles Problem der Rechtsgeschichte, son-
dern primär der Geschichte Israels überhaupt. Wie soll sich ein Rechtshisto-
riker zurechtfinden, wenn ihm die Allgemein-Historiker keinen gesicherten 
Rahmen für sein Spezialgebiet, die Rechtsgeschichte, bieten? Die „Geschichte 
Israels“ ist eines der umstrittensten Themen im vorliegenden Bereich. E. Otto 
führt hierzu aus: 

 
„Wer vor der Aufgabe steht, eine Geschichte Israels zu schreiben, der hat ge-
genwärtig den Eindruck, er könne nur Hypothesengebäude auf Flugsand 
bauen.“7 
 

Es wird sogar die Auffassung vertreten, dass man auf eine Geschichtsschrei-
bung Israels, nur basierend auf den vorliegenden biblischen Texten, ganz 
verzichten und sich auf eine „textlinguistische, oftmals strukturalistisch orien-
tierte Analyse der Endgestalt“ der Bibel beschränken müsse. Für die Histori-
ker sei dann die Archäologie und die historische Geographie die letzte Ret-
tung.8 

                                                             
6 E. Otto, Altorientalische und biblische Rechtsgeschichte. 
7 E. Otto, Interdependenzen, 75. 
8 Ebd., 75. 



14 1. Teil: Forschungsgeschichte des apodiktischen Rechts

 Dabei ist allerdings zu beachten, dass die Archäologie in der Tat nicht nur 
destruktiv arbeitet und die biblisch fixierte Geschichte Israels demontiert, 
sondern gerade für die vorstaatliche Zeit im 12. und 11. Jahrhundert viele 
brauchbare Ansätze bietet, die sich insbesondere mit der Siedlungsgeschichte 
befassen. Es sind aus dieser Zeit Strukturen erkennbar, die darauf schließen 
lassen, dass gerade in diesem Zeitraum viele nichtsesshafte Gruppen sesshaft 
wurden und damit einen Hintergrund für die biblischen Berichte von der 
Landnahme und für die Richterzeit bilden können.9 Die Sachlage ist also 
nicht aussichtslos. 
 Für einen Rechtshistoriker ist diese Situation natürlich wenig ermutigend. 
Wenn er sich z. B. mit der Frage beschäftigen soll, ob hinter dem sog. apo-
diktischen Recht spezielle Trägerkreise stehen und eine eigene Herkunft 
anzunehmen ist, müsste er wissen, welche Gruppierungen überhaupt in 
Frage kommen und welche Bevölkerungsschichten im jeweiligen Zeitraum 
existiert haben. Oder wenn von einer „Übernahme“ kasuistischen Rechts 
gesprochen wird, setzt dies einen „Übernehmer“ voraus, der dieses Recht 
ursprünglich nicht kannte. Dabei wird dann auf eingewanderte „Stämme“ 
oder „(Halb)Nomaden“ verwiesen, die sich bei ihrem Zuzug plötzlich mit 
ausgebildetem Stadtrecht konfrontiert sahen. Wenn aber die Besiedelung des 
Landes ohne größere Einwanderungen erfolgt ist und man mehr von einem 
„Evolutionsmodell“10 ausgehen müsste, wird eine solche Annahme schon 
wieder problematisch. 
 Gab es in vorstaatlicher Zeit wirklich die von M. Noth11 vorgeschlagene 
„Amphiktyonie“, die in irgendeiner Form Träger von gemeinsamem Bundes-
recht gewesen sein könnte? Für viele Forscher war dieser sakrale Stämmever-
band eine „sichere Bank“, die Anknüpfungspunkte für viele Vorstellungen 
der historischen und auch rechtlichen Entwicklung Israels bot. Ist dieses 
Konstrukt aber nach heute wohl herrschender Meinung hinfällig12 oder nur 
eingeschränkt denkbar, was bleibt dann für den Rechtshistoriker? Dieser hat 
– für die Frühzeit – keinen festen historischen Rahmen, in dem er sich bewe-
gen könnte. Mit den neuen Arbeiten von I. Finkelstein und N. A. Silberman 
kann man keine echte Rechtsgeschichte schreiben.13  

9 Die heutige Palästina-Archäologie ergibt ein sehr gutes Bild der Siedlungsgeschichte und Hin-
weise auf die ersten Siedler (vgl. 2. Teil, Kap. II.2.). 

10 M. Albani, M. Rösel, Altes Testament, 31. 
11 M. Noth, Das System der zwölf Stämme Israels. 
12 Z. B. R. de Vaux, The Early History of Israel, 700. 
13 I. Finkelstein, N. A. Silberman, Keine Posaunen vor Jericho, und: David und Salomo. 



I. Einleitung 15

 Dabei ist der Rechtshistoriker gerade an der zeitlichen Rückverfolgung 
von Rechtsentwicklungen interessiert. Jedes Recht hat eine Vor- und eine 
Nachgeschichte. Recht hat keinen Anfang. Es basiert immer auf der Ent-
wicklung vorangegangener Generationen, wobei davon auszugehen ist, dass 
jede menschliche Gesellschaft Rechtsnormen entwickelt und diese weitergibt 
– und seien sie noch so archaisch.

Deshalb kann sich ein Rechtshistoriker, wenn er nicht zugleich Theologe
ist, auch nicht an einer Diskussion über „gestiftetes“ oder „offenbartes“ Recht 
beteiligen. So etwas gibt es für ihn nicht. Eine „creatio ex nihilo“ existiert im 
Rechtsleben nicht. Recht steht immer in einem längeren Zusammenhang. 
Auch wenn man punktuell eine Fixierung von Recht ermitteln kann, z. B. 
den „Codex Hammurapi“ aus der Zeit um 1700 v. Chr.14, so handelt es sich 
auch hier nur um eine Rechtssammlung, die auf bereits vorhandenen 
Rechtstraditionen aufbaut, diese fortführt oder abändert, aber nicht losgelöst 
davon völlig neues Recht schafft. Hammurapi ist deshalb nicht der „Stifter“ 
dieser unter seinem Namen auf der Stele veröffentlichten Sammlung, son-
dern nur die Autorität, unter deren Ägide diese Texte erstellt und für ein 
bestimmtes Territorium verbindlich gemacht wurden. Mehr nicht. Auch der 
CH hat eine Tradition hinter sich, die ihn beeinflusst hat. 
 Ein Rechtshistoriker muss deshalb immer möglichst weit zurück in die 
Entstehung einer Gesellschaft, um die großen Linien der Rechtsentwicklung 
darstellen zu können. Und wenn dann, wie bei Israel, der nötige historische 
Rahmen fehlt, ist eine umfassende Rechtsgeschichte nicht möglich. Deshalb 
fehlt bis heute eine zusammenfassende Darstellung. Auch hier gilt der 
Grundsatz: „rem tene, verba sequuntur.“ Man kann deshalb nur auf Einzel-
darstellungen zurückgreifen, die es dann aber auch in Hülle und Fülle gibt. 
Für den Dekalog z. B. existiert eine Unmenge an Material. J. J. Stamm hat 
allein für diesen Teilbereich einen eigenen Beitrag unter dem Titel „30 Jahre 
Dekalogforschung“ erstellt.15 Die Menge der darin zusammengestellten Lite-
ratur ist überwältigend. 
 Nicht ganz so erdrückend, aber noch umfangreich genug, ist die Forschung 
zum vorliegenden Thema: „Apodiktisches Recht“. Ausgehend von A. Alt hat 
sich eine breit gefächerte Literatur entwickelt, die z. T. sehr konträre Auffas-
sungen wiedergibt. Hinzu kommt, dass dieses Thema, wie alle anderen auch, 

14 H. J. Boecker, Recht und Gesetz, 57. 
15 J. J. Stamm, Dekalogforschung, 189–239, 281–305. 



16 1. Teil: Forschungsgeschichte des apodiktischen Rechts 

nicht isoliert dasteht, sondern immer im Zusammenhang mit dem allgemei-
nen Recht und der Geschichte Israels steht. Neuere Erkenntnisse in der Ge-
schichtsforschung ergeben deshalb auch immer wieder neue Überlegungen 
zum apodiktischen Recht, die dann zu weiterer Literatur führen. 



II. A. Alt: Die Entdeckung des Apodiktischen Rechts 
II. A. Alt: Die Entdeckung des Apodiktischen Rechts 
 
 
 
1. Kasuistisches und Apodiktisches Recht 
 
A. Alt war nicht der erste, der sich um die Frage einer Einteilung der Rechts-
normen nach formalen oder inhaltlichen Gesichtspunkten bemüht hat. Erst 
ihm gelang es aber, eine Unterteilung vorzulegen, die trotz aller Kritik – im 
Grundsatz – bis heute Bestand hat. Die Bezeichnungen „kasuistisches Recht“ 
und „apodiktisches Recht“ haben sich durchgesetzt und werden auch von 
denjenigen Forschern benutzt, die die Bezeichnung „apodiktisches Recht“ 
ablehnen oder nur eingeschränkt anwenden wollen und eigentlich andere 
Formulierungen benutzen möchten.1 Wenn diese Begriffe genannt werden, 
weiß jeder, worum es geht. Jeder Theologe kennt den Aufsatz „Die Ursprünge 
des israelitischen Rechts“ von 1934. H. J.Boecker schlägt deshalb ausdrücklich 
vor, diesen Begriff trotz aller Kritik beizubehalten.2 
 Dabei ist es schon erstaunlich, wie A. Alt auf wenigen Seiten eine derart 
wichtige Materie bewältigt und einen solch zwingenden Vorschlag machen 
kann3. Hinzu kommt, dass seine Art zu schreiben den Leser mitnimmt und 
überzeugt. Man spürt seine Sachkenntnis und Souveränität, so dass das Lesen 
seiner Texte, obwohl sie sehr spezielle Themen behandeln, schon fast eine 
Freude ist. Der Leser begleitet den Autor auf seiner Entdeckungsreise durch 
das Recht und hat das Gefühl, unmittelbar dabei zu sein, wenn dieser am 
biblischen Text arbeitet und seine Gedankengänge entwickelt. Seine Art zu 
schreiben ist pädagogisch zwingend aufgebaut. Sein grundlegender Aufsatz 
soll im Folgenden etwas ausführlicher dargestellt werden, weil er die Grund-
lage für die weiteren Diskussionen darstellt. Dies gibt gleichzeitig auch Gele-
genheit, bereits hier schon einige weiterführende Überlegungen anzustellen.  
 A. Alt beginnt mit dem Hinweis auf die frühere traditionelle Auffassung, 
wonach alle Rechtsordnungen direkt „dem göttlichen Willen Jahwes“ ent-
stammten und durch Mose beim Bundesschluss übermittelt worden seien. 
Die dann aber immer bewusster wahrgenommenen Widersprüche und Un-

                                                             
1 W. Schottroff, Der altisraelitische Fluchspruch, 95 (mit weiteren Nachweisen). 
2 H. J. Boecker, Recht und Gesetz, 171. 
3 A. Alt, Ursprünge, 278–332. 



18 1. Teil: Forschungsgeschichte des apodiktischen Rechts 

gereimtheiten seien von der „konsequenten Literarkritik“ durch die Feststel-
lung verschiedener durchlaufender Schichten erklärt worden, denen die ver-
schiedenen Rechtskorpora hätten zugeordnet werden können.4 Aus dem 
traditionellen Nebeneinander der Korpora, aus einem gemeinsamen mosai-
schen Ursprung sei ein Nacheinander einzelner verschiedener Stadien und 
Tendenzen der israelitischen Rechtsentwicklung geworden.5 
 Die Literarkritik sei dann aber bei einer rein literarischen Betrachtung 
stehen geblieben. Die Ermittlung der mündlichen Vorstufen sei demgegen-
über wichtig. Die vorliegenden Korpora (hauptsächlich das Bundesbuch, das 
Heiligkeitsgesetz und der Dekalog) seien in ihren immer wieder überarbei-
teten heutigen Formen nur „Werke von Epigonen“, so dass „infolgedessen die 
Ursprünge des israelitischen Rechts jenseits von ihnen gesucht werden müs-
sen.“ 6 Auch die weit ältesten – schriftlichen – Fassungen seien immer noch 
sekundär. Man müsse zurück zu den vorliterarischen Stufen. „Rechtswer-
dung ist ja grundsätzlich ein Vorgang nicht des literarischen Schaffens, 
sondern des gelebten Lebens.“ 

7 
 Hierfür sei nun die „gattungs- oder formgeschichtliche Forschung“ die geeig-
nete Methode.8 (A. Alt erwähnt in diesem Zusammenhang H.Gunkel nur in 
einer Fußnote; J.Wellhausen wird überhaupt nicht genannt!) Mit ihr könne 
man die „Frühzeit volksmäßiger mündlicher Gestaltung und Überlieferung vor 
aller Literatur“9 sicher ermitteln, wobei bestimmte Inhalte immer mit be-
stimmten Ausdrucksformen verbunden seien. Form und Inhalt gehörten 
immer eng zusammen. Die Formen seien nicht erst von Schriftstellern ge-
schaffen worden, sondern von jeher den verschiedenen Gattungen von Tex-
ten und Überlieferungen aufgeprägt gewesen. 
 Mit dieser Erkenntnis beginnt A. Alt dann die einzelnen Rechtsnormen des 
Hexateuch zu untersuchen und beginnt mit den kasuistischen Rechtssätzen. 
Es sind dies für ihn die מִשְׁפָּטִים aus der Überschrift von Ex 21,1. Diese sind 
über den ganzen Hexateuch verteilt. A. Alt geht dabei von einem „ursprüng-

                                                             
4 A. Alt, Ursprünge, 279. 
5 Ebd., 280. 
6 Ebd., 282. 
7 Ebd., 284; Auf diesen von A. Alt mehr nebenbei geschriebenen Satz kann man m. E. gar nicht 

eindringlich genug hinweisen. Bei allen Erörterungen über die Entstehung von Recht wird dieser 
Umstand meistens nicht ausreichend beachtet. Rechtsnormen sind immer nur Glieder in einer 
langen schriftlichen oder mündlichen Traditionskette. Keine Gesellschaft kommt ohne Recht aus. 
Es gibt deshalb immer Rechtsvorgänger. 

8 Ebd., 284. 
9 Ebd., 284. 



II. A. Alt: Die Entdeckung des Apodiktischen Rechts 19

lichen Corpus der kasuistisch formulierten Rechtssätze“ aus,10 der sich dann 
über den gesamten Text in unterschiedlicher Ausprägung verteilt habe.  

Anmerkung: 
Eine solche ursprüngliche Sammlung kasuistischen Rechts, in Form eines 
geschlossenen Textes, der sich dann aufgesplittert habe, wird es aber mit 
größter Wahrscheinlichkeit nicht gegeben haben. Wer sollte ihn verfasst und 
für welchen Bereich sollte er gegolten haben? Palästina war im 12. und 11. Jh. 
ethnisch und territorial stark zergliedert und hatte keine geschlossene Ge-
stalt. Die kanaanäischen Stadtstaaten bildeten kein einheitliches System. 
Wenn das kasuistische Recht also von diesen Kleinstaaten „übernommen“ 
worden sein sollte, was m. E. in dieser Form überhaupt nicht eindeutig ist, 
dann können es auch nur regional unterschiedliche Rechtssysteme gewesen 
sein, die verschieden ausgeprägt waren. 
 Was sich dagegen im kasuistischen Recht des Alten Testaments wiederfin-
det, ist das allgemeine altorientalische System des „case law“, das überall 
Anwendung fand und deshalb auch im israelitischen Rahmen auftaucht, weil 
es bestimmte gesellschaftliche Verhältnisse (geschlossene Siedlungen, 
Grundbesitz, Handelsverkehr usw.) zu regeln hatte. Recht folgt dem tatsäch-
lichen Leben und entwickelt sich immer dann, wenn es benötigt wird. Wenn 
z. B. heute Aktiengesellschaften mit ihrer komplizierten finanziellen Beteili-
gung vieler Anleger wirtschaftlich erforderlich werden, dann muss ein Ak-
tiengesetz geschaffen werden – und nicht umgekehrt. Oder noch deutlicher: 
‚Weltraumrecht‘ entwickelt sich erst dann, wenn der Mensch in der Lage ist, 
die Erde zu verlassen. Vorher braucht man sich damit nicht zu beschäftigen. 
Das kasuistische Recht des Alten Testaments kann deshalb – bei Bedarf – 
direkt ‚übernommen‘ worden sein, kann aber auch selbständig innerhalb 
israelitischer Gemeinschaften entstanden sein und sich dort fortentwickelt 
haben. Bei A. Alt stand sicher – unausgesprochen – der Wunsch dahinter, 
eine geschlossene, einheitliche ‚Gattung‘ durch die Zeitläufe zurückverfolgen 
zu können. 

ִ ִ

Das kasuistische Recht zeichnet sich nach A. Alt zunächst durch seinen 
„objektiven Wenn-Stil“ aus. Die konditionalen Vordersätze werden mit dem 
stärkeren כּי („gesetzt dass“) und dem schwächeren אם („wenn“) eingeleitet. 
Die Nachsätze bringen dann  die Rechtsfolge. Diese Satzkonstruktionen wi-

10 A. Alt, Ursprünge, 286. 



20 1. Teil: Forschungsgeschichte des apodiktischen Rechts 

dersprechen eigentlich dem hebräischen Sprachgefühl, das keine langen ver-
schachtelten Sätze liebt. Hier sind sie aber der Sache wegen erforderlich. Als 
Musterbeispiel bringt A. Alt Ex 21, 18–19:11 
 

וּהעֵ רֵ ־תאֶ  שׁיאִ ־הכָּ הִ וְ  םישִׁ נָ אֲ  ןבֻ ירִ יְ ־יכִ וְ        
בְּאֶבֶן אוֹ בְאֶגרְףֹ וְלֹא ימָוּת וְנפַָל לְמִשְׁכָּב׃   
ֹ נְ עַ שְׁ מִ ־לעַ  ץוּחבַּ  ךְלֵּ הַ תְ הִ וְ  םוּקיָ ־םאִ         ותּ

יתִֵּן וְרַפּאֹ ירְַפֵּא׃ וְנקִָּה הַמַּכֶּה רַק שִׁבְתּוֹ  
 

„Wenn Männer streiten und einer verwundet seinen Nächsten mit einem Stein 
oder der Faust, dieser stirbt aber nicht, sondern wird bettlägerig, wenn er auf-
stehen und im Freien an seiner Krücke umhergehen kann, dann soll der Schlä-
ger straflos bleiben, soll aber den Unterhalt und die Heilkosten (des Verletzten) 
erbringen.“ 
 

Hier haben wir einen langen Vordersatz mit Hauptfall (כִּי) und Unterfall 
 ,der den speziellen, zu entscheidenden Sachverhalt (Tatbestand) bringt ,(אִם)
und dann die daran anschließende „Entscheidung“, die Rechtsfolge. Genau 
genommen sind es sechs Vordersätze und drei Nachsätze. Viele andere ka-
suistische Rechtssätze sind einfacher und kürzer; aber „das grundsätzliche 
Anliegen der kasuistischen Formulierung bleibt überall das gleiche.“12 
 Diese Rechtsform hat nach A. Alt ihren Sitz in der normalen Gerichtsbar-
keit der einzelnen selbständigen Ortschaften. Es ist die örtliche Laienge-
richtsbarkeit der Ältesten als Repräsentanten der „im Tor versammelten 
Rechtsgemeinde.“13 Dieser konkrete ‚Sitz im Leben‘ besage aber noch nichts 
über die Herkunft, über die „letzten Ursprünge dieses Rechts“. Dies müsse 
gesondert ermittelt werden. 
 Hierfür seien die aufgefundenen Rechtsbücher des alten Orients, der Baby-
lonier, Assyrer und Hethiter vergleichend heranzuziehen. Hierzu gehöre 
insbesondere der ‚Codex Hammurapi‘. Derartige Vergleiche seien möglich, 
weil das kasuistische Recht im Hexateuch, ebenso wie das orientalische, völlig 
neutral, ohne Bezug auf Volk und Religion, abgefasst sei. Es würden nur die 
Verhältnisse von Mensch zu Mensch geregelt. Es sei keine Gebundenheit an 
Jahwe erkennbar.14 

                                                             
11 A. Alt, Ursprünge, 287. 
12 Ebd., 288. 
13 Ebd., 287. 
14 Ebd., 294. 




