Einleitung: Der Aristotelismus an den
europdischen Universititen der Frithen Neuzeit

Rolf Darge

Kaum eine andere Institution ist mit dem europidischen Selbstverstindnis so eng
verkniipft wie die Universitdt. Seit ihrem Ursprung im lateinischen Westen um
1200 konzentrieren und potenzieren Universititen die Suche nach methodisch be-
griindetem, allgemein nachpriifbarem Wissen und entfalten damit eine fiir die euro-
pidische Identitit grundlegende Gestalt menschlicher Rationalitit. Diese hat inzwi-
schen, so wie die Idee der Universitit selbst, auf der ganzen Erde universale Gel-
tung erlangt.'

Die Dynamik dieser Entwicklung verdankt sich von ihren Anféngen bis in die
Neuzeit hinein der Aristoteles-Rezeption, die in Schiiben — verbunden mit Wellen
der Ubersetzung ins Lateinische — verlduft: Der frithmittelalterlichen Aneignung
einiger fundamentaler logischer Schriften des Aristoteles und der hochmittelalterli-
chen Auseinandersetzung mit dem gesamten Corpus aristotelicum und seinen ara-
bischen Kommentatoren folgt im 15. und 16. Jahrhundert eine dritte groe Rezep-
tionswelle, die durch neue philologische und textkritische Methoden sowie durch
ein neues historisches Selbstbewusstsein der Ubersetzer und Interpreten gekenn-
zeichnet ist.” Als eine erstaunliche Tatsache stellte Charles H. Lohr schon 1974
fest, dass zwischen 1500 und 1650 mehr Aristoteles-Kommentare verfasst wurden
als in dem ganzen Jahrtausend von Boethius bis Pomponazzi zuvor.” In neueren
Forschungen wurde deutlich, dass sich die moderne europdische Geistesgeschichte
in ihren strukturbildenden Elementen nicht ohne Einsicht in die frithneuzeitliche
Aneignung und Transformation des aristotelischen Denkens verstehen lisst. Wie

1 Siehe dazu Koch, H.-A., Die Universitét als europédische Institution, Darmstadt 2008, bes. 7-112;
Weber, W., Geschichte der europdischen Universitit, Stuttgart 2002, bes. 9-153; Rossi, P., Die
Geburt der modernen Wissenschaft in Europa, Miinchen 1997, bes. 13-24, 293-308; Riiegg, W.,
Geschichte der Universitit in Europa, Bd. 1: Mittelalter, Miinchen 1993, bes. 13—-19, 58-79.

2 Siehe dazu neuerdings Frank, G./ Speer, A. (Hg.), Der Aristotelismus in der Frithen Neuzeit —
Kontinuitit oder Wiederaneignung (Wolfenbiitteler Forschungen 115), Wiesbaden 2007.

3 Lohr, C. H., Renaissance Latin Aristotle Commentaries, in: Studies in the Renaissance 21 (1974)
228-289, hier: 228: It is an astonishing fact, that the number of Latin Aristotle commentaries
composed within this brief space (that is, 1500-1650) exceeds that of the entire millennium from
Boethius to Pomponazzi.*

4 Frank/Speer, Der Aristotelismus in der Frithen Neuzeit; Salatowsky, S., De Anima. Die Rezep-
tion der aristotelischen Psychologie im 16. und 17. Jahrhundert (Bochumer Studien zur Philoso-
phie 40), Amsterdam 2006; Darge, R., Sudrez’ transzendentale Seinsauslegung und die Metaphy-
siktradition, Leiden/Boston 2004; Perler, D., Aristotelismus in der frithen Neuzeit, in: Philoso-

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



10 Rolf Darge

im Mittelalter handelt es sich dabei um ein durch die gemeinsame lateinische Spra-
che ermdglichtes internationales Phidnomen, in dessen Zentrum die Universititen
stehen.

Die Aneignung des Corpus aristotelicum erfolgt hier jedoch weder als blinde
Fortsetzung des mittelalterlichen Aristotelismus noch uniform, sondern produktiv
gemil einer Vielfalt von Interessen und Methoden. Die Vielfalt nimmt in nachre-
formatorischer Zeit noch zu; bis Mitte des 17. Jahrhunderts greifen Philosophen
nicht nur an katholischen, sondern auch — und vor allem — an den neu gegriindeten
lutherischen und reformierten Universititen systematisch auf Aristoteles zuriick.’
Wolffs Erneuerung der Philosophie, die an die Hochschulphilosophie des 17. Jahr-
hunderts ankniipft, wird durch Baumgartens Rezeption zur Briicke, welche die mit
Kant einsetzende neue Philosophie mit dem frithneuzeitlichen Aristotelismus ver-
bindet.

phie Rundschau 49 (2002) 273-289 (Besprechung der folgenden Arbeiten aus den Jahren 1999—
2002); Leijenhorst, C., The Mechanization of Aristotelianism. The Late Aristotelian Setting of
Thomas Hobbes’ Natural Philosophy (Medieval and Early Modern Sciences, 3), Leiden/Boston/
Koln 2002; Mercer, C., Leibniz’s Metaphysics. Its Origins and Development, Cambridge/New
York 2001; Secada, J., Cartesian Metaphysics. The Scholastic Origins of Modern Philosophy,
Cambridge/New York 2000; Des Chene, D., Life’s Form. Late Aristotelian Conceptions of the
Soul, Ithaca/London 2000; Ariew, R., Descartes and the Last Scholastics, Ithaca/London 1999;
Risse, W., Bibliographia Philosophica Vetus. Repertorium generale systematicum operum philo-
sophicorum usque ad annum MDCCC typis impressorum, Hildesheim/Ziirich/New York 1988;
Kessler, E./ Lohr, C. H./ Sparn, W. (Hg.), Aristotelismus und Renaissance (Wolfenbiitteler For-
schungen 40), Wiesbaden 1988; Schmitt, C. B. u. a. (Hg.), The Cambridge History of Renais-
sance Philosophy, Cambridge u. a. 1988; Lohr, C. H., Metaphysics, in: Schmitt, C. B. u. a. (Hg.),
The Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cambridge u. a. 1988, 535-638; Schmitt,
C. B., Aristotle and the Renaissance, Cambridge/London 1983.

5  Schmitt, Aristotle and the Renaissance, 26: ,,After the Reformation began in 1517, the philoso-
phy of Aristotle was adopted, in varying forms though scarcely in varying degrees, by essentially
all segments of the new fragmented European Christianity. It is important to underline this point
in order to refute the common misconception that post-Reformation Aristotelianism was largely
confined to the areas of Catholic religion. Indeed, I think that one can almost say that from 1550
to 1650 the tradition was stronger among Protestants than among Catholics.” Siehe dazu aufler-
dem Leinsle, U. G., Reformversuche Protestantischer Metaphysik im Zeitalter des Rationalis-
mus, Augsburg 1988; Rudolph, E., Zeit und Gott bei Aristoteles. Aus der Perspektive der protes-
tantischen Wirkungsgeschichte (Forschungen und Berichte der Evangelischen Studiengemein-
schaft 40), Stuttgart 1986; Leinsle, U. G., Das Ding und die Methode. Methodische Konstitution
und Gegenstand der frithen protestantischen Metaphysik, Augsburg 1985; Schroder, R., Johann
Gerhards lutherische Christologie und die aristotelische Metaphysik, Tiibingen 1983; Dreitzel,
H., Protestantischer Aristotelismus und absoluter Staat: die ,,Politica® des Henning Arnisaeus
(ca. 1575-1636), Wiesbaden 1970; Wundt, M., Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der
Aufkldrung, Tiibingen 1945; ders., Die deutsche Schulmetaphysik des 17. Jahrhunderts, Tiibin-
gen 1939; Petersen, P., Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutsch-
land, Leipzig 1921 (ND Stuttgart-Bad Cannstatt 1964).

6  Siehe dazu Tommasi, F. V., Philosophia transcendentalis. La questione antepredicativa e I’analo-
gia tra la Scolastica e Kant, Le corrispondenze letterarie, scientifiche ed erudite dal Rinascimento
all’Eta moderna (Subsidia 10), Florenz 2009; ders., Franz Albert Aepinus, 1’aristotelismo tedesco
e Kant. Un contributo per la comprensione della filosofia transcendentale tra metafisica ed
epistemologia, in: Archivio di filosofia 71 (2003) 333-358; Hinske, N., Die historischen Vorla-

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung 11

Trotz bedeutender neuer Ertridge steht die Aufkldrung dieses wichtigen Kapitels
der europidischen Geistesgeschichte noch immer in den Anfidngen. Aus welchen
spezifischen Motiven und unter welchen neuen Fragestellungen erfolgt in ihm der
Riickgriff auf Aristoteles? Welche Transformation erfihrt das aristotelische Den-
ken bei dieser Aneignung? Lisst sich in der Vielfalt ihrer Formen eine gemeinsame
spezifisch neuzeitliche Prigung erkennen? Welche dufleren Faktoren haben die
fortgesetzte Wirkung des Aristotelismus an den Universitidten begiinstigt? In diesen
— und vielen weiteren — Fragen des neu eroffneten Forschungsfelds besteht Bedarf
an Kldrung und interdisziplindrem Austausch iiber die Grenzen philosophischer,
theologischer, philologischer und historischer Anndherungen hinweg.

Ein solcher Austausch erfolgte auf dem Salzburger Symposion ,,.Der Aristotelis-
mus an den europidischen Universititen der frithen Neuzeit* im Mai 2007 auch in
der Absicht, in der gegenwirtigen Diskussion iiber die gemeinsame europdische
Identitét einen eigenen Akzent setzen. Dazu haben renommierte Forscher und inno-
vative Nachwuchswissenschaftler aus Deutschland, Italien, Osterreich, der
Schweiz, den Niederlanden und den USA beigetragen. Thre Beitriige zielten also
von vornherein nicht auf die vereinheitlichende Zusammenschau eines bereits ge-
gebenen Forschungsstandes; vielmehr ging es in ihnen darum, Distanz gegeniiber
klassischen historiographischen Schemata zu gewinnen und die Forschung in den
bezeichneten Einzelfragen neu auf den Weg zu bringen. Statt umfassender Synthe-
sen bieten sie Einzelforschung, die der oft mithsamen ErschlieBung unbekannter
oder unbeachteter Quellen Vorrang gegeniiber der Riickfithrung komplexer geistes-
geschichtlicher Bewegungen auf gingige Positions- oder Verlaufsschemata gibt.
Die Vielfalt und wechselseitige Beziehung der Perspektiven sollte zur Geltung ge-
bracht werden, sodass Kontinuitdten und Diskontinuititen, Variationen und Neu-
aufbriiche — welch letztere in ihren Urspriingen oft nur als geringfiigige perspekti-
vische Anderungen erscheinen — deutlicher fassbar werden.

gen der kantischen Transzendentalphilosophie, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 12 (1968) 86—
113; Tonelli, G., Das Wiederaufleben der deutsch-aristotelischen Terminologie bei Kant wih-
rend der Entstehung der KrV, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 9 (1964) 233-242.

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



12 Rolf Darge

Bibliographie

Ariew, R., Descartes and the Last Scholastics, Ithaca/London 1999.

Darge, R., Sudrez’ transzendentale Seinsauslegung und die Metaphysiktradition, Lei-
den/Boston 2004.

Des Chene, D., Life’s Form. Late Aristotelian Conceptions of the Soul, Ithaca/London
2000.

Dreitzel, H., Protestantischer Aristotelismus und absoluter Staat: die ,,Politica® des
Henning Arnisaeus (ca. 1575-1636), Wiesbaden 1970.

Frank, G./ Speer, A. (Hg.), Der Aristotelismus in der Frithen Neuzeit — Kontinuitét
oder Wiederaneignung (Wolfenbiitteler Forschungen 115), Wiesbaden 2007.

Hinske, N., Die historischen Vorlagen der kantischen Transzendentalphilosophie, in:
Archiv fiir Begriffsgeschichte 12 (1968) 86-113.

Kessler, E./ Lohr, C. H./ Sparn, W. (Hg.), Aristotelismus und Renaissance (Wolfenbiit-
teler Forschungen 40), Wiesbaden 1988.

Koch, H.-A., Die Universitit als européische Institution, Darmstadt 2008.

Leijenhorst, C., The Mechanization of Aristotelianism. The Late Aristotelian Setting of
Thomas Hobbes’ Natural Philosophy (Medieval and Early Modern Sciences 3),
Leiden/Boston/Koln 2002.

Leinsle, U. G., Das Ding und die Methode. Methodische Konstitution und Gegenstand
der frithen protestantischen Metaphysik, Augsburg 1985.

Leinsle, U. G., Reformversuche Protestantischer Metaphysik im Zeitalter des Rationa-
lismus, Augsburg 1988.

Lohr, C. H., Metaphysics, in: Schmitt, C. B. u. a. (Hg.), The Cambridge History of
Renaissance Philosophy, Cambridge u. a. 1988, 535-638.

Lohr, C. H., Renaissance Latin Aristotle Commentaries, in: Studies in the Renaissance
21 (1974) 228-289.

Mercer, C., Leibniz’s Metaphysics. Its Origins and Development, Cambridge/New
York 2001.

Perler, D., Aristotelismus in der frithen Neuzeit, in: Philosophie Rundschau 49 (2002)
273-289.

Petersen, P., Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutsch-
land, Leipzig 1921 (ND Stuttgart-Bad Cannstatt 1964).

Risse, W., Bibliographia Philosophica Vetus. Repertorium generale systematicum ope-
rum philosophicorum usque ad annum MDCCC typis impressorum, Hildesheim/
Ziirich/New York 1988.

Rossi, P., Die Geburt der modernen Wissenschaft in Europa, Miinchen 1997.

Rudolph, E., Zeit und Gott bei Aristoteles. Aus der Perspektive der protestantischen
Wirkungsgeschichte (Forschungen und Berichte der Evangelischen Studienge-
meinschaft 40), Stuttgart 1986.

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung 13

Riiegg, W., Geschichte der Universitit in Europa, Bd. 1: Mittelalter, Miinchen 1993.

Salatowsky, S., De Anima. Die Rezeption der aristotelischen Psychologie im 16. und
17. Jahrhundert (Bochumer Studien zur Philosophie 43), Amsterdam 2006.

Schmitt, C. B., Aristotle and the Renaissance, Cambridge/London 1983.

Schmitt, C. B. u. a. (Hg.), The Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cam-
bridge u. a. 1988.

Schroder, R., Johann Gerhards lutherische Christologie und die aristotelische Metaphy-
sik, Tiibingen 1983.

Secada, J., Cartesian Metaphysics. The Scholastic Origins of Modern Philosophy,
Cambridge/New York 2000.

Tommasi, F. V., Franz Albert Aepinus, I’aristotelismo tedesco e Kant. Un contributo
per la comprensione della filosofia transcendentale tra metafisica ed epistemolo-
gia, in: Archivio di filosofia 71 (2003) 333-358.

Tommasi, F. V., Philosophia transcendentalis. La questione antepredicativa e I’analo-
gia tra la Scolastica e Kant, Le corrispondenze letterarie, scientifiche ed erudite dal
Rinascimento all’Eta moderna (Subsidia 10), Florenz 2009.

Tonelli, G., Das Wiederaufleben der deutsch-aristotelischen Terminologie bei Kant wih-
rend der Entstehung der KrV, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 9 (1964) 233-242.

Weber, W., Geschichte der européischen Universitét, Stuttgart 2002.

Wundt, M., Die deutsche Schulmetaphysik des 17. Jahrhunderts, Tiibingen 1939.

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



HeByniS ‘JaWwey|yoy ‘M 6002 @



Ideen und Transzendentalien bei Francisco Suarez
im Kontext der Renaissancephilosophie

Paul Richard Blum

Abstract

Transzendentalien, also ,,seiend*, ,.eins®, ,,gut”, ,.etwas, gehoren zum Erbgut des
mittelalterlichen Aristotelismus. Insofern sie von jedem einzelnen Ding ausgesagt
werden konnen, zdhlen sie sowohl zur Theorie der Bezeichnung als auch zur
Metapyhsik, speziell zur Ideenlehre. Lorenzo Valla (1407-1457) kam daher zu
dem Schluss, dass ,,Ding* das einzige Transzendentale sein kann und dass davon
die metaphysische Universalitit abzutrennen sei, die Gott allein zukomme. Mar-
silio Ficino (1433-1499) nahm den in der Metaphysik des Universalen und der
Theologie enthaltenen Platonismus auf, um zu argumentieren, dass ,.eins* das
dem Seienden iibergeordnete Transzendentale sei — jedenfalls in Gott. Damit ver-
band er die epistemologische These (die im Cartesianismus populédr geworden ist)
von der durch innere Ideen gesteuerten Wirklichkeitserkenntnis, welche aber fiir
den Platoniker letztlich auf die Ideen Gottes zuriickgeht. Daraus folgerte Tomma-
so Campanella (1568-1639): Die ersten drei Transzendentalien (seiend, wahr,
gut) bringen den drei-einen Gott so hervor, dass sie auf alle iibrigen Eigenschaf-
ten epistemologisch und ontologisch zusteuern. Francisco Sudrez (1548-1617)
waren diese verschiedenen Wendungen bekannt. Er verband auch die semanti-
sche mit der ontologischen Bedeutung der Transzendentalien und iibernahm —
durch Thomas von Aquin — die Platonischen Ideen als Erkenntnis- und Schop-
fungsprinzipien. — Der Jesuit Francisco Sudrez wird in der Regel als fithrender
Aristoteliker der Zweiten Scholastik gesehen. In diesem Beitrag zeigt sich seine
Metaphysik als Rezeption und Kritik der Renaissancephilosophie, vor allem des
Platonismus.

,,,Jdee‘ ist eins von den Worten, die so klar sind, dass man sie nicht mit anderen er-
klaren kann, weil es keine klareren und einfacheren gibt.“1 Wenn dem so wire,
konnte ich meinen Vortrag sofort beenden. Kann aber ,JIdee* nicht mit anderen
Worten erkldrt werden, heifit das dann nicht, dass es eine oberste Gattung bezeich-
net, die unter keine hohere Gattung zu subsumieren ist? Und reden wir hier von

1 Arnauld, A./ Nicole, P., La logique ou L’art de penser, hg. von P. Clair und F. Girbal, Paris 1993,
11, 39:,Le mot d’idee est du nombre de ceux qui sont si clair qu’on ne les peut expliquer par
d’autres, parcequ’il n’y en a point de plus clairs et de plus simples.” — Ubersetzungen stammen
von mir, falls nicht anders nachgewiesen.

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



16 Paul Richard Blum

Worten oder von Ideen? Ist es so, dass die Sprache in ihrer Armut zur Umschrei-
bung greifen muss, weil sie das Wort ,,Idee* nicht differenzieren kann? Oder ist es
so, dass die Idee an sich ein Klarstes und Einfachstes ist, das nicht auf ein noch
Einfacheres und Klareres zuriickgefiihrt werden kann? Das sind aristotelische, pla-
tonische und linguistische Fragen an eine Lehrbuchdefinition, ndmlich aus der
Logik von Port Royal. Dass wir uns auf diinnem Eis bewegen, wissen auch die Au-
toren, denn einerseits verteidigen sie, dass ,,Gott* eine solche Idee sein muss — als
ob das mit dem Begriff der Idee schon gegeben wire. Andererseits miissen sie
Lockes Ideen-Sensualismus abwehren. Daher lehren sie autoritativ, dass

es keine Idee in unserem Verstand gibt, die ihren Ursprung aus den Sinnen
nimmt, aufler aus dem Anlass (par occasion), wenn Bewegungen, die in un-
serem Verstand stattfinden (und das ist alles, was unsere Sinne machen kon-
nen), der Seele Anlass geben, verschiedene Ideen zu formen, die sie ohne die-
se nicht bilden wiirde, obwohl fast immer diese Ideen keine Ahnlichkeit mit
dem haben, was in den Sinnen und im Gehirn sich bildet, und es auB3erdem
eine gro3e Zahl von Ideen gibt, die iiberhaupt nichts von einem korperlichen
Bild an sich haben und daher ohne offensichtlichen Unsinn nicht auf unsere
Sinne bezogen werden konnen.”

Wenn Marsilio Ficino das noch erlebt hitte! Die frommen Cartesianer fassen nam-
lich genau seine platonische Erkenntnistheorie zusammen. Ficino beweist die Un-
korperlichkeit der Ideen, indem er fragt,

wie denn ein Bild etwas hervorbringen kann, was freier und weiter als es
selbst ist, wenn es doch ein Einzelnes und den Bedingungen der Materie
unterworfen ist, die Spezies dagegen, weil universal, freier und weiter? Da
nun die Spezies, auch Universale genannt, nicht aus Bildern entsteht, dann
um so weniger aus externen Dingen, welche den Verstand durch kein anderes
Medium formen kénnen als durch Bilder.’

Also nach Ficinos platonischer Epistemologie ,,werden weder Verstand noch auch
Sinn [...], um etwas erkennen zu konnen, von externen Korpern geformt®. Um das
zu erldutern, gebraucht er einen biologischen Vergleich (der natiirlich nicht ohne
metaphysischen Anstrich bleibt, aber das ist hier nicht das Thema) von der Lebens-
kraft und dem Samen, die von innen her bewegen, zeugen und wachsen: ,,So urtei-

2 Ibid., 46: ,,[...] on peut dire au-contraire, que nulle idée qui est dans notre esprit ne tire son ori-
gine des sens, sinon par occasion, en ce que les mouvements, qui se font dans notre cerveau, qui
est tout ce que peuvent faire nos sens, donnent occasion a ’ame de se former diverses idées
qu’elle ne se formeroit pas sans cela, quoique presque todijours ces idées n’ayent rien de sembla-
ble a ce qui se fait dans les sens et dans le cerveau, et qu’il y ait de plus un trés-grand nombre
d’idées, qui ne tenant rien du-tout d’aucune image corporelle, ne peuvent sans une absurdité visi-
ble étre rapportées a nos sens.*

3 Ficino, M., Platonic Theology, hg. von J. Hankins, 6 Bde., Cambridge (Mass.) 2001-2006, Bd. 3,
lib. 11, cap. 3, 214: ,,Quo enim pacto simulacrum (quod etiam phantasma vocatur) rem aliquam
procreabit seipso liberiorem et ampliorem? Ipsum quidem singulare est et materiae conditionibus
est astrictum; species vero, quia universalis est, ideo liberior est et amplior. Si non fit species
haec (quae etiam universale nuncupatur) a simulacris, multo minus fit a rebus externis, quae non
possunt per aliud medium formare mentem, quam per simulacra.*

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



Ideen und Transzendentalien im Kontext der Renaissancephilosophie 17

len der innere Sinn und der Verstand mittels Formeln, die eingeboren und von
auBen angeregt sind.** Zusammengefasst: ,,Die Spezies entstehen aus den bestindi-
gen Begriffen der Seele und geben ewige Ideen jenseits der Seele wieder.”” Wie
man sich das vorzustellen hat, dass der Verstand jene Operation vornimmt, die man
Abstraktion nennen wiirde, wire sie wirklich ein Abzug von Begriffen aus den Sin-
nesgegenstinden, erklirt Ficino dort, wo er die Immaterialitit der Seele plausibel
macht. Er fiihrt dort vor, warum Descartes und die Cartesianer die Existenz extra-
mentaler Realitdt aus der Natur des Verstandes ableiten miissen und vielleicht
sogar diirfen.

,,.Der Intellekt*, so werden wir instruiert, ,,erkennt nicht nur die universale Na-
tur, sondern auch die einzelne Natur, andernfalls konnte er nicht beide verglei-
chen. Wir diirfen annehmen, dass Ficino hier das subsumierende Urteil meint: So-
krates ist ein Mensch. Der Verstand kann ,,die Krifte unterhalb seiner selbst und
deren Akte erkennen, wenn er alles mit sich selbst vergleicht“. Zunzichst kommt es
mir hier darauf an, festzustellen, dass fiir Ficino Erkenntnis ein Akt des Vergleichs
ist, und zwar hauptsichlich der eines Selbstbezugs des Verstandes in Auseinander-
setzung mit Realitédt. Seiner Ansicht nach ist das die Gemeinsamkeit platonischer
wie aristotelischer Epistemologie, dass das Einzelne in einem ,,zweiten, reflexiven
Akt gesehen wird, nachdem der Verstand unmittelbar und direkt das Universale in
der Spezies gesehen hat.” Wobei die Spezies als Ausloser fungiert: ,,In einem dis-
cursus durch den Akt und die Spezies spiegelt er sich im Bild, durch dessen Auslo-
sung die Spezies begriffen wurde, und erkennt er das Einzelne.“® Abstraktion ist
demnach die Schau des Allgemeinen, sofern sie durch sinnliche Realitit ausgelost
wird. Unnétig zu erwihnen, dass dann so etwas wie Humanitit eine ,Idee* ist, die
Menschen durch Teilhabe zu Menschen macht.’

Damit kommen wir zu der ,,Idee®, die wirklich oberste Gattung ist, ndmlich die
Idee in Gott. Es ist ,,der Begriff, der sozusagen jenseits allen Ortes und der Zeit be-
steht, was Platon ,Idee* nennt*.'’ Diese Ideen sind dann »Species specierum natura-

4 1Ibid., 212: ,,Quapropter neque mens neque etiam sensus, ut pluribus placet Platonicorum, ut per-
cipiat quicquam ab extrinsecis formatur corporibus. Sed quemadmodum pars vivifica per insita
semina alterat, generat, nutrit et auget, ita interior sensus et mens per formulas innatas quidem et
ab extrinsecis excitatas omnia iudicant.*

5 Ibid.: ,,[...] species illae, si nascuntur, a rationibus animi perpetuis pariuntur et ideas super ani-
mum referunt sempiternas.“ ,,Referunt* sollte nicht mit ,,refer to* iibersetzt werden (ibid., 213),
sondern mit transitivem ,,relate®.

6 Ibid., Bd. 2, lib. 8, cap. 1, 270: ,,Meminisse vero oportet intellectum non universalem modo natu-
ram, sed particularem quoque cognoscere; alioquin non posset utramque invicem comparare, cog-
noscere insuper vires inra se omnes actusque ispsarum, quando omnes comparat ad se ipsum.*

7 Ibid., 270/272: ,[...] particulare ab intellectu solum secundo quodam actu atque reflexo prospici,
tum Platonici tum Peripatetici plurimum arbitrantur, quatenus intellectus postquam subito recta-
que via per speciem universale intuitus est.*

8 Ibid., 272: ,Inde discursu quodam per actum speciemque in simulacrum, quo incitante species
concepta fuerat, sese reflectens, particulare iam prospicit.*

9 Ibid., 266: ,Idcirco super corpora omnia extat ratio quaedam ideaque humanitatis ipsius, cuius
participatione quadam vel similitude homines fiunt quicumque sunt homines [...].*

10 1Ibid., 268: ,,[...] ad rationem, quae super locum totum tempusque existat, quam Plato vocat ideam.*

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



18 Paul Richard Blum

lium exemplaria“ — jene Spezies, die Modell der natiirlichen Spezies sind."' Fiir
jeden Schulplatonismus ist das weiter keine Uberraschung. Aber ich hatte verspro-
chen, von Ideen und Transzendentalien um 1600 zu berichten, stattdessen habe ich
gerade nachgewiesen, dass die Logik von Port Royal eine Version von Platonismus
ist. Bevor ich zum Thema komme, muss ich aber noch einen Schritt weiter zuriick-
gehen, ndmlich zur Logik von Lorenzo Valla.

Valla analysiert bekanntlich menschliches Sprechen im Hinblick auf mogliche
metaphysische Implikationen. In dem, was wir heute als ,,semantisches Dreieck*
bezeichnen (Wort, Bedeutung, Sachverhalt), nennt er die Bezeichnung eine Quali-
tdt, wobei die Worter als Zeichen fiir die Sache stehen. Wihrend das Ohr den
Klang hort, nimmt die Seele die Bedeutung auf, indem beide Worter wahrneh-
men.'? Daraus folgt tiberraschenderweise, dass so, wie Holz ,,Holz* heif3t, unkor-
perliche Dinge auch Namen haben, also Wissenschaft heifit ,,Wissenschaft®, und
ganz allgemein heift ein Ding ,,.Ding“."” Wenn aber ,,Ding“ nichts als Ding be-
zeichnet, dann ist das ,,Ding* die Vokabel fiir das Wort, das alle Dinge als Dinge
bezeichnet: ,res est vox sive vocabulum, omnium vocabulorum significationes suas
complectens.“14 Genauer, ,,.Ding* ist das Wort fiir die Leistung von Wortern,
Sachen zu bezeichnen. Insofern iibersteigt ,,.Ding* noch die Signifikationsleistung
des Wortes ,,Zeichen“. Wenn dieses Wort aber alle Dinge bezeichnet, dann auch
Gott als ein Ding unter vielen anderen. Hier macht Valla einen Unterschied zwi-
schen der Funktionsweise und dem Gehalt: Worter wie spiritus, substantia, essen-
tia —und erst recht res — tibersteigen nimlich das Wort Deus, insofern sie eine wei-
teres Bedeutungsspektrum haben, ,,significationis autem dignitate cuncta alia trans-
cendit, cum sit ipse ceterarum rerum auctor.“" In Gott haben wir also den Sonder-
fall, dass das Wort ein einzelnes Ding bezeichnet, das inhaltlich alle Dinge trans-
zendiert. Grundsitzlich gilt, dass Worter Dinge bezeichnen konnen, die wiederum
an und fiir sich universal sind. ,,Gott” ist dann das Wort, das ein Universales be-
zeichnet nicht aufgrund einer semantischen Hierarchie, sondern weil es das Ding
ist, das alle anderen Dinge transzendiert. Die Universalitét von ,,Ding* liegt also in
seiner Bezeichnungsfunktion, wihrend die semantische Kraft der menschlichen
Sprache auch auf Dinge verweisen kann, die an sich universal sind. Daraus folgt
die Mahnung zur Vorsicht, semantische Universalitit nicht mit inhaltlicher Univer-
salitit zu verwechseln. ,,Gott* ist einerseits kein Abstraktes, andererseits verweist
das Wort nicht auf Dinge, sondern auf Gott. Darauf kommt es ndmlich Valla an,
die terminologischen Irrtiimer des scholastischen Aristotelismus riickgédngig zu

11 Ibid.

12 Valla, L., Retractatio totius dialectice cum fundamentis universae philosophie, in: Valla, L., Re-
pastinatio dialectice et philosophie, hg. von G. Zippel, 2 Bde., Padua 1982, Bd. 1: Retracta-
tio I 14, 22, 123: ,[...] sonos auris, significationes animus, voces ambo percipiant.*

13 Ibid., nr. 23: ,Nam sicuti ligno nomen est ,lignum® [...] item rerum incorporalium ut scientie est
nomen ,scientia‘, [...] denique ita rei ,res‘.

14 1Ibid., nr. 24.

15 1Ibid., 124, nr. 24.

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart





