
 

Einleitung: Der Aristotelismus an den  
europäischen Universitäten der Frühen Neuzeit 

Rolf Darge 

Kaum eine andere Institution ist mit dem europäischen Selbstverständnis so eng 
verknüpft wie die Universität. Seit ihrem Ursprung im lateinischen Westen um 
1200 konzentrieren und potenzieren Universitäten die Suche nach methodisch be-
gründetem, allgemein nachprüfbarem Wissen und entfalten damit eine für die euro-
päische Identität grundlegende Gestalt menschlicher Rationalität. Diese hat inzwi-
schen, so wie die Idee der Universität selbst, auf der ganzen Erde universale Gel-
tung erlangt.1 

Die Dynamik dieser Entwicklung verdankt sich von ihren Anfängen bis in die 
Neuzeit hinein der Aristoteles-Rezeption, die in Schüben – verbunden mit Wellen 
der Übersetzung ins Lateinische – verläuft: Der frühmittelalterlichen Aneignung 
einiger fundamentaler logischer Schriften des Aristoteles und der hochmittelalterli-
chen Auseinandersetzung mit dem gesamten Corpus aristotelicum und seinen ara-
bischen Kommentatoren folgt im 15. und 16. Jahrhundert eine dritte große Rezep-
tionswelle, die durch neue philologische und textkritische Methoden sowie durch 
ein neues historisches Selbstbewusstsein der Übersetzer und Interpreten gekenn-
zeichnet ist.2 Als eine erstaunliche Tatsache stellte Charles H. Lohr schon 1974 
fest, dass zwischen 1500 und 1650 mehr Aristoteles-Kommentare verfasst wurden 
als in dem ganzen Jahrtausend von Boethius bis Pomponazzi zuvor.3 In neueren 
Forschungen wurde deutlich, dass sich die moderne europäische Geistesgeschichte 
in ihren strukturbildenden Elementen nicht ohne Einsicht in die frühneuzeitliche 
Aneignung und Transformation des aristotelischen Denkens verstehen lässt.4 Wie 

                                                 
1 Siehe dazu Koch, H.-A., Die Universität als europäische Institution, Darmstadt 2008, bes. 7–112; 

Weber, W., Geschichte der europäischen Universität, Stuttgart 2002, bes. 9–153; Rossi, P., Die 
Geburt der modernen Wissenschaft in Europa, München 1997, bes. 13–24, 293–308; Rüegg, W., 
Geschichte der Universität in Europa, Bd. 1: Mittelalter, München 1993, bes. 13–19, 58–79. 

2 Siehe dazu neuerdings Frank, G./ Speer, A. (Hg.), Der Aristotelismus in der Frühen Neuzeit – 
Kontinuität oder Wiederaneignung (Wolfenbütteler Forschungen 115), Wiesbaden 2007. 

3 Lohr, C. H., Renaissance Latin Aristotle Commentaries, in: Studies in the Renaissance 21 (1974) 
228–289, hier: 228: „It is an astonishing fact, that the number of Latin Aristotle commentaries 
composed within this brief space (that is, 1500–1650) exceeds that of the entire millennium from 
Boethius to Pomponazzi.“ 

4 Frank/Speer, Der Aristotelismus in der Frühen Neuzeit; Salatowsky, S., De Anima. Die Rezep-
tion der aristotelischen Psychologie im 16. und 17. Jahrhundert (Bochumer Studien zur Philoso-
phie 40), Amsterdam 2006; Darge, R., Suárez’ transzendentale Seinsauslegung und die Metaphy-
siktradition, Leiden/Boston 2004; Perler, D., Aristotelismus in der frühen Neuzeit, in: Philoso-

 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Rolf Darge 10 

im Mittelalter handelt es sich dabei um ein durch die gemeinsame lateinische Spra-
che ermöglichtes internationales Phänomen, in dessen Zentrum die Universitäten 
stehen. 

Die Aneignung des Corpus aristotelicum erfolgt hier jedoch weder als blinde 
Fortsetzung des mittelalterlichen Aristotelismus noch uniform, sondern produktiv 
gemäß einer Vielfalt von Interessen und Methoden. Die Vielfalt nimmt in nachre-
formatorischer Zeit noch zu; bis Mitte des 17. Jahrhunderts greifen Philosophen 
nicht nur an katholischen, sondern auch – und vor allem – an den neu gegründeten 
lutherischen und reformierten Universitäten systematisch auf Aristoteles zurück.5 
Wolffs Erneuerung der Philosophie, die an die Hochschulphilosophie des 17. Jahr-
hunderts anknüpft, wird durch Baumgartens Rezeption zur Brücke, welche die mit 
Kant einsetzende neue Philosophie mit dem frühneuzeitlichen Aristotelismus ver-
bindet.6 

                                                 
 

phie Rundschau 49 (2002) 273–289 (Besprechung der folgenden Arbeiten aus den Jahren 1999–
2002); Leijenhorst, C., The Mechanization of Aristotelianism. The Late Aristotelian Setting of 
Thomas Hobbes’ Natural Philosophy (Medieval and Early Modern Sciences, 3), Leiden/Boston/ 
Köln 2002; Mercer, C., Leibniz’s Metaphysics. Its Origins and Development, Cambridge/New 
York 2001; Secada, J., Cartesian Metaphysics. The Scholastic Origins of Modern Philosophy, 
Cambridge/New York 2000; Des Chene, D., Life’s Form. Late Aristotelian Conceptions of the 
Soul, Ithaca/London 2000; Ariew, R., Descartes and the Last Scholastics, Ithaca/London 1999; 
Risse, W., Bibliographia Philosophica Vetus. Repertorium generale systematicum operum philo-
sophicorum usque ad annum MDCCC typis impressorum, Hildesheim/Zürich/New York 1988; 
Kessler, E./ Lohr, C. H./ Sparn, W. (Hg.), Aristotelismus und Renaissance (Wolfenbütteler For-
schungen 40), Wiesbaden 1988; Schmitt, C. B. u. a. (Hg.), The Cambridge History of Renais-
sance Philosophy, Cambridge u. a. 1988; Lohr, C. H., Metaphysics, in: Schmitt, C. B. u. a. (Hg.), 
The Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cambridge u. a. 1988, 535–638; Schmitt, 
C. B., Aristotle and the Renaissance, Cambridge/London 1983. 

5 Schmitt, Aristotle and the Renaissance, 26: „After the Reformation began in 1517, the philoso-
phy of Aristotle was adopted, in varying forms though scarcely in varying degrees, by essentially 
all segments of the new fragmented European Christianity. It is important to underline this point 
in order to refute the common misconception that post-Reformation Aristotelianism was largely 
confined to the areas of Catholic religion. Indeed, I think that one can almost say that from 1550 
to 1650 the tradition was stronger among Protestants than among Catholics.“ Siehe dazu außer-
dem Leinsle, U. G., Reformversuche Protestantischer Metaphysik im Zeitalter des Rationalis-
mus, Augsburg 1988; Rudolph, E., Zeit und Gott bei Aristoteles. Aus der Perspektive der protes-
tantischen Wirkungsgeschichte (Forschungen und Berichte der Evangelischen Studiengemein-
schaft 40), Stuttgart 1986; Leinsle, U. G., Das Ding und die Methode. Methodische Konstitution 
und Gegenstand der frühen protestantischen Metaphysik, Augsburg 1985; Schröder, R., Johann 
Gerhards lutherische Christologie und die aristotelische Metaphysik, Tübingen 1983; Dreitzel, 
H., Protestantischer Aristotelismus und absoluter Staat: die „Politica“ des Henning Arnisaeus 
(ca. 1575–1636), Wiesbaden 1970; Wundt, M., Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der 
Aufklärung, Tübingen 1945; ders., Die deutsche Schulmetaphysik des 17. Jahrhunderts, Tübin-
gen 1939; Petersen, P., Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutsch-
land, Leipzig 1921 (ND Stuttgart-Bad Cannstatt 1964). 

6 Siehe dazu Tommasi, F. V., Philosophia transcendentalis. La questione antepredicativa e l’analo-
gia tra la Scolastica e Kant, Le corrispondenze letterarie, scientifiche ed erudite dal Rinascimento 
all’Età moderna (Subsidia 10), Florenz 2009; ders., Franz Albert Aepinus, l’aristotelismo tedesco 
e Kant. Un contributo per la comprensione della filosofia transcendentale tra metafisica ed 
epistemologia, in: Archivio di filosofia 71 (2003) 333–358; Hinske, N., Die historischen Vorla-

 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Einleitung 11 

Trotz bedeutender neuer Erträge steht die Aufklärung dieses wichtigen Kapitels 
der europäischen Geistesgeschichte noch immer in den Anfängen. Aus welchen 
spezifischen Motiven und unter welchen neuen Fragestellungen erfolgt in ihm der 
Rückgriff auf Aristoteles? Welche Transformation erfährt das aristotelische Den-
ken bei dieser Aneignung? Lässt sich in der Vielfalt ihrer Formen eine gemeinsame 
spezifisch neuzeitliche Prägung erkennen? Welche äußeren Faktoren haben die 
fortgesetzte Wirkung des Aristotelismus an den Universitäten begünstigt? In diesen 
– und vielen weiteren – Fragen des neu eröffneten Forschungsfelds besteht Bedarf 
an Klärung und interdisziplinärem Austausch über die Grenzen philosophischer, 
theologischer, philologischer und historischer Annäherungen hinweg. 

Ein solcher Austausch erfolgte auf dem Salzburger Symposion „Der Aristotelis-
mus an den europäischen Universitäten der frühen Neuzeit“ im Mai 2007 auch in 
der Absicht, in der gegenwärtigen Diskussion über die gemeinsame europäische 
Identität einen eigenen Akzent setzen. Dazu haben renommierte Forscher und inno-
vative Nachwuchswissenschaftler aus Deutschland, Italien, Österreich, der 
Schweiz, den Niederlanden und den USA beigetragen. Ihre Beiträge zielten also 
von vornherein nicht auf die vereinheitlichende Zusammenschau eines bereits ge-
gebenen Forschungsstandes; vielmehr ging es in ihnen darum, Distanz gegenüber 
klassischen historiographischen Schemata zu gewinnen und die Forschung in den 
bezeichneten Einzelfragen neu auf den Weg zu bringen. Statt umfassender Synthe-
sen bieten sie Einzelforschung, die der oft mühsamen Erschließung unbekannter 
oder unbeachteter Quellen Vorrang gegenüber der Rückführung komplexer geistes-
geschichtlicher Bewegungen auf gängige Positions- oder Verlaufsschemata gibt. 
Die Vielfalt und wechselseitige Beziehung der Perspektiven sollte zur Geltung ge-
bracht werden, sodass Kontinuitäten und Diskontinuitäten, Variationen und Neu-
aufbrüche – welch letztere in ihren Ursprüngen oft nur als geringfügige perspekti-
vische Änderungen erscheinen – deutlicher fassbar werden. 
 
 

                                                 
 

gen der kantischen Transzendentalphilosophie, in: Archiv für Begriffsgeschichte 12 (1968) 86–
113; Tonelli, G., Das Wiederaufleben der deutsch-aristotelischen Terminologie bei Kant wäh-
rend der Entstehung der KrV, in: Archiv für Begriffsgeschichte 9 (1964) 233–242. 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Rolf Darge 12 

Bibliographie 

Ariew, R., Descartes and the Last Scholastics, Ithaca/London 1999. 
Darge, R., Suárez’ transzendentale Seinsauslegung und die Metaphysiktradition, Lei-

den/Boston 2004. 
Des Chene, D., Life’s Form. Late Aristotelian Conceptions of the Soul, Ithaca/London 

2000. 
Dreitzel, H., Protestantischer Aristotelismus und absoluter Staat: die „Politica“ des 

Henning Arnisaeus (ca. 1575–1636), Wiesbaden 1970. 
Frank, G./ Speer, A. (Hg.), Der Aristotelismus in der Frühen Neuzeit – Kontinuität 

oder Wiederaneignung (Wolfenbütteler Forschungen 115), Wiesbaden 2007. 
Hinske, N., Die historischen Vorlagen der kantischen Transzendentalphilosophie, in: 

Archiv für Begriffsgeschichte 12 (1968) 86–113. 
Kessler, E./ Lohr, C. H./ Sparn, W. (Hg.), Aristotelismus und Renaissance (Wolfenbüt-

teler Forschungen 40), Wiesbaden 1988. 
Koch, H.-A., Die Universität als europäische Institution, Darmstadt 2008. 
Leijenhorst, C., The Mechanization of Aristotelianism. The Late Aristotelian Setting of 

Thomas Hobbes’ Natural Philosophy (Medieval and Early Modern Sciences 3), 
Leiden/Boston/Köln 2002. 

Leinsle, U. G., Das Ding und die Methode. Methodische Konstitution und Gegenstand 
der frühen protestantischen Metaphysik, Augsburg 1985. 

Leinsle, U. G., Reformversuche Protestantischer Metaphysik im Zeitalter des Rationa-
lismus, Augsburg 1988. 

Lohr, C. H., Metaphysics, in: Schmitt, C. B. u. a. (Hg.), The Cambridge History of 
Renaissance Philosophy, Cambridge u. a. 1988, 535–638. 

Lohr, C. H., Renaissance Latin Aristotle Commentaries, in: Studies in the Renaissance 
21 (1974) 228–289. 

Mercer, C., Leibniz’s Metaphysics. Its Origins and Development, Cambridge/New 
York 2001. 

Perler, D., Aristotelismus in der frühen Neuzeit, in: Philosophie Rundschau 49 (2002) 
273–289. 

Petersen, P., Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutsch-
land, Leipzig 1921 (ND Stuttgart-Bad Cannstatt 1964). 

Risse, W., Bibliographia Philosophica Vetus. Repertorium generale systematicum ope-
rum philosophicorum usque ad annum MDCCC typis impressorum, Hildesheim/ 
Zürich/New York 1988. 

Rossi, P., Die Geburt der modernen Wissenschaft in Europa, München 1997. 
Rudolph, E., Zeit und Gott bei Aristoteles. Aus der Perspektive der protestantischen 

Wirkungsgeschichte (Forschungen und Berichte der Evangelischen Studienge-
meinschaft 40), Stuttgart 1986. 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Einleitung 13 

Rüegg, W., Geschichte der Universität in Europa, Bd. 1: Mittelalter, München 1993. 
Salatowsky, S., De Anima. Die Rezeption der aristotelischen Psychologie im 16. und 

17. Jahrhundert (Bochumer Studien zur Philosophie 43), Amsterdam 2006. 
Schmitt, C. B., Aristotle and the Renaissance, Cambridge/London 1983. 
Schmitt, C. B. u. a. (Hg.), The Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cam-

bridge u. a. 1988. 
Schröder, R., Johann Gerhards lutherische Christologie und die aristotelische Metaphy-

sik, Tübingen 1983. 
Secada, J., Cartesian Metaphysics. The Scholastic Origins of Modern Philosophy, 

Cambridge/New York 2000. 
Tommasi, F. V., Franz Albert Aepinus, l’aristotelismo tedesco e Kant. Un contributo 

per la comprensione della filosofia transcendentale tra metafisica ed epistemolo-
gia, in: Archivio di filosofia 71 (2003) 333–358. 

Tommasi, F. V., Philosophia transcendentalis. La questione antepredicativa e l’analo-
gia tra la Scolastica e Kant, Le corrispondenze letterarie, scientifiche ed erudite dal 
Rinascimento all’Età moderna (Subsidia 10), Florenz 2009. 

Tonelli, G., Das Wiederaufleben der deutsch-aristotelischen Terminologie bei Kant wäh-
rend der Entstehung der KrV, in: Archiv für Begriffsgeschichte 9 (1964) 233–242. 

Weber, W., Geschichte der europäischen Universität, Stuttgart 2002. 
Wundt, M., Die deutsche Schulmetaphysik des 17. Jahrhunderts, Tübingen 1939. 
. 
 

 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 

Ideen und Transzendentalien bei Francisco Suárez  
im Kontext der Renaissancephilosophie 

Paul Richard Blum 

Abstract 

Transzendentalien, also „seiend“, „eins“, „gut“, „etwas“, gehören zum Erbgut des 
mittelalterlichen Aristotelismus. Insofern sie von jedem einzelnen Ding ausgesagt 
werden können, zählen sie sowohl zur Theorie der Bezeichnung als auch zur 
Metapyhsik, speziell zur Ideenlehre. Lorenzo Valla (1407–1457) kam daher zu 
dem Schluss, dass „Ding“ das einzige Transzendentale sein kann und dass davon 
die metaphysische Universalität abzutrennen sei, die Gott allein zukomme. Mar-
silio Ficino (1433–1499) nahm den in der Metaphysik des Universalen und der 
Theologie enthaltenen Platonismus auf, um zu argumentieren, dass „eins“ das 
dem Seienden übergeordnete Transzendentale sei – jedenfalls in Gott. Damit ver-
band er die epistemologische These (die im Cartesianismus populär geworden ist) 
von der durch innere Ideen gesteuerten Wirklichkeitserkenntnis, welche aber für 
den Platoniker letztlich auf die Ideen Gottes zurückgeht. Daraus folgerte Tomma-
so Campanella (1568–1639): Die ersten drei Transzendentalien (seiend, wahr, 
gut) bringen den drei-einen Gott so hervor, dass sie auf alle übrigen Eigenschaf-
ten epistemologisch und ontologisch zusteuern. Francisco Suárez (1548–1617) 
waren diese verschiedenen Wendungen bekannt. Er verband auch die semanti-
sche mit der ontologischen Bedeutung der Transzendentalien und übernahm – 
durch Thomas von Aquin – die Platonischen Ideen als Erkenntnis- und Schöp-
fungsprinzipien. – Der Jesuit Francisco Suárez wird in der Regel als führender 
Aristoteliker der Zweiten Scholastik gesehen. In diesem Beitrag zeigt sich seine 
Metaphysik als Rezeption und Kritik der Renaissancephilosophie, vor allem des 
Platonismus. 

„‚Idee‘ ist eins von den Worten, die so klar sind, dass man sie nicht mit anderen er-
klären kann, weil es keine klareren und einfacheren gibt.“1 Wenn dem so wäre, 
könnte ich meinen Vortrag sofort beenden. Kann aber „Idee“ nicht mit anderen 
Worten erklärt werden, heißt das dann nicht, dass es eine oberste Gattung bezeich-
net, die unter keine höhere Gattung zu subsumieren ist? Und reden wir hier von 

                                                 
1 Arnauld, A./ Nicole, P., La logique ou L’art de penser, hg. von P. Clair und F. Girbal, Paris 1993, 

I 1, 39: „Le mot d’idee est du nombre de ceux qui sont si clair qu’on ne les peut expliquer par 
d’autres, parcequ’il n’y en a point de plus clairs et de plus simples.“ – Übersetzungen stammen 
von mir, falls nicht anders nachgewiesen. 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Paul Richard Blum 16 

Worten oder von Ideen? Ist es so, dass die Sprache in ihrer Armut zur Umschrei-
bung greifen muss, weil sie das Wort „Idee“ nicht differenzieren kann? Oder ist es 
so, dass die Idee an sich ein Klarstes und Einfachstes ist, das nicht auf ein noch 
Einfacheres und Klareres zurückgeführt werden kann? Das sind aristotelische, pla-
tonische und linguistische Fragen an eine Lehrbuchdefinition, nämlich aus der 
Logik von Port Royal. Dass wir uns auf dünnem Eis bewegen, wissen auch die Au-
toren, denn einerseits verteidigen sie, dass „Gott“ eine solche Idee sein muss – als 
ob das mit dem Begriff der Idee schon gegeben wäre. Andererseits müssen sie 
Lockes Ideen-Sensualismus abwehren. Daher lehren sie autoritativ, dass  

es keine Idee in unserem Verstand gibt, die ihren Ursprung aus den Sinnen 
nimmt, außer aus dem Anlass (par occasion), wenn Bewegungen, die in un-
serem Verstand stattfinden (und das ist alles, was unsere Sinne machen kön-
nen), der Seele Anlass geben, verschiedene Ideen zu formen, die sie ohne die-
se nicht bilden würde, obwohl fast immer diese Ideen keine Ähnlichkeit mit 
dem haben, was in den Sinnen und im Gehirn sich bildet, und es außerdem 
eine große Zahl von Ideen gibt, die überhaupt nichts von einem körperlichen 
Bild an sich haben und daher ohne offensichtlichen Unsinn nicht auf unsere 
Sinne bezogen werden können.2 

Wenn Marsilio Ficino das noch erlebt hätte! Die frommen Cartesianer fassen näm-
lich genau seine platonische Erkenntnistheorie zusammen. Ficino beweist die Un-
körperlichkeit der Ideen, indem er fragt,  

wie denn ein Bild etwas hervorbringen kann, was freier und weiter als es 
selbst ist, wenn es doch ein Einzelnes und den Bedingungen der Materie 
unterworfen ist, die Spezies dagegen, weil universal, freier und weiter? Da 
nun die Spezies, auch Universale genannt, nicht aus Bildern entsteht, dann 
um so weniger aus externen Dingen, welche den Verstand durch kein anderes 
Medium formen können als durch Bilder.3  

Also nach Ficinos platonischer Epistemologie „werden weder Verstand noch auch 
Sinn [...], um etwas erkennen zu können, von externen Körpern geformt“. Um das 
zu erläutern, gebraucht er einen biologischen Vergleich (der natürlich nicht ohne 
metaphysischen Anstrich bleibt, aber das ist hier nicht das Thema) von der Lebens-
kraft und dem Samen, die von innen her bewegen, zeugen und wachsen: „So urtei-
                                                 
2 Ibid., 46: „[...] on peut dire au-contraire, que nulle idée qui est dans notre esprit ne tire son ori-

gine des sens, sinon par occasion, en ce que les mouvements, qui se font dans notre cerveau, qui 
est tout ce que peuvent faire nos sens, donnent occasion à l’ame de se former diverses idées 
qu’elle ne se formeroit pas sans cela, quoique presque toûjours ces idées n’ayent rien de sembla-
ble à ce qui se fait dans les sens et dans le cerveau, et qu’il y ait de plus un très-grand nombre 
d’idées, qui ne tenant rien du-tout d’aucune image corporelle, ne peuvent sans une absurdité visi-
ble être rapportées à nos sens.“ 

3 Ficino, M., Platonic Theology, hg. von J. Hankins, 6 Bde., Cambridge (Mass.) 2001–2006, Bd. 3, 
lib. 11, cap. 3, 214: „Quo enim pacto simulacrum (quod etiam phantasma vocatur) rem aliquam 
procreabit seipso liberiorem et ampliorem? Ipsum quidem singulare est et materiae conditionibus 
est astrictum; species vero, quia universalis est, ideo liberior est et amplior. Si non fit species 
haec (quae etiam universale nuncupatur) a simulacris, multo minus fit a rebus externis, quae non 
possunt per aliud medium formare mentem, quam per simulacra.“ 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Ideen und Transzendentalien im Kontext der Renaissancephilosophie 17 

len der innere Sinn und der Verstand mittels Formeln, die eingeboren und von 
außen angeregt sind.“4 Zusammengefasst: „Die Spezies entstehen aus den beständi-
gen Begriffen der Seele und geben ewige Ideen jenseits der Seele wieder.“5 Wie 
man sich das vorzustellen hat, dass der Verstand jene Operation vornimmt, die man 
Abstraktion nennen würde, wäre sie wirklich ein Abzug von Begriffen aus den Sin-
nesgegenständen, erklärt Ficino dort, wo er die Immaterialität der Seele plausibel 
macht. Er führt dort vor, warum Descartes und die Cartesianer die Existenz extra-
mentaler Realität aus der Natur des Verstandes ableiten müssen und vielleicht 
sogar dürfen.  

„Der Intellekt“, so werden wir instruiert, „erkennt nicht nur die universale Na-
tur, sondern auch die einzelne Natur, andernfalls könnte er nicht beide verglei-
chen.“ Wir dürfen annehmen, dass Ficino hier das subsumierende Urteil meint: So-
krates ist ein Mensch. Der Verstand kann „die Kräfte unterhalb seiner selbst und 
deren Akte erkennen, wenn er alles mit sich selbst vergleicht“6. Zunächst kommt es 
mir hier darauf an, festzustellen, dass für Ficino Erkenntnis ein Akt des Vergleichs 
ist, und zwar hauptsächlich der eines Selbstbezugs des Verstandes in Auseinander-
setzung mit Realität. Seiner Ansicht nach ist das die Gemeinsamkeit platonischer 
wie aristotelischer Epistemologie, dass das Einzelne in einem „zweiten, reflexiven 
Akt“ gesehen wird, nachdem der Verstand unmittelbar und direkt das Universale in 
der Spezies gesehen hat.7 Wobei die Spezies als Auslöser fungiert: „In einem dis-
cursus durch den Akt und die Spezies spiegelt er sich im Bild, durch dessen Auslö-
sung die Spezies begriffen wurde, und erkennt er das Einzelne.“8 Abstraktion ist 
demnach die Schau des Allgemeinen, sofern sie durch sinnliche Realität ausgelöst 
wird. Unnötig zu erwähnen, dass dann so etwas wie Humanität eine „Idee“ ist, die 
Menschen durch Teilhabe zu Menschen macht.9 

Damit kommen wir zu der „Idee“, die wirklich oberste Gattung ist, nämlich die 
Idee in Gott. Es ist „der Begriff, der sozusagen jenseits allen Ortes und der Zeit be-
steht, was Platon ‚Idee‘ nennt“.10 Diese Ideen sind dann „species specierum natura-
                                                 
4 Ibid., 212: „Quapropter neque mens neque etiam sensus, ut pluribus placet Platonicorum, ut per-

cipiat quicquam ab extrinsecis formatur corporibus. Sed quemadmodum pars vivifica per insita 
semina alterat, generat, nutrit et auget, ita interior sensus et mens per formulas innatas quidem et 
ab extrinsecis excitatas omnia iudicant.“ 

5 Ibid.: „[...] species illae, si nascuntur, a rationibus animi perpetuis pariuntur et ideas super ani-
mum referunt sempiternas.“ „Referunt“ sollte nicht mit „refer to“ übersetzt werden (ibid., 213), 
sondern mit transitivem „relate“. 

6 Ibid., Bd. 2, lib. 8, cap. 1, 270: „Meminisse vero oportet intellectum non universalem modo natu-
ram, sed particularem quoque cognoscere; alioquin non posset utramque invicem comparare, cog-
noscere insuper vires inra se omnes actusque ispsarum, quando omnes comparat ad se ipsum.“ 

7 Ibid., 270/272: „[...] particulare ab intellectu solum secundo quodam actu atque reflexo prospici, 
tum Platonici tum Peripatetici plurimum arbitrantur, quatenus intellectus postquam subito recta-
que via per speciem universale intuitus est.“ 

8 Ibid., 272: „Inde discursu quodam per actum speciemque in simulacrum, quo incitante species 
concepta fuerat, sese reflectens, particulare iam prospicit.“ 

9 Ibid., 266: „Idcirco super corpora omnia extat ratio quaedam ideaque humanitatis ipsius, cuius 
participatione quadam vel similitude homines fiunt quicumque sunt homines [...].“ 

10 Ibid., 268: „[...] ad rationem, quae super locum totum tempusque existat, quam Plato vocat ideam.“ 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Paul Richard Blum 18 

lium exemplaria“ – jene Spezies, die Modell der natürlichen Spezies sind.11 Für 
jeden Schulplatonismus ist das weiter keine Überraschung. Aber ich hatte verspro-
chen, von Ideen und Transzendentalien um 1600 zu berichten, stattdessen habe ich 
gerade nachgewiesen, dass die Logik von Port Royal eine Version von Platonismus 
ist. Bevor ich zum Thema komme, muss ich aber noch einen Schritt weiter zurück-
gehen, nämlich zur Logik von Lorenzo Valla.  

Valla analysiert bekanntlich menschliches Sprechen im Hinblick auf mögliche 
metaphysische Implikationen. In dem, was wir heute als „semantisches Dreieck“ 
bezeichnen (Wort, Bedeutung, Sachverhalt), nennt er die Bezeichnung eine Quali-
tät, wobei die Wörter als Zeichen für die Sache stehen. Während das Ohr den 
Klang hört, nimmt die Seele die Bedeutung auf, indem beide Wörter wahrneh-
men.12 Daraus folgt überraschenderweise, dass so, wie Holz „Holz“ heißt, unkör-
perliche Dinge auch Namen haben, also Wissenschaft heißt „Wissenschaft“, und 
ganz allgemein heißt ein Ding „Ding“.13 Wenn aber „Ding“ nichts als Ding be-
zeichnet, dann ist das „Ding“ die Vokabel für das Wort, das alle Dinge als Dinge 
bezeichnet: „res est vox sive vocabulum, omnium vocabulorum significationes suas 
complectens.“14 Genauer, „Ding“ ist das Wort für die Leistung von Wörtern, 
Sachen zu bezeichnen. Insofern übersteigt „Ding“ noch die Signifikationsleistung 
des Wortes „Zeichen“. Wenn dieses Wort aber alle Dinge bezeichnet, dann auch 
Gott als ein Ding unter vielen anderen. Hier macht Valla einen Unterschied zwi-
schen der Funktionsweise und dem Gehalt: Wörter wie spiritus, substantia, essen-

tia – und erst recht res – übersteigen nämlich das Wort Deus, insofern sie eine wei-
teres Bedeutungsspektrum haben, „significationis autem dignitate cuncta alia trans-
cendit, cum sit ipse ceterarum rerum auctor.“15 In Gott haben wir also den Sonder-
fall, dass das Wort ein einzelnes Ding bezeichnet, das inhaltlich alle Dinge trans-
zendiert. Grundsätzlich gilt, dass Wörter Dinge bezeichnen können, die wiederum 
an und für sich universal sind. „Gott“ ist dann das Wort, das ein Universales be-
zeichnet nicht aufgrund einer semantischen Hierarchie, sondern weil es das Ding 
ist, das alle anderen Dinge transzendiert. Die Universalität von „Ding“ liegt also in 
seiner Bezeichnungsfunktion, während die semantische Kraft der menschlichen 
Sprache auch auf Dinge verweisen kann, die an sich universal sind. Daraus folgt 
die Mahnung zur Vorsicht, semantische Universalität nicht mit inhaltlicher Univer-
salität zu verwechseln. „Gott“ ist einerseits kein Abstraktes, andererseits verweist 
das Wort nicht auf Dinge, sondern auf Gott. Darauf kommt es nämlich Valla an, 
die terminologischen Irrtümer des scholastischen Aristotelismus rückgängig zu 

                                                 
11 Ibid. 
12 Valla, L., Retractatio totius dialectice cum fundamentis universae philosophie, in: Valla, L., Re-

pastinatio dialectice et philosophie, hg. von G. Zippel, 2 Bde., Padua 1982, Bd. 1: Retracta-
tio I 14, 22, 123: „[...] sonos auris, significationes animus, voces ambo percipiant.“ 

13 Ibid., nr. 23: „Nam sicuti ligno nomen est ‚lignum‘ [...] item rerum incorporalium ut scientie est 
nomen ‚scientia‘, [...] denique ita rei ‚res‘.“ 

14 Ibid., nr. 24. 
15 Ibid., 124, nr. 24. 

©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




