Religions-Padagogik

Bestandsaufnahme und Perspektiven einer
theologischen Disziplin

Konsolidierungsgewinne der Religionspddagogik - aber Zuspitzung der
Legitimationsprobleme des Religionsunterrichts

Die Entwicklungslinien der Religionspidagogik als wissenschaftlicher Disziplin
lassen in den letzten drei Jahrzehnten eine gewisse Konsolidierung erkennen.
Schon in den spéten 1980er Jahren zeichnete sich ab, dass die mit der epocha-
len Durchsetzung des ,,themen- und problemorientierten Religionsunterrichts*
verbundenen konzeptionellen Auseinandersetzungen in den 1970er Jahren
weitgehend zugunsten der Anerkennung eines pluralen ,,Ensembles didakti-
scher Strukturen“' zum Stillstand kamen. Innerhalb dieses Ensembles schirfte
die Symboldidaktik®, deren Impulse in semiotischer® und kultur- und sprech-
akttheoretischer* Perspektive aufgegriffen und erweitert werden konnten, das
religidse Proprium der Religionsdidaktik deutlicher, als es in einem ,,problem-
orientierten“ Religionsunterricht gelingen konnte, dessen (ja durchaus beacht-
liches) theologisches Profil in der Praxis weitgehend abgeblendet blieb. Zugleich
gewann das Fach durch eine bildungstheoretische Fundierung neue - durchaus
spannungsreiche - Anschlussméglichkeiten sowohl an die systematische Theo-

Peter Biehl sieht die Religionsdidaktik nach der Zeit der Konzeptionsmonopole charakte-
risiert durch das ,,Zusammenspiel zwischen traditionserschlieRender, symboldidakti-
scher und problemorienterter Struktur als dem ,integrative(n) Kern eines offenen
Ensembles didaktischer Strukturen“ (Ders., Religionsdidaktische Konzeptionen,; in: Gott-
fried Bitter / Rudolf Englert / Gabriele Miller / Karl Ernst Nipkow [Hg.], Neues Handbuch
religionspadagogischer Grundbegriffe, Miinchen 2002, 445).

MaRgeblich: Peter Biehl (unter Mitarbeit von Ute Hinze und Rudolf Tammeus), Symbole
geben zu lernen. Einfiihrung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand, Haus und
Weg, Neukirchen-Vluyn 1989; Ders., Symbole geben zu lernen, Bd.2, Zum Beispiel Brot,
Wasser und Kreuz, Beitrdge zur Symboldidaktik und Sakramentendidaktik, Neukirchen-
Vluyn 1993; ders., Festsymbole. Zum Beispiel: Ostern. Kreative Wahrnehmung als Ort der
Symboldidaktik, Neukirchen-Vluyn 1999.

Grundlegend: Michael Meyer-Blanck, Vom Symbol zum Zeichen. Symboldidaktik und
Semiotik, Rheinbach ?2002.

Ein Uberblick: Bernhard Dressler / Thomas Klie: Strittige Performanz. Zur Diskussion um
den performativen Religionsunterricht; in: PTh 6/2007, 241-254; siehe auch: Bernhard
Dressler, Performanzen des Glaubens in der Religionspadagogik; in: VuF 2/2009, 64-75.



10 Religions-Padagogik

logie als auch an den erziehungswissenschaftlichen Bildungsdiskurs.’ Eine diffe-
renziertere Sicht der weiterhin wirksamen Orientierung an den Problemen der
sozialen, politischen und kulturellen Lebenswelt verband sich mit der Abwen-
dung vom Sikularisierungstheorem hin zur Pluralismusthematik.® Zur Voll-
stindigkeit dieser kurzen Bestandsaufnahme gehért, dass die von Klaus We-
genast bereits 1968 geforderte ,,empirische Wendung®’ nunmehr in einer Fiille
empirischer Untersuchungen realisiert wird, nicht nur, aber nicht zuletzt auch
im Zuge der sog. ,,Kinder*- und ,,Jugendtheologie®. Und schlieflich ist die Dis-
ziplingeschichte der Religionspddagogik aufgrund der Veréffentlichungen aus
dem , Arbeitskreis Historische Religionspidagogik“® so sorgfiltig aufgearbeitet
wie nie zuvor.

Der Anschein einer konsolidierten Disziplin wird nun allerdings dadurch
irritiert, dass diese Entwicklung zeitweise mit einer heftigen Debatte iiber die
Zukunft des Religionsunterrichts (im Folgenden: RU) in den 1990er Jahren
einherging, deren Griinde und Probleme keineswegs als ausgetragen gelten
kénnen. Die Wiedervereinigung Deutschlands hatte es mdglich und notwendig
gemacht, erneut nach der Plausibilitdt und dem Geltungsbereich des Grundge-
setzartikels 7.3 bzw. der Ausnahmeregelung der sog. ,Bremer Klausel* (Art.
141) zu fragen. Diese Debatte erfolgte bekanntlich nicht allein zwischen kirch-
lichen und laizistischen Positionen, sondern riss auch innertheologische Gra-
ben auf, wenn etwa Gert Otto fiir einen ,,RU fiir alle warb.” Man kann fragen,
ob die weitgehende Erfolglosigkeit solcher VorstoRe nicht vor allem daran
hing, dass sich politisch keine Zweidrittelmehrheit gegen den konfessionellen
RU als res mixta zwischen Staat und Religionsgemeinschaften fand und findet.
Und nur zégerlich ldsst die katholische Kirche in einigen Regionen Formen
konfessioneller Kooperation zu. Aber die wachsende religiose Pluralitdt, vor
allem auch die Zunahme konfessionsloser Schiilerinnen und Schiiler, abgese-
hen von Ostdeutschland jedenfalls dramatisch in den groRstddtischen Bal-

Systematisierend: Peter Biehl / Karl Ernst Nipkow, Bildung und Bildungspolitik in theo-
logischer Perspektive, Miinster 2003; Dietrich Korsch, Bildung und Glaube. Ist das Chris-
tentum eine Bildungsreligion?; in: NZSTh 36 (1994), 190-214.

Karl Ernst Nipkow, Bildung in einer pluralen Welt, Bd. 2: Religionspddagogik im Pluralis-
mus, Giitersloh 1988.

Klaus Wegenast, Die empirische Wendung in der Religionspidagogik; in: EvErz 2/1968,
111-124.

Exemplarisch: Michael Wermke (Hg.), Transformation und religidse Erziehung: Kontinui-
titen und Briiche der Religionspddagogik 1933 und 1945, Jena 2011. Siehe auch Friedrich
Schweitzer / Henrik Simojoki, Moderne Religionspddagogik. Thre Entwicklung und ihre
Identitdt. Mit einem Beitrag von Werner Simon, Giitersloh und Freiburg/Basel/Wien
2005; Friedrich Schweitzer / Henrik Simojoki / Sara Moschner / Markus Miiller, Reli-
gionspddagogik als Wissenschaft. Transformationen der Disziplin im Spiegel ihrer Zeit-
schriften, Freiburg i. Br. 2010.

Gert Otto, Allgemeiner RU - RU fiir alle. Sieben Thesen mit Erlduterungen; in: Jiirgen Lott
(Hg.), Religion - warum und wozu in der Schule?, Weinheim 1992, 359-374.



Religions-Pddagogik 11

lungsgebieten, fiihrt zunehmend zu Deregulierungen in einer rechtlichen
Grauzone. Verfassungsrechtlicher Status und faktische Akzeptanz des RU tre-
ten auseinander. Verschirfend wird hinzukommen, dass die Inklusion, deren
sich abzeichnende Entwicklung die Bildungsinstitutionen auf lange Sicht be-
schiftigen wird, jede, eben auch die religios-konfessionelle Segregation zu-
nehmend in Frage stellen wird.

Nun treten diese Legitimationsprobleme hinsichtlich nur eines religions-
pidagogischen Praxisfeldes, der 6ffentlichen Schule, auf - ein fiir Deutschland
charakteristisches Phinomen. So hilt Christian Grethlein die weitgehende
Konzentration der religionspiddagogischen Diskussion auf schulische Themen
(statt dariiber hinaus auf das kirchliche Bildungshandeln und die familiale
Erziehung und Sozialisation) fiir ,,ein Unikum in der Entwicklung der Kommu-
nikation des Evangeliums im Modus von Lehr- und Lernprozessen®, das nur im
Kontext staatlicher Schulpolitik ,,und der engen Verbindung von Kirche und
Staat ... zu verstehen” sei. Gert Ottos Vorschlag einer radikalen Umstellung des
Fachs auf ,Religionskunde* sieht Grethlein als ,konzeptionelle Konsequenz*
eben dieser Konstellation."

Was die Religionspidagogik als Disziplin an Systematizitit und Sachgehalt
gewinnen kann, wenn die Verengung auf den schulischen RU aufgesprengt
wird, zeigt sich exemplarisch an dem beeindruckenden Gesamtentwurf von
Bernd Schréder, den man als eine Art krénenden Abschluss der zuriickliegen-
den Konsolidierungsphase lesen kann."' Andererseits: Das Gewicht der Reli-
gionspddagogik als wissenschaftlicher Disziplin hédngt institutionell nach wie
vor weitgehend an ihrer Bedeutung fiir die Ausbildung von schulischen Reli-
gionslehrkriften und ist insofern auch zukiinftig stark an die Entwicklungsper-
spektiven des RU gebunden. Deshalb, aber auch aus Griinden des begrenzten
Umfangs, beschrinke ich mich hier auf die Erdrterung von schulbezogenen
Problemen. Die vielleicht entscheidende Frage lautet dann: Wie (und in wel-
cher Form) kann der RU an staatlichen Schulen weiterhin (und als islamischer
RU neuerdings) von den Religionsgemeinschaften mitverantwortet werden,
statt einer staatlichen ,Wertevermittlung® {iberantwortet zu werden (wie es
sich in der Berliner Debattenlage um einen obligatorischen Ethik-Unterricht
abzeichnete), in der Religion thematisch entweder ganz verschwindet, oder
(bestenfalls) sozialintegrativ (eben als , Wertevermittlung®) instrumentalisiert
wird? Wie kann sich der RU dabei deutlich als staatlich institutionalisierter,
wenn auch von den Religionsgemeinschaften mitbestimmter, Bildungsprozess
behaupten und von kirchlicher Katechese (substanziell, curricular und metho-

1 Christian Grethlein, Praktische Theologie, Berlin/Boston 2012, 270.

Bernd Schrdder, Religionspddagogik, Tiibingen 2012. Schréder verschréankt historische
und systematische Untersuchungsperspektiven und gewinnt aus der problemgeschichtli-
chen Perspektive systematische Stérke. Das Lehrbuch ist ein groer, MaRstibe setzender
Wurf.



12 Religions-Padagogik

disch) unterschieden halten? Je nachdem, ob und wie das gelingt, wird der
schulische RU entweder eine Minderheitsveranstaltung werden und Art. 7.3
wird als eine Art ,Artenschutzartikel verstanden werden miissen, oder er
modifiziert seine sog. ,,Konfessionalitit” noch weiter im Hinblick auf die wach-
sende Teilnahme kirchenferner, konfessionsloser, oft religionsferner Schiiler.”

Nun gestalten sich zugleich in der bislang wenig erforschten Unterrichts-
wirklichkeit die Entwicklungen nach aller Erfahrung ohnehin anders, als es in
den Wolkenregionen der Theorie diskutiert wird. So konnte z.B. in einem
Unterrichtsforschungsprojekt des katholischen Religionspddagogen Rudolf
Englert eine deutliche Tendenz zur ,,Versachkundlichung” des RU festgestellt
werden.” Man kénnte diesen Befund, der durch Erfahrungen im Umfeld der
Schulpraktika der Lehramtsstudienginge bestitigt zu werden scheint, mit aller
Vorsicht so deuten, dass sich die scharfe konzeptionelle Differenz zwischen
konfessionellem und religionskundlichem Unterricht in der Schulwirklichkeit
kaum niederschldgt. Die Lehrkrifte scheinen sich aus padagogisch motivierter
Sorge vor einer konfessorischen Ubergriffigkeit zuriickzuhalten und bringen,
vermutlich auch aufgrund mangelnder theologischer Kompetenz, kaum fachli-
che Expertise zur Verdeutlichung der lebensweltlichen und existenziellen
Relevanz der christlichen Tradition ein. Zudem ldsst der Unterricht wenig
kognitive Aktivierungen mit dem Ziel der Bildung von Urteilsfdhigkeit erken-
nen, sondern scheint eher dem gingigen Urteil des ,Laberfachs” zu entspre-
chen.

Dieser Entwicklungstendenz, wenn sie denn allgemein zutrife, lieBe sich
ebenso wie der Delegitimierung konfessionell getrennter Religionslerngruppen
kritisch und mit angemessenem Problembewusstsein entweder nur mit einer
entschlossenen Offnung des RU in Richtung auf eine Art von ,,Religionskunde*
fir alle begegnen, in der zumindest gelernt werden kénnte, bloBe Meinungs-
duRerungen von kenntnisbasierten Sachurteilen zu unterscheiden. Oder der RU
kénnte (mit den dafiir ausgebildeten Lehrkriften) stdrker als bisher in Rich-
tung auf die Vermittlung der Fahigkeit kompetenter Inanspruchnahme des
Grundrechts auf positive Religionsfreiheit wirken und zugleich die existentielle
Relevanz seiner daseinshermeneutischen Perspektive als Bildungsangebot (also
ohne kerygmatisch-missionarische, aber auch ohne auf bestimmte ,,Einstellun-
gen“ zielende erzieherische Intention) prizisieren, d. h. seine Ziele in einer

' Hierzu grundlegend: David Kibisch, Religionsunterricht und Konfessionslosigkeit. Eine

fachdidaktische Grundlegung, Tiibingen 2014.

Rudolf Englert, Wie kommen Schiiler/innen ins Gesprich mit religiésen Traditionen?
Eine Untersuchung religionsdidaktischer Inszenierungsstrategien; in: Ulrich Riegel /
Klaas Macha (Hg.), Videobasierte Kompetenzforschung in den Fachdidaktiken, Miinster /
New York / Miinchen / Berlin 2013, 248-265. Die Schwierigkeit selbst anspruchsvollen
Religionsunterrichts im Umgang mit konzeptionellen Standards zeigt sich auch in den
Analysen in: Bernhard Dressler / Thomas Klie / Martina Kumlehn, Unterrichtsdrama-
turgien. Fallanalysen zur Performanz religiser Bildung, Stuttgart 2012.



Religions-Pddagogik 13

Verbindung von Partizipations- und Deutungskompetenz profilieren."* Das
setzt eine Kldrung der Theologizitit der Religionspddagogik voraus. Eine solche
Klirung wird freilich im Kontext von Bildung nicht ohne eine stdrkere funda-
mentaltheologisch-religionstheoretische Orientierung der Religionspidagogik
moglich sein.

Religionspddagogik als ,,Kommunikation des Evangeliums*?

Bernd Schréder bezeichnet als den ,,Gegenstandsbereich der Religionspiddago-
gik im Allgemeinen* die ,,Kommunikation von Religion*, und als ,,Gegenstands-
bereich der Religionspiddagogik aus protestantischer Perspektive im Besonde-
ren (...) die Kommunikation des Evangeliums im Medium von Lernprozessen, sei
es Sozialisation, sei es Unterricht oder Erziehung, sei es Bildung", und sieht
eben so den Anspruch der ,, Theologizitit” der Religionspddagogik begriindet.”
Schréder greift hierbei auf die von Ingolf U. Dalferth™ fiir die Theologie allge-
mein und von Christian Grethlein" fiir die Praktische Theologie (einschlieRlich
der Religionspddagogik) als Schliisselbegriff vorgeschlagene Funktionsbestim-
mung zuriick. Auf das ,Evangelium“ beziehe sich die Religionspidagogik im
Sinne des ,,christlichen Wirklichkeitsverstidndnisses“. Schréder prazisiert dabei
hinsichtlich der Besonderheit der ,Kommunikation des Evangeliums im Me-
dium von Lernprozessen*, dass die Religionspddagogik ,,gleichwohl* den Reli-
gionsbegriff nicht verabschieden kénne, insofern sie nach wie vor ,,,Religion‘ in
der Vielfalt ihrer lebensweltlichen Erscheinungsformen bzw. religiose Soziali-
sation, Erziehung und Bildung wahrzunehmen, zu interpretieren und auf ihre
Gestaltbarkeit im Sinne dieses (sc. christlichen) Wirklichkeitsverstindnisses
hin zu bedenken* habe, dabei aber zugleich ,um die Unverfligbarkeit der
JKommunikation des Evangeliums* wisse.'®

Bei Grethlein schlieft die Programmformel der ,Kommunikation des
Evangeliums* an die Zielbestimmung des RU als ,,Befdhigung zum Christsein®
an.” Insofern Bildungsprozesse geradezu dadurch definiert sind, dass sich die
Edukanden auch gegen die in ihnen thematisierten Gehalte miissen wenden
kénnen, wiirde ich diese Zielbestimmung erst in einem offeneren Mdglich-
keitshorizont der Befdhigung zur urteilsfahigen Inanspruchnahme des Grund-
rechts auf Religionsfreiheit (was die Entscheidung gegen eine religidse Lebens-

Siehe hierzu: Bernhard Dressler, Religionspadagogik zwischen Bildungstheorie und
Kompetenzdidaktik; in diesem Buch S. 47-71.

Schréder, Religionspadagogik, a. a. 0., 10 u. 12f.

Ingolf U. Dalferth, Evangelische Theologie als Interpretationspraxis. Eine systematische
Orientierung, Leipzig 2004, bes. 90-113.

7 Grethlein, Praktische Theologie, a. a. 0., 2. und 3. Teil.

Schréder, Religionspddagogik, a. a. 0., 10f.

¥ Christian Grethlein, Fachdidaktik Religion, Géttingen 2005, 271-280.



14 Religions-Padagogik

praxis einschlieRt) aufgehoben und prézisiert sehen. Mit dieser MaRgabe las-
sen sich religiose Lernprozesse auch deutlicher so gestalten, dass in ihnen
religise Uberzeugungen begegnen kénnen, ohne auf diese Uberzeugungen zu
verpflichten, Positionalitit also ohne Indoktrinationsverdacht méglich ist.
Zugleich wird damit anerkannt, dass der christliche Glaube im Unterschied zum
kulturellen Zeichensystem der Religion kein Resultat eines intentionalen Lern-
prozesses sein kann, Das entspricht pddagogisch auch dem analogen Sachver-
halt, dass mentale Zustinde und Gesinnungen ganz generell bewussten Wil-
lensakten entzogen sind. Sie diirfen nicht das Ziel piddagogischer Interventio-
nen sein, wenn diese nicht die Freiheit der Edukanden unterlaufen sollen. So
wie man sich nicht dazu entschlieBen kann zu glauben, oder dieses Glauben-
wollen zum Ziel eigenen Lernens zu machen, so kann Glaube kein operationali-
sierbares Resultat der didaktischen Anstrengung einer Lehrperson sein. Pida-
gogische und theologische Griinde fallen hier zusammen.

Grethlein vermittelt die ,Kommunikation des Evangeliums“ mit didakti-
schen Uberlegungen zum Einen hinsichtlich der nach wie vor auch in der Le-
benswelt der Jugendlichen empirisch-religionssoziologisch zu erhebenden
Prdsenz einer Gebetspraxis und kirchlicher Kasualien. So kénnen die fiir
schristliche Liturgie grundlegende(n) Kommunikationsvollziige wie Beten und
Gesegnet-Werden (...) in bildungstheoretischem Zusammenhang kriteriologische
(kursiv B. D.) Beachtung (finden).“” Dem stimme ich zu, insofern auf diese Wei-
se der Kern christlich-religioser Praxis erschlossen und reflektiert werden
kann.” Zum Anderen bezieht er sich auf die neutestamentliche Uberlieferung,
wonach die Kommunikation Jesu sich vornehmlich in den drei Formen des
Lehrens und Lernens (v. a. in Gleichnissen), gemeinsamer Feiern und der , Hilfe
zum Leben® (v. a. durch Heilungen) gezeigt habe.” Indem sich religidse Bildung
am ,,Zusammenhang der drei Kommunikationsweisen“ orientiere, ,,gehdren
liturgische und diakonische ebenso wie narrative und diskursive Elemente in
den Religionsunterricht.“” Nun darf aber der Riickbezug auf Jesu Lehren, Fei-
ern und Helfen die Unterscheidung zwischen der Verkiindigung Jesu von Naza-
reth und dem Evangelium von Jesus Christus nicht verdecken. Zudem scheint
mir die ,,Kommunikation des Evangeliums“ nur dann ein erschlieRungskrafti-
ger Begriff fiir den Kommunikationsraum religidser Bildung zu sein, wenn da-
mit nicht zugleich die fiir das Christentum maRgeblichen neuzeitlichen Dis-

* Grethlein, Praktische Theologie, a. a. 0., 273.

Vgl Bernhard Dressler, Performative Religionsdidaktik: Theologisch reflektierte Er-
schlieBung von Religion; in: Dressler/Klie/Kumlehn, Unterrichtsdramaturgien, a. a. 0.,
15-42, hier 38f.

#  Grethlein, Praktische Theologie, a. a. 0., 324ff.

#  Christian Grethlein, ,Learning by doing?“ Elemente gelebten Glaubens im Religions-
unterricht. Zum Ansatz einer performativen Religionsdidaktik; in: Ludwig Rendle (Hg.),
Glaube der verstehbar wird ... Kommunikabilitit des Glaubens als religionsdidaktische
Herausforderung, Miinchen 2012, 105.



Religions-Pddagogik 15

tinktionen zwischen Verkiindigung und Lehre verschliffen werden, die in der
erzihlten Welt der Evangelien noch ebenso ununterschieden sind wie in der
vorneuzeitlichen Katechese. Vor allem: Christlich-religitse Bildung darf nicht
auf die Akzentuierung ihrer schwierigen (vor allem in thematischer Hinsicht
schwierigsten), aber unverzichtbaren christologischen Dimension verzichten.

Ich wiirde hier die Probleme der bildungstheoretischen und religionspoli-
tischen Akzeptanz und der Rezeptionsoffenheit anders gewichten. Insgesamt
scheinen mir die von Grethlein vorgetragenen Uberlegungen zur Lehrbarkeit
der ,,Kommunikation des Evangeliums“ den mit der Unterscheidung von Glau-
be und Religion erdffneten Prizisionsgewinn zu unterlaufen. Auf die ,Ergeb-
nisoffenheit” einer ,,auf Verstindigung angelegt(en)* Kommunikation hinzu-
weisen, reicht hier m. E. ebenso wenig aus, wie die Freiwilligkeit der Teilnahme
als Bedingung fiir ,,die Balance zwischen den schulischen Rahmenbedingungen
und den besonderen Herausforderungen des Religionsunterrichts auf Grund
seiner Inhalte* zu sehen.” Das religionsdidaktische Ziel der ,,Befdhigung zum
Christsein“ ist zumindest nicht davor gefeit, gegeniiber Distanzierten oder
Konfessionslosen (die doch aber in den evangelischen RU ausdriicklich ,,einge-
laden” sind®) als iibergriffig zu erscheinen. Mit Blick auf das Leitkonzept der
,Kommunikation des Evangeliums“ wire genauer darauf zu achten, dass zwi-
schen der im Unterricht durch die Lehrkrifte reprisentierten Theologizitit
und der religis eher unterbestimmten Rezeptionsperspektive der Schiilerin-
nen und Schiiler unterschieden wird. Und unter den spezifischen Bedingungen
des Lernorts Schule ist doch deutlicher zu akzentuieren, dass im Unterricht die
Kommunikation des Evangeliums nicht ohne die didaktisch inszenierte (Meta-)
Kommunikation iiber die Kommunikation des Evangeliums zu denken ist.

Religionspddagogik als theologische Disziplin der
bildenden ErschliefSung von Religion

Bedeutsam fiir Grethleins Position sind seine Bedenken hinsichtlich des Reli-
gionsbegriffs, der sich (so mit Bezug auf Falk Wagner) zu exklusiv mit der mo-
dernen Individualititskultur verbinde, als dass er mit dem Selbstverstindnis
des durch andere sozialkulturelle Welten geprégten Islam vereinbar sei.”® Hier
nun macht Grethlein erstaunlicherweise mit Blick auf die Einfiihrung des isla-
mischen RU die damit verbundene schulische Perspektive maRgeblich fiir die
Religionspddagogik insgesamt. Aber gerade im Blick auf die Schule als einem
Ort religioser Bildung wire doch der Gedanke stark zu machen, dass unsere

#  Grethlein, Praktische Theologie, a. a. 0., 275f.

»  So schon die EKD-Denkschrift: Identitit und Verstdndigung. Standort und Perspektiven
des Religionsunterrichts in der Pluralitit, Glitersloh 1994, 64.

6 Grethlein, Praktische Theologie, a. a. 0., 174.



16 Religions-Padagogik

kulturelle Tradition (immer noch) von Religion derart imprégniert ist, dass der
RU an 6ffentlichen Schulen, soll es ihn {iberhaupt geben, mit eben dem Reli-
gionsbegriff kompatibel sein muss, ,,wenn man nur auch in Rechnung stellt,
dass es nirgendwo ungeschichtliche, kontextfreie Begriffe gibt.“” Zugunsten
einer Islamischen Unterweisung auf den Religionsbegriff fiir den christlichen
RU zu verzichten, hitte die gleiche Logik, wie auf RU an &ffentlichen Schulen
iberhaupt zu verzichten, sobald das christliche Religionsmonopol schwindet.”
Zumal die Programmformel ,,Kommunikation des Evangeliums* in der Offent-
lichkeit unvermeidlich noch exklusiver wahrgenommen werden wiirde als
»Religion®,

Bei aller hinldnglich bekannten Schwierigkeit muss ein mit Bildungspro-
zessen im Offentlichen Raum kompatibler Religionsbegriff geltend gemacht
werden konnen, der zugleich die exemplarische Spezifizierung der christlichen
Religion im Unterricht zuldsst. Das Problem stellt sich, ganz abgesehen von
Helmuth Kittels Schlachtruf ,Nie wieder Religionsunterricht!“ zur Restaura-
tion der ,Evangelischen Unterweisung” nach 1945%, nicht neu. So hat etwa
Karl Ernst Nipkow, worauf auch Bernd Schréder hinweist, in seinen epochalen
»Grundfragen der Religionspidagogik von 1975 ,der Grundlegung der Reli-
gionspddagogik in einem allgemeinen Religionsbegriff* widersprochen, weil
damit die historische Bedingtheit des Religionsbegriffs verkannt und der Ge-
genstandsbereich der Religionspiddagogik {iberdehnt werde.*® Es ist aber die

7 Dietrich Korsch, Religion - Identitét - Differenz; in: Loccumer Pelikan, 1/2003, 8. Und
weiter: ,,Ungeliebt, umstritten, partikular - die Vorbehalte und Einwinde gegen den Be-
griff ,Religion‘ sind nicht zu {ibersehen. Und doch gibt es einen ganz praktischen und
durchschlagenden Grund fiir die Unverzichtbarkeit des Begriffs - und das ist der Reli-
gionsunterricht an unseren 6ffentlichen Schulen.”

Dariiber hinaus wire danach zu fragen, ob und wie die Bedingungen der Mdglichkeit
eines verfassungskonformen islamischen RU in der Entwicklung eines europdischen Is-
lam liegen, der sich der modernen westlichen Kultur 6ffnen wiirde. Mdglicherweise
konnte dann auch entspannter iiber die in der islamischen Tradition ja gar nicht von
vorneherein auszuschlieBende Anschlussfahigkeit an den abendlidndischen ,Religions*-
Begriff diskutiert werden.

Helmuth Kittel, Vom Religionsunterricht zur Evangelischen Unterweisung (1947), Berlin
’1957.

Karl Ernst Nipkow, Grundfragen der Religionspidagogik, Bd. 1, Giitersloh 1975, 139. Die
parallele systematische Rehabilitation des Religionsbegriffs etwa in der (nicht als kultur-
protestantisch zu verdichtigenden) hermeneutisch orientierten ,,Dogmatik des christli-
chen Glaubens* von Gerhard Ebeling (Bd. I, Tiibingen 1979), blieb bei Nipkow abgeblen-
det. In der Religionspiddagogik hat erst Christoph Bizer mit seinem energischen Rekurs
auf die Gestalt religioser Kommunikation (siehe z. B.: Kirchgéinge im Unterricht und an-
derswo. Zur Gestaltwerdung von Religion, Gottingen 1995) den Religionsbegriff didak-
tisch fruchtbar gemacht. Schroder (Religionspddagogik, a. a. 0.: § 12 ,Religion und ihre
Lernbarkeit“, 196-213) gibt einen instruktiven Uberblick iiber unterschiedliche Fassun-
gen des Status von ,,Religion” in Theologie und Religionspidagogik, mit der Tendenz, den
christlichen ,,Glauben bzw. die ,,Kommunikation des Evangeliums* in der Gestalt von Re-

28

29

30



Religions-Pddagogik 17

Frage, ob mit dieser - wie Schréder meint - Zuriickweisung des ,,Paradigmas)
der religionswissenschaftlichen Grundlegung“** zugleich auch eine fundamen-
taltheologisch-religionstheoretische Orientierung der Religionspidagogik
verworfen bleiben muss, ohne deshalb fiir eine religionskundliche Offnung
(oder, je nach Standpunkt: Verengung) des RU zu plddieren, die ja aber wenigs-
tens ein Minimum an Kenntnisvermittlung sichern konnte.

Hier hilft ein historisch-systematischer Blick weiter, insofern nicht nur fir
die Praktische Theologie, sondern auch fiir die Religionspiddagogik die neuzeit-
liche ,,Unterscheidung von Theologie und Religion“** grundlegend erscheint,
wonach Religion und Theologie weder zu identifizieren, noch gegenseitig aus-
zuspielen, sondern spannungsvoll aufeinander zu beziehen sind. Damit ist
zugleich auch die religionspadagogisch zentrale Aufgabe formuliert, die sich in
der Gegenwart verschirfende Differenz zwischen kirchlich-theologischen
Lehrsdtzen und den empirischen Formen gelebter Religion wahrzunehmen,
und zwar so, dass Religionslehrkrifte ,,in die Lage versetzt* werden, ,,die von
der Theologie unterschiedene Welt der gelebten Religion selbst thematisch
werden zu lassen.“” An frithe Reflexionsformen dieses Ausdifferenzierungs-
prozesses schloss Schleiermachers theologisches Reformprogramm an, mit
dem Theologie als ,, Theorie der religidsen Praxis“ konzipiert ,,und als solche
zugleich auf Praxis bezogen wie von ihr distinguiert” wurde*: Theologie ist auf
diese Weise (anders als z. B. die Religionsphilosophie) nicht thematisch zu defi-
nieren, sondern als eine ,,positive* Wissenschaft zu verstehen, die funktional
auf eine vorgingige religidse Praxis bezogen ist.”” Die praktische Aufgabe der
Theologie ist dann die Férderung der lebensweltlichen Religionspraxis, nicht
als deren Normierung, aber als Versuch, ihr mit professioneller, in wissen-
schaftlicher Ausbildung fundierter Kompetenz Prignanz- und Kohdrenzgewin-
ne zuzuspielen. Theologie kann unter den Bedingungen der Gegenwart iiber
die wissenschaftliche Fundierung des kirchenleitenden Handelns hinaus auf

ligion fiir lernbar darzustellen. Siehe dabei besonders den Abschnitt 1.3: ,,Unterschei-
dung von Religion und Theologie, Religiositit und Glaube.“

Schréder, Religionspddagogik, a. a. 0., 156.

Botho Ahlers, Die Unterscheidung von Theologie und Religion. Ein Beitrag zur Vorge-
schichte der Praktischen Theologie im 18. Jahrhundert, Giitersloh 1980.

Christian Albrecht, Zur Stellung der Praktischen Theologie innerhalb der Theologie - aus
praktisch-theologischer Sicht; in: Christian Grethlein / Helmut Schwier (Hg.), Praktische
Theologie. Eine Theorie- und Problemgeschichte, Leipzig 2007, 16.

Volker Drehsen, Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der Praktischen Theologie.
Aspekte der theologischen Wende zur sozialkulturellen Lebenswelt christlicher Religion,
Giitersloh 1988, Bd.1, 86.

Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums (1. Auflage
1810), hg. von Heinrich Scholz, Darmstadt 1973: Aufgabe der Theologie insgesamt (also
aller ihrer durch Spezialisierung ausdifferenzierten Formen) ist die , Lsung einer prakti-
schen Aufgabe” im Rahmen einer ,,gemeinsame(n) Beziehung auf eine bestimmte Glau-
bensweise.“ (§1).

31

32

33

34

35



18 Religions-Padagogik

die autonome, staats- und politikunabhingige Kontinuierung des Religionssys-
tems bezogen werden, ohne die auch die Lebensbedingungen des christlichen
Glaubens beeintrichtigt wiren. Und eben in diesem normativ-positionellen
(nicht normierenden!) Bezug auf eine religidse Praxis ist weiterhin die Unter-
scheidung der Theologie von Religionsphilosophie, Religionswissenschaft und
Religionssoziologie begriindet. In der gleichen Richtung lisst sich m. E. Ingolf
U. Dalferth verstehen, wenn er als das Ziel theologischer Arbeit nicht die Stei-
gerung der ,,Wahrscheinlichkeit des Glaubens ..., sondern des Geschehens und
Verstehens der christlichen Kommunikation des Evangeliums und damit der
Fortsetzung christlicher Kommunikation des Evangeliums“ formuliert.*® Als
kulturelle Praxis ist Religion damit auch fiir die Religionspddagogik nicht mehr
lehrhaft-thematisch konstitutiv, sondern in jenem modalen Sinne, in dem sich
erst der Eigensinn der Religion allgemein und der christlichen Religion im
Besonderen von anderen kulturellen Praxen kategorial unterscheiden ldsst:
Religion als ,,Kultur des Verhaltens zum Unverfiigbaren“”’ und in Form ,,diskursi-
ver Tatbestdnde*.*®

Fiir die Reflexion schulischer Bildungsprozesse (weniger fiir die Begriin-
dung ihrer stofflich-thematischen Gegenstinde), in denen Religion als eine
Weltbeobachtungsperspektive neben den Weltbeobachtungsperspektiven an-
derer Ficher eingespielt wird, dridngt sich der religionstheoretische Vorschlag
Niklas Luhmanns auf, Religion als eine Form der Realitdtsverarbeitung mit
Bezug auf die Unbeobachtbarkeit der Welt und die Unverfiigbarkeit des Selbst
zu betrachten: Religion ist die Beobachtung des Unbeobachtbaren.® Es ist
unmdglich, als Teil des Ganzen den Sinn des Ganzen zu entdecken oder zu er-
fassen. Es gibt keinen ,,Blick von Nirgendwo“.” Ein Geschdpf aus schon aus
logischen Griinden nicht der gesamten Schopfung ansichtig werden. Aber die
Frage nach dem Sinn des Ganzen ist ja nicht ohne weiteres stillzustellen. Reli-
gidser Sinn, der auf die Beobachtung des Unbeobachtbaren verweist, besteht
nicht primdr aus moralischen Regeln oder semantischen Traditionen. Auch
deshalb muss in religidser Hinsicht zwischen Wahrnehmung und Kommunika-
tion unterschieden werden.

% Ingolf U. Dalferth, Evangelische Theologie als Interpretationspraxis. Eine systematische

Orientierung, Leipzig 2004, 93.
" Herrmann Liibbe, Religion nach der Aufklirung, Graz/Wien/Kéln. 1986, 149 (kursiv: B. D.).
*®  Joachim Matthes, Auf der Suche nach dem Religiosen. Reflexionen zu Theorie und Empi-
rie religionssoziologischer Forschung; in: Sociologia Internationalis 1992, 129-142.
Vgl. Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, hg. v. André Kieserling, Frankfurt
a. M. 2000, 19f,, 29, 35 u. 40. Betrachtet man Religion in dieser epistemischen Hinsicht ne-
ben den (deshalb ja nicht nachrangigen) Aspekten kultureller (und kultischer) Praxen,
kann auch der Einwand in den Hintergrund treten, mit ,,Religion” werde in eurozentri-
scher Perspektive ein christlich impragnierter Begriff verabsolutiert.
Bei Thomas Nagel wird damit zugleich eine naturalistische Weltsicht fiir unmdglich
erkldrt. Vgl. Ders, Der Blick von nirgendwo, Frankfurt a. M. 2012 (Orig.: The View from
Nowhere, 1986).

39

40



