
Religions-Pädagogik 
 
Bestandsaufnahme und Perspektiven einer  
theologischen Disziplin 
 
 
 
Konsolidierungsgewinne der Religionspädagogik – aber Zuspitzung der 
Legitimationsprobleme des Religionsunterrichts 
 
Die Entwicklungslinien der Religionspädagogik als wissenschaftlicher Disziplin 
lassen in den letzten drei Jahrzehnten eine gewisse Konsolidierung erkennen. 
Schon in den späten 1980er Jahren zeichnete sich ab, dass die mit der epocha-
len Durchsetzung des „themen- und problemorientierten Religionsunterrichts“ 
verbundenen konzeptionellen Auseinandersetzungen in den 1970er Jahren 
weitgehend zugunsten der Anerkennung eines pluralen „Ensembles didakti-
scher Strukturen“1 zum Stillstand kamen. Innerhalb dieses Ensembles schärfte 
die Symboldidaktik2, deren Impulse in semiotischer3 und kultur- und sprech-
akttheoretischer4 Perspektive aufgegriffen und erweitert werden konnten, das 
religiöse Proprium der Religionsdidaktik deutlicher, als es in einem „problem-
orientierten“ Religionsunterricht gelingen konnte, dessen (ja durchaus beacht-
liches) theologisches Profil in der Praxis weitgehend abgeblendet blieb. Zugleich 
gewann das Fach durch eine bildungstheoretische Fundierung neue – durchaus 
spannungsreiche – Anschlussmöglichkeiten sowohl an die systematische Theo-

                                                                  
1 Peter Biehl sieht die Religionsdidaktik nach der Zeit der Konzeptionsmonopole charakte-

risiert durch das „Zusammenspiel zwischen traditionserschließender, symboldidakti-
scher und problemorienterter Struktur“ als dem „integrative(n) Kern eines offenen 
Ensembles didaktischer Strukturen“ (Ders., Religionsdidaktische Konzeptionen; in: Gott-
fried Bitter / Rudolf Englert / Gabriele Miller / Karl Ernst Nipkow [Hg.], Neues Handbuch 
religionspädagogischer Grundbegriffe, München 2002, 445). 

2 Maßgeblich: Peter Biehl (unter Mitarbeit von Ute Hinze und Rudolf Tammeus), Symbole 
geben zu lernen. Einführung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand, Haus und 
Weg, Neukirchen-Vluyn 1989; Ders., Symbole geben zu lernen, Bd.2, Zum Beispiel Brot, 
Wasser und Kreuz, Beiträge zur Symboldidaktik und Sakramentendidaktik, Neukirchen-
Vluyn 1993; ders., Festsymbole. Zum Beispiel: Ostern. Kreative Wahrnehmung als Ort der 
Symboldidaktik, Neukirchen-Vluyn 1999. 

3 Grundlegend: Michael Meyer-Blanck, Vom Symbol zum Zeichen. Symboldidaktik und 
Semiotik, Rheinbach 22002. 

4 Ein Überblick: Bernhard Dressler / Thomas Klie: Strittige Performanz. Zur Diskussion um 
den performativen Religionsunterricht; in: PTh 6/2007, 241–254; siehe auch: Bernhard 
Dressler, Performanzen des Glaubens in der Religionspädagogik; in: VuF 2/2009, 64–75. 



10 Religions-Pädagogik 

logie als auch an den erziehungswissenschaftlichen Bildungsdiskurs.5 Eine diffe-
renziertere Sicht der weiterhin wirksamen Orientierung an den Problemen der 
sozialen, politischen und kulturellen Lebenswelt verband sich mit der Abwen-
dung vom Säkularisierungstheorem hin zur Pluralismusthematik.6 Zur Voll-
ständigkeit dieser kurzen Bestandsaufnahme gehört, dass die von Klaus We-
genast bereits 1968 geforderte „empirische Wendung“7 nunmehr in einer Fülle 
empirischer Untersuchungen realisiert wird, nicht nur, aber nicht zuletzt auch 
im Zuge der sog. „Kinder“- und „Jugendtheologie“. Und schließlich ist die Dis-
ziplingeschichte der Religionspädagogik aufgrund der Veröffentlichungen aus 
dem „Arbeitskreis Historische Religionspädagogik“8 so sorgfältig aufgearbeitet 
wie nie zuvor. 
 Der Anschein einer konsolidierten Disziplin wird nun allerdings dadurch 
irritiert, dass diese Entwicklung zeitweise mit einer heftigen Debatte über die 
Zukunft des Religionsunterrichts (im Folgenden: RU) in den 1990er Jahren 
einherging, deren Gründe und Probleme keineswegs als ausgetragen gelten 
können. Die Wiedervereinigung Deutschlands hatte es möglich und notwendig 
gemacht, erneut nach der Plausibilität und dem Geltungsbereich des Grundge-
setzartikels 7.3 bzw. der Ausnahmeregelung der sog. „Bremer Klausel“ (Art. 
141) zu fragen. Diese Debatte erfolgte bekanntlich nicht allein zwischen kirch-
lichen und laizistischen Positionen, sondern riss auch innertheologische Grä-
ben auf, wenn etwa Gert Otto für einen „RU für alle“ warb.9 Man kann fragen, 
ob die weitgehende Erfolglosigkeit solcher Vorstöße nicht vor allem daran 
hing, dass sich politisch keine Zweidrittelmehrheit gegen den konfessionellen 
RU als res mixta zwischen Staat und Religionsgemeinschaften fand und findet. 
Und nur zögerlich lässt die katholische Kirche in einigen Regionen Formen 
konfessioneller Kooperation zu. Aber die wachsende religiöse Pluralität, vor 
allem auch die Zunahme konfessionsloser Schülerinnen und Schüler, abgese-
hen von Ostdeutschland jedenfalls dramatisch in den großstädtischen Bal-
                                                                  
5 Systematisierend: Peter Biehl / Karl Ernst Nipkow, Bildung und Bildungspolitik in theo-

logischer Perspektive, Münster 2003; Dietrich Korsch, Bildung und Glaube. Ist das Chris-
tentum eine Bildungsreligion?; in: NZSTh 36 (1994), 190–214.  

6 Karl Ernst Nipkow, Bildung in einer pluralen Welt, Bd. 2: Religionspädagogik im Pluralis-
mus, Gütersloh 1988.  

7 Klaus Wegenast, Die empirische Wendung in der Religionspädagogik; in: EvErz 2/1968, 
111–124. 

8 Exemplarisch: Michael Wermke (Hg.), Transformation und religiöse Erziehung: Kontinui-
täten und Brüche der Religionspädagogik 1933 und 1945, Jena 2011. Siehe auch Friedrich 
Schweitzer / Henrik Simojoki, Moderne Religionspädagogik. Ihre Entwicklung und ihre 
Identität. Mit einem Beitrag von Werner Simon, Gütersloh und Freiburg/Basel/Wien 
2005; Friedrich Schweitzer / Henrik Simojoki / Sara Moschner / Markus Müller, Reli-
gionspädagogik als Wissenschaft. Transformationen der Disziplin im Spiegel ihrer Zeit-
schriften, Freiburg i. Br. 2010. 

9 Gert Otto, Allgemeiner RU – RU für alle. Sieben Thesen mit Erläuterungen; in: Jürgen Lott 
(Hg.), Religion – warum und wozu in der Schule?, Weinheim 1992, 359–374. 



Religions-Pädagogik 11 

lungsgebieten, führt zunehmend zu Deregulierungen in einer rechtlichen 
Grauzone. Verfassungsrechtlicher Status und faktische Akzeptanz des RU tre-
ten auseinander. Verschärfend wird hinzukommen, dass die Inklusion, deren 
sich abzeichnende Entwicklung die Bildungsinstitutionen auf lange Sicht be-
schäftigen wird, jede, eben auch die religiös-konfessionelle Segregation zu-
nehmend in Frage stellen wird. 
 Nun treten diese Legitimationsprobleme hinsichtlich nur eines religions-
pädagogischen Praxisfeldes, der öffentlichen Schule, auf – ein für Deutschland 
charakteristisches Phänomen. So hält Christian Grethlein die weitgehende 
Konzentration der religionspädagogischen Diskussion auf schulische Themen 
(statt darüber hinaus auf das kirchliche Bildungshandeln und die familiale 
Erziehung und Sozialisation) für „ein Unikum in der Entwicklung der Kommu-
nikation des Evangeliums im Modus von Lehr- und Lernprozessen“, das nur im 
Kontext staatlicher Schulpolitik „und der engen Verbindung von Kirche und 
Staat … zu verstehen“ sei. Gert Ottos Vorschlag einer radikalen Umstellung des 
Fachs auf „Religionskunde“ sieht Grethlein als „konzeptionelle Konsequenz“ 
eben dieser Konstellation.10 
 Was die Religionspädagogik als Disziplin an Systematizität und Sachgehalt 
gewinnen kann, wenn die Verengung auf den schulischen RU aufgesprengt 
wird, zeigt sich exemplarisch an dem beeindruckenden Gesamtentwurf von 
Bernd Schröder, den man als eine Art krönenden Abschluss der zurückliegen-
den Konsolidierungsphase lesen kann.11 Andererseits: Das Gewicht der Reli-
gionspädagogik als wissenschaftlicher Disziplin hängt institutionell nach wie 
vor weitgehend an ihrer Bedeutung für die Ausbildung von schulischen Reli-
gionslehrkräften und ist insofern auch zukünftig stark an die Entwicklungsper-
spektiven des RU gebunden. Deshalb, aber auch aus Gründen des begrenzten 
Umfangs, beschränke ich mich hier auf die Erörterung von schulbezogenen 
Problemen. Die vielleicht entscheidende Frage lautet dann: Wie (und in wel-
cher Form) kann der RU an staatlichen Schulen weiterhin (und als islamischer 
RU neuerdings) von den Religionsgemeinschaften mitverantwortet werden, 
statt einer staatlichen „Wertevermittlung“ überantwortet zu werden (wie es 
sich in der Berliner Debattenlage um einen obligatorischen Ethik-Unterricht 
abzeichnete), in der Religion thematisch entweder ganz verschwindet, oder 
(bestenfalls) sozialintegrativ (eben als „Wertevermittlung“) instrumentalisiert 
wird? Wie kann sich der RU dabei deutlich als staatlich institutionalisierter, 
wenn auch von den Religionsgemeinschaften mitbestimmter, Bildungsprozess 
behaupten und von kirchlicher Katechese (substanziell, curricular und metho-

                                                                  
10 Christian Grethlein, Praktische Theologie, Berlin/Boston 2012, 270. 
11 Bernd Schröder, Religionspädagogik, Tübingen 2012. Schröder verschränkt historische 

und systematische Untersuchungsperspektiven und gewinnt aus der problemgeschichtli-
chen Perspektive systematische Stärke. Das Lehrbuch ist ein großer, Maßstäbe setzender 
Wurf. 



12 Religions-Pädagogik 

disch) unterschieden halten? Je nachdem, ob und wie das gelingt, wird der 
schulische RU entweder eine Minderheitsveranstaltung werden und Art. 7.3 
wird als eine Art „Artenschutzartikel“ verstanden werden müssen, oder er 
modifiziert seine sog. „Konfessionalität“ noch weiter im Hinblick auf die wach-
sende Teilnahme kirchenferner, konfessionsloser, oft religionsferner Schüler.12 
 Nun gestalten sich zugleich in der bislang wenig erforschten Unterrichts-
wirklichkeit die Entwicklungen nach aller Erfahrung ohnehin anders, als es in 
den Wolkenregionen der Theorie diskutiert wird. So konnte z. B. in einem 
Unterrichtsforschungsprojekt des katholischen Religionspädagogen Rudolf 
Englert eine deutliche Tendenz zur „Versachkundlichung“ des RU festgestellt 
werden.13 Man könnte diesen Befund, der durch Erfahrungen im Umfeld der 
Schulpraktika der Lehramtsstudiengänge bestätigt zu werden scheint, mit aller 
Vorsicht so deuten, dass sich die scharfe konzeptionelle Differenz zwischen 
konfessionellem und religionskundlichem Unterricht in der Schulwirklichkeit 
kaum niederschlägt. Die Lehrkräfte scheinen sich aus pädagogisch motivierter 
Sorge vor einer konfessorischen Übergriffigkeit zurückzuhalten und bringen, 
vermutlich auch aufgrund mangelnder theologischer Kompetenz, kaum fachli-
che Expertise zur Verdeutlichung der lebensweltlichen und existenziellen 
Relevanz der christlichen Tradition ein. Zudem lässt der Unterricht wenig 
kognitive Aktivierungen mit dem Ziel der Bildung von Urteilsfähigkeit erken-
nen, sondern scheint eher dem gängigen Urteil des „Laberfachs“ zu entspre-
chen. 
 Dieser Entwicklungstendenz, wenn sie denn allgemein zuträfe, ließe sich 
ebenso wie der Delegitimierung konfessionell getrennter Religionslerngruppen 
kritisch und mit angemessenem Problembewusstsein entweder nur mit einer 
entschlossenen Öffnung des RU in Richtung auf eine Art von „Religionskunde“ 
für alle begegnen, in der zumindest gelernt werden könnte, bloße Meinungs-
äußerungen von kenntnisbasierten Sachurteilen zu unterscheiden. Oder der RU 
könnte (mit den dafür ausgebildeten Lehrkräften) stärker als bisher in Rich-
tung auf die Vermittlung der Fähigkeit kompetenter Inanspruchnahme des 
Grundrechts auf positive Religionsfreiheit wirken und zugleich die existentielle 
Relevanz seiner daseinshermeneutischen Perspektive als Bildungsangebot (also 
ohne kerygmatisch-missionarische, aber auch ohne auf bestimmte „Einstellun-
gen“ zielende erzieherische Intention) präzisieren, d. h. seine Ziele in einer 
                                                                  
12 Hierzu grundlegend: David Käbisch, Religionsunterricht und Konfessionslosigkeit. Eine 

fachdidaktische Grundlegung, Tübingen 2014. 
13 Rudolf Englert, Wie kommen Schüler/innen ins Gespräch mit religiösen Traditionen? 

Eine Untersuchung religionsdidaktischer Inszenierungsstrategien; in: Ulrich Riegel / 
Klaas Macha (Hg.), Videobasierte Kompetenzforschung in den Fachdidaktiken, Münster / 
New York / München / Berlin 2013, 248–265. Die Schwierigkeit selbst anspruchsvollen 
Religionsunterrichts im Umgang mit konzeptionellen Standards zeigt sich auch in den 
Analysen in: Bernhard Dressler / Thomas Klie / Martina Kumlehn, Unterrichtsdrama-
turgien. Fallanalysen zur Performanz religiöser Bildung, Stuttgart 2012. 



Religions-Pädagogik 13 

Verbindung von Partizipations- und Deutungskompetenz profilieren.14 Das 
setzt eine Klärung der Theologizität der Religionspädagogik voraus. Eine solche 
Klärung wird freilich im Kontext von Bildung nicht ohne eine stärkere funda-
mentaltheologisch-religionstheoretische Orientierung der Religionspädagogik 
möglich sein. 
 
 
Religionspädagogik als „Kommunikation des Evangeliums“? 
 
Bernd Schröder bezeichnet als den „Gegenstandsbereich der Religionspädago-
gik im Allgemeinen“ die „Kommunikation von Religion“, und als „Gegenstands-
bereich der Religionspädagogik aus protestantischer Perspektive im Besonde-
ren (…) die Kommunikation des Evangeliums im Medium von Lernprozessen, sei 
es Sozialisation, sei es Unterricht oder Erziehung, sei es Bildung“, und sieht 
eben so den Anspruch der „Theologizität“ der Religionspädagogik begründet.15 
Schröder greift hierbei auf die von Ingolf U. Dalferth16 für die Theologie allge-
mein und von Christian Grethlein17 für die Praktische Theologie (einschließlich 
der Religionspädagogik) als Schlüsselbegriff vorgeschlagene Funktionsbestim-
mung zurück. Auf das „Evangelium“ beziehe sich die Religionspädagogik im 
Sinne des „christlichen Wirklichkeitsverständnisses“. Schröder präzisiert dabei 
hinsichtlich der Besonderheit der „Kommunikation des Evangeliums im Me-
dium von Lernprozessen“, dass die Religionspädagogik „gleichwohl“ den Reli-
gionsbegriff nicht verabschieden könne, insofern sie nach wie vor „‚Religion‘ in 
der Vielfalt ihrer lebensweltlichen Erscheinungsformen bzw. religiöse Soziali-
sation, Erziehung und Bildung wahrzunehmen, zu interpretieren und auf ihre 
Gestaltbarkeit im Sinne dieses (sc. christlichen) Wirklichkeitsverständnisses 
hin zu bedenken“ habe, dabei aber zugleich „um die Unverfügbarkeit der 
‚Kommunikation des Evangeliums‘“ wisse.18 
 Bei Grethlein schließt die Programmformel der „Kommunikation des 
Evangeliums“ an die Zielbestimmung des RU als „Befähigung zum Christsein“ 
an.19 Insofern Bildungsprozesse geradezu dadurch definiert sind, dass sich die 
Edukanden auch gegen die in ihnen thematisierten Gehalte müssen wenden 
können, würde ich diese Zielbestimmung erst in einem offeneren Möglich-
keitshorizont der Befähigung zur urteilsfähigen Inanspruchnahme des Grund-
rechts auf Religionsfreiheit (was die Entscheidung gegen eine religiöse Lebens-
                                                                  
14 Siehe hierzu: Bernhard Dressler, Religionspädagogik zwischen Bildungstheorie und 

Kompetenzdidaktik; in diesem Buch S. 47–71. 
15 Schröder, Religionspädagogik, a. a. O., 10 u. 12f.  
16 Ingolf U. Dalferth, Evangelische Theologie als Interpretationspraxis. Eine systematische 

Orientierung, Leipzig 2004, bes. 90–113.  
17 Grethlein, Praktische Theologie, a. a. O., 2. und 3. Teil. 
18 Schröder, Religionspädagogik, a. a. O., 10f. 
19 Christian Grethlein, Fachdidaktik Religion, Göttingen 2005, 271–280. 



14 Religions-Pädagogik 

praxis einschließt) aufgehoben und präzisiert sehen. Mit dieser Maßgabe las-
sen sich religiöse Lernprozesse auch deutlicher so gestalten, dass in ihnen 
religiöse Überzeugungen begegnen können, ohne auf diese Überzeugungen zu 
verpflichten, Positionalität also ohne Indoktrinationsverdacht möglich ist. 
Zugleich wird damit anerkannt, dass der christliche Glaube im Unterschied zum 
kulturellen Zeichensystem der Religion kein Resultat eines intentionalen Lern-
prozesses sein kann. Das entspricht pädagogisch auch dem analogen Sachver-
halt, dass mentale Zustände und Gesinnungen ganz generell bewussten Wil-
lensakten entzogen sind. Sie dürfen nicht das Ziel pädagogischer Interventio-
nen sein, wenn diese nicht die Freiheit der Edukanden unterlaufen sollen. So 
wie man sich nicht dazu entschließen kann zu glauben, oder dieses Glauben-
wollen zum Ziel eigenen Lernens zu machen, so kann Glaube kein operationali-
sierbares Resultat der didaktischen Anstrengung einer Lehrperson sein. Päda-
gogische und theologische Gründe fallen hier zusammen.  
 Grethlein vermittelt die „Kommunikation des Evangeliums“ mit didakti-
schen Überlegungen zum Einen hinsichtlich der nach wie vor auch in der Le-
benswelt der Jugendlichen empirisch-religionssoziologisch zu erhebenden 
Präsenz einer Gebetspraxis und kirchlicher Kasualien. So können die für 
„christliche Liturgie grundlegende(n) Kommunikationsvollzüge wie Beten und 
Gesegnet-Werden (…) in bildungstheoretischem Zusammenhang kriteriologische 
(kursiv B. D.) Beachtung (finden).“20 Dem stimme ich zu, insofern auf diese Wei-
se der Kern christlich-religiöser Praxis erschlossen und reflektiert werden 
kann.21 Zum Anderen bezieht er sich auf die neutestamentliche Überlieferung, 
wonach die Kommunikation Jesu sich vornehmlich in den drei Formen des 
Lehrens und Lernens (v. a. in Gleichnissen), gemeinsamer Feiern und der „Hilfe 
zum Leben“ (v. a. durch Heilungen) gezeigt habe.22 Indem sich religiöse Bildung 
am „Zusammenhang der drei Kommunikationsweisen“ orientiere, „gehören 
liturgische und diakonische ebenso wie narrative und diskursive Elemente in 
den Religionsunterricht.“23 Nun darf aber der Rückbezug auf Jesu Lehren, Fei-
ern und Helfen die Unterscheidung zwischen der Verkündigung Jesu von Naza-
reth und dem Evangelium von Jesus Christus nicht verdecken. Zudem scheint 
mir die „Kommunikation des Evangeliums“ nur dann ein erschließungskräfti-
ger Begriff für den Kommunikationsraum religiöser Bildung zu sein, wenn da-
mit nicht zugleich die für das Christentum maßgeblichen neuzeitlichen Dis-
                                                                  
20 Grethlein, Praktische Theologie, a. a. O., 273. 
21 Vgl. Bernhard Dressler, Performative Religionsdidaktik: Theologisch reflektierte Er-

schließung von Religion; in: Dressler/Klie/Kumlehn, Unterrichtsdramaturgien, a. a. O., 
15–42, hier 38f. 

22 Grethlein, Praktische Theologie, a. a. O., 324ff. 
23 Christian Grethlein, „Learning by doing?“ Elemente gelebten Glaubens im Religions-

unterricht. Zum Ansatz einer performativen Religionsdidaktik; in: Ludwig Rendle (Hg.), 
Glaube der verstehbar wird … Kommunikabilität des Glaubens als religionsdidaktische 
Herausforderung, München 2012, 105. 



Religions-Pädagogik 15 

tinktionen zwischen Verkündigung und Lehre verschliffen werden, die in der 
erzählten Welt der Evangelien noch ebenso ununterschieden sind wie in der 
vorneuzeitlichen Katechese. Vor allem: Christlich-religiöse Bildung darf nicht 
auf die Akzentuierung ihrer schwierigen (vor allem in thematischer Hinsicht 
schwierigsten), aber unverzichtbaren christologischen Dimension verzichten.  
 Ich würde hier die Probleme der bildungstheoretischen und religionspoli-
tischen Akzeptanz und der Rezeptionsoffenheit anders gewichten. Insgesamt 
scheinen mir die von Grethlein vorgetragenen Überlegungen zur Lehrbarkeit 
der „Kommunikation des Evangeliums“ den mit der Unterscheidung von Glau-
be und Religion eröffneten Präzisionsgewinn zu unterlaufen. Auf die „Ergeb-
nisoffenheit“ einer „auf Verständigung angelegt(en)“ Kommunikation hinzu-
weisen, reicht hier m. E. ebenso wenig aus, wie die Freiwilligkeit der Teilnahme 
als Bedingung für „die Balance zwischen den schulischen Rahmenbedingungen 
und den besonderen Herausforderungen des Religionsunterrichts auf Grund 
seiner Inhalte“ zu sehen.24 Das religionsdidaktische Ziel der „Befähigung zum 
Christsein“ ist zumindest nicht davor gefeit, gegenüber Distanzierten oder 
Konfessionslosen (die doch aber in den evangelischen RU ausdrücklich „einge-
laden“ sind25) als übergriffig zu erscheinen. Mit Blick auf das Leitkonzept der 
„Kommunikation des Evangeliums“ wäre genauer darauf zu achten, dass zwi-
schen der im Unterricht durch die Lehrkräfte repräsentierten Theologizität 
und der religiös eher unterbestimmten Rezeptionsperspektive der Schülerin-
nen und Schüler unterschieden wird. Und unter den spezifischen Bedingungen 
des Lernorts Schule ist doch deutlicher zu akzentuieren, dass im Unterricht die 
Kommunikation des Evangeliums nicht ohne die didaktisch inszenierte (Meta-) 
Kommunikation über die Kommunikation des Evangeliums zu denken ist. 
 
 
Religionspädagogik als theologische Disziplin der  
bildenden Erschließung von Religion  
 
Bedeutsam für Grethleins Position sind seine Bedenken hinsichtlich des Reli-
gionsbegriffs, der sich (so mit Bezug auf Falk Wagner) zu exklusiv mit der mo-
dernen Individualitätskultur verbinde, als dass er mit dem Selbstverständnis 
des durch andere sozialkulturelle Welten geprägten Islam vereinbar sei.26 Hier 
nun macht Grethlein erstaunlicherweise mit Blick auf die Einführung des isla-
mischen RU die damit verbundene schulische Perspektive maßgeblich für die 
Religionspädagogik insgesamt. Aber gerade im Blick auf die Schule als einem 
Ort religiöser Bildung wäre doch der Gedanke stark zu machen, dass unsere 
                                                                  
24 Grethlein, Praktische Theologie, a. a. O., 275f. 
25 So schon die EKD-Denkschrift: Identität und Verständigung. Standort und Perspektiven 

des Religionsunterrichts in der Pluralität, Gütersloh 1994, 64. 
26 Grethlein, Praktische Theologie, a. a. O., 174. 



16 Religions-Pädagogik 

kulturelle Tradition (immer noch) von Religion derart imprägniert ist, dass der 
RU an öffentlichen Schulen, soll es ihn überhaupt geben, mit eben dem Reli-
gionsbegriff kompatibel sein muss, „wenn man nur auch in Rechnung stellt, 
dass es nirgendwo ungeschichtliche, kontextfreie Begriffe gibt.“27 Zugunsten 
einer Islamischen Unterweisung auf den Religionsbegriff für den christlichen 
RU zu verzichten, hätte die gleiche Logik, wie auf RU an öffentlichen Schulen 
überhaupt zu verzichten, sobald das christliche Religionsmonopol schwindet.28 
Zumal die Programmformel „Kommunikation des Evangeliums“ in der Öffent-
lichkeit unvermeidlich noch exklusiver wahrgenommen werden würde als 
„Religion“. 
 Bei aller hinlänglich bekannten Schwierigkeit muss ein mit Bildungspro-
zessen im öffentlichen Raum kompatibler Religionsbegriff geltend gemacht 
werden können, der zugleich die exemplarische Spezifizierung der christlichen 
Religion im Unterricht zulässt. Das Problem stellt sich, ganz abgesehen von 
Helmuth Kittels Schlachtruf „Nie wieder Religionsunterricht!“ zur Restaura-
tion der „Evangelischen Unterweisung“ nach 194529, nicht neu. So hat etwa 
Karl Ernst Nipkow, worauf auch Bernd Schröder hinweist, in seinen epochalen 
„Grundfragen der Religionspädagogik“ von 1975 „der Grundlegung der Reli-
gionspädagogik in einem allgemeinen Religionsbegriff“ widersprochen, weil 
damit die historische Bedingtheit des Religionsbegriffs verkannt und der Ge-
genstandsbereich der Religionspädagogik überdehnt werde.30 Es ist aber die 

                                                                  
27 Dietrich Korsch, Religion – Identität – Differenz; in: Loccumer Pelikan, 1/2003, 8. Und 

weiter: „Ungeliebt, umstritten, partikular – die Vorbehalte und Einwände gegen den Be-
griff ‚Religion‘ sind nicht zu übersehen. Und doch gibt es einen ganz praktischen und 
durchschlagenden Grund für die Unverzichtbarkeit des Begriffs – und das ist der Reli-
gionsunterricht an unseren öffentlichen Schulen.“ 

28 Darüber hinaus wäre danach zu fragen, ob und wie die Bedingungen der Möglichkeit 
eines verfassungskonformen islamischen RU in der Entwicklung eines europäischen Is-
lam liegen, der sich der modernen westlichen Kultur öffnen würde. Möglicherweise 
könnte dann auch entspannter über die in der islamischen Tradition ja gar nicht von 
vorneherein auszuschließende Anschlussfähigkeit an den abendländischen „Religions“-
Begriff diskutiert werden. 

29 Helmuth Kittel, Vom Religionsunterricht zur Evangelischen Unterweisung (1947), Berlin 
31957. 

30 Karl Ernst Nipkow, Grundfragen der Religionspädagogik, Bd. I, Gütersloh 1975, 139. Die 
parallele systematische Rehabilitation des Religionsbegriffs etwa in der (nicht als kultur-
protestantisch zu verdächtigenden) hermeneutisch orientierten „Dogmatik des christli-
chen Glaubens“ von Gerhard Ebeling (Bd. I, Tübingen 1979), blieb bei Nipkow abgeblen-
det. In der Religionspädagogik hat erst Christoph Bizer mit seinem energischen Rekurs 
auf die Gestalt religiöser Kommunikation (siehe z. B.: Kirchgänge im Unterricht und an-
derswo. Zur Gestaltwerdung von Religion, Göttingen 1995) den Religionsbegriff didak-
tisch fruchtbar gemacht. Schröder (Religionspädagogik, a. a. O.: § 12 „Religion und ihre 
Lernbarkeit“, 196–213) gibt einen instruktiven Überblick über unterschiedliche Fassun-
gen des Status von „Religion“ in Theologie und Religionspädagogik, mit der Tendenz, den 
christlichen „Glauben“ bzw. die „Kommunikation des Evangeliums“ in der Gestalt von Re-



Religions-Pädagogik 17 

Frage, ob mit dieser – wie Schröder meint – Zurückweisung des „Paradigma(s) 
der religionswissenschaftlichen Grundlegung“31 zugleich auch eine fundamen-
taltheologisch-religionstheoretische Orientierung der Religionspädagogik 
verworfen bleiben muss, ohne deshalb für eine religionskundliche Öffnung 
(oder, je nach Standpunkt: Verengung) des RU zu plädieren, die ja aber wenigs-
tens ein Minimum an Kenntnisvermittlung sichern könnte.  
 Hier hilft ein historisch-systematischer Blick weiter, insofern nicht nur für 
die Praktische Theologie, sondern auch für die Religionspädagogik die neuzeit-
liche „Unterscheidung von Theologie und Religion“32 grundlegend erscheint, 
wonach Religion und Theologie weder zu identifizieren, noch gegenseitig aus-
zuspielen, sondern spannungsvoll aufeinander zu beziehen sind. Damit ist 
zugleich auch die religionspädagogisch zentrale Aufgabe formuliert, die sich in 
der Gegenwart verschärfende Differenz zwischen kirchlich-theologischen 
Lehrsätzen und den empirischen Formen gelebter Religion wahrzunehmen, 
und zwar so, dass Religionslehrkräfte „in die Lage versetzt“ werden, „die von 
der Theologie unterschiedene Welt der gelebten Religion selbst thematisch 
werden zu lassen.“33 An frühe Reflexionsformen dieses Ausdifferenzierungs-
prozesses schloss Schleiermachers theologisches Reformprogramm an, mit 
dem Theologie als „Theorie der religiösen Praxis“ konzipiert „und als solche 
zugleich auf Praxis bezogen wie von ihr distinguiert“ wurde34: Theologie ist auf 
diese Weise (anders als z. B. die Religionsphilosophie) nicht thematisch zu defi-
nieren, sondern als eine „positive“ Wissenschaft zu verstehen, die funktional 
auf eine vorgängige religiöse Praxis bezogen ist.35 Die praktische Aufgabe der 
Theologie ist dann die Förderung der lebensweltlichen Religionspraxis, nicht 
als deren Normierung, aber als Versuch, ihr mit professioneller, in wissen-
schaftlicher Ausbildung fundierter Kompetenz Prägnanz- und Kohärenzgewin-
ne zuzuspielen. Theologie kann unter den Bedingungen der Gegenwart über 
die wissenschaftliche Fundierung des kirchenleitenden Handelns hinaus auf 
                                                                                                                                                    

ligion für lernbar darzustellen. Siehe dabei besonders den Abschnitt 1.3: „Unterschei-
dung von Religion und Theologie, Religiosität und Glaube.“ 

31 Schröder, Religionspädagogik, a. a. O., 156. 
32 Botho Ahlers, Die Unterscheidung von Theologie und Religion. Ein Beitrag zur Vorge-

schichte der Praktischen Theologie im 18. Jahrhundert, Gütersloh 1980. 
33 Christian Albrecht, Zur Stellung der Praktischen Theologie innerhalb der Theologie – aus 

praktisch-theologischer Sicht; in: Christian Grethlein / Helmut Schwier (Hg.), Praktische 
Theologie. Eine Theorie- und Problemgeschichte, Leipzig 2007, 16. 

34 Volker Drehsen, Neuzeitliche Konstitutionsbedingungen der Praktischen Theologie. 
Aspekte der theologischen Wende zur sozialkulturellen Lebenswelt christlicher Religion, 
Gütersloh 1988, Bd.1, 86. 

35 Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums (1. Auflage 
1810), hg. von Heinrich Scholz, Darmstadt 1973: Aufgabe der Theologie insgesamt (also 
aller ihrer durch Spezialisierung ausdifferenzierten Formen) ist die „Lösung einer prakti-
schen Aufgabe“ im Rahmen einer „gemeinsame(n) Beziehung auf eine bestimmte Glau-
bensweise.“ (§1). 



18 Religions-Pädagogik 

die autonome, staats- und politikunabhängige Kontinuierung des Religionssys-
tems bezogen werden, ohne die auch die Lebensbedingungen des christlichen 
Glaubens beeinträchtigt wären. Und eben in diesem normativ-positionellen 
(nicht normierenden!) Bezug auf eine religiöse Praxis ist weiterhin die Unter-
scheidung der Theologie von Religionsphilosophie, Religionswissenschaft und 
Religionssoziologie begründet. In der gleichen Richtung lässt sich m. E. Ingolf 
U. Dalferth verstehen, wenn er als das Ziel theologischer Arbeit nicht die Stei-
gerung der „Wahrscheinlichkeit des Glaubens …, sondern des Geschehens und 
Verstehens der christlichen Kommunikation des Evangeliums und damit der 
Fortsetzung christlicher Kommunikation des Evangeliums“ formuliert.36 Als 
kulturelle Praxis ist Religion damit auch für die Religionspädagogik nicht mehr 
lehrhaft-thematisch konstitutiv, sondern in jenem modalen Sinne, in dem sich 
erst der Eigensinn der Religion allgemein und der christlichen Religion im 
Besonderen von anderen kulturellen Praxen kategorial unterscheiden lässt: 
Religion als „Kultur des Verhaltens zum Unverfügbaren“37 und in Form „diskursi-
ver Tatbestände“.38  
 Für die Reflexion schulischer Bildungsprozesse (weniger für die Begrün-
dung ihrer stofflich-thematischen Gegenstände), in denen Religion als eine 
Weltbeobachtungsperspektive neben den Weltbeobachtungsperspektiven an-
derer Fächer eingespielt wird, drängt sich der religionstheoretische Vorschlag 
Niklas Luhmanns auf, Religion als eine Form der Realitätsverarbeitung mit 
Bezug auf die Unbeobachtbarkeit der Welt und die Unverfügbarkeit des Selbst 
zu betrachten: Religion ist die Beobachtung des Unbeobachtbaren.39 Es ist 
unmöglich, als Teil des Ganzen den Sinn des Ganzen zu entdecken oder zu er-
fassen. Es gibt keinen „Blick von Nirgendwo“.40 Ein Geschöpf aus schon aus 
logischen Gründen nicht der gesamten Schöpfung ansichtig werden. Aber die 
Frage nach dem Sinn des Ganzen ist ja nicht ohne weiteres stillzustellen. Reli-
giöser Sinn, der auf die Beobachtung des Unbeobachtbaren verweist, besteht 
nicht primär aus moralischen Regeln oder semantischen Traditionen. Auch 
deshalb muss in religiöser Hinsicht zwischen Wahrnehmung und Kommunika-
tion unterschieden werden. 
                                                                  
36 Ingolf U. Dalferth, Evangelische Theologie als Interpretationspraxis. Eine systematische 

Orientierung, Leipzig 2004, 93. 
37 Herrmann Lübbe, Religion nach der Aufklärung. Graz/Wien/Köln. 1986, 149 (kursiv: B. D.). 
38 Joachim Matthes, Auf der Suche nach dem Religiösen. Reflexionen zu Theorie und Empi-

rie religionssoziologischer Forschung; in: Sociologia Internationalis 1992, 129–142.  
39 Vgl. Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, hg. v. André Kieserling, Frankfurt 

a. M. 2000, 19f., 29, 35 u. 40. Betrachtet man Religion in dieser epistemischen Hinsicht ne-
ben den (deshalb ja nicht nachrangigen) Aspekten kultureller (und kultischer) Praxen, 
kann auch der Einwand in den Hintergrund treten, mit „Religion“ werde in eurozentri-
scher Perspektive ein christlich imprägnierter Begriff verabsolutiert. 

40 Bei Thomas Nagel wird damit zugleich eine naturalistische Weltsicht für unmöglich 
erklärt. Vgl. Ders, Der Blick von nirgendwo, Frankfurt a. M. 2012 (Orig.: The View from 
Nowhere, 1986). 


