
Vorwort 
 
 
 
Mehrfach ist der Wunsch an mich herangetragen worden, einige meiner ver-
streut veröffentlichten Aufsätze zu religionspädagogischen Kernthemen leich-
ter zugänglich zu machen, indem sie in einem Sammelband zusammengetragen 
werden. Dadurch soll zugleich das, was man den „roten Faden“ meines theolo-
gischen und religionspädagogischen Denkens nennen könnte, an Deutlichkeit 
gewinnen. Ich bin zur Realisierung dieses Wunsches zudem dadurch ermutigt 
worden, dass meine Verortung der Religionsdidaktik in einer Theorie allge-
meiner Bildung auch in anderen Fachdidaktiken, insbesondere der Mathematik 
und der Naturwissenschaften, auf Resonanz gestoßen ist. Diese Resonanz hat 
wohl damit zu tun, dass ich religiöse Lehr- und Lernprozesse besonders ener-
gisch bildungstheoretisch akzentuiere und ihre erzieherischen Begründungen 
– die Erzeugung von Gesinnungen, „Einstellungen“ und Gefühlen – für theolo-
gisch und pädagogisch problematisch erachte. Im Hinblick auf die Förderung 
von Urteilsfähigkeit im Sinne einer umfassenden Allgemeinbildung, also mit 
dem Ziel der Kompetenz zur Partizipation an der kulturellen Gesamtpraxis, ist 
die Religionspädagogik mit den anderen Fächern des Bildungskanons verbun-
den. In dieser Hinsicht sollte der Religionsunterricht an öffentlichen Schulen 
keinen Sonderstatus beanspruchen.  
 Freilich scheint mir mit dem, was man – kritisch zugespitzt – eine Tendenz 
zur Sozialpädagogisierung der Religionspädagogik nennen kann, auch eine 
Selbstüberschätzung verbunden zu sein: Als solle und könne sie mit ihrer ver-
gleichsweise marginalen Rolle in den kirchlichen Institutionen und Praxisfel-
dern und mehr noch im öffentlichen Schulwesen nicht nur für die Tradierung 
der christlichen Religion, nicht nur für die Verarbeitung von Traditionsabbrü-
chen und -umbrüchen verantwortlich sein, sondern auch für die Verankerung 
sogenannter „Werte“ im Bewusstsein und im psychischen Haushalt von Kin-
dern und Jugendlichen; neuerdings auch wieder für die Stabilisierung von 
Demokratie und die Beachtung politischer und sozialer Gerechtigkeit. Als kön-
ne ein einzelnes (kleines) Schulfach gegen die sozialisatorische Wirkmacht 
sozialer Lebenswelten und Herkunftsmilieus aufkommen. Und als könne und 
solle Religion funktionalisiert werden – statt erschlossen und verstanden zu 
werden, weil es sie als einen unersetzlichen Modus unseres kulturellen Gesamt-
lebens gibt, und nicht, weil sie für außerhalb ihrer selbst liegende Zwecke gut 
ist. Kritisch angeeignet und reflektiert gestaltet soll die christliche Religion als 
Quelle der Deutung und Führung eines bewussten Lebens in der kulturellen 
Moderne zu verstehen gegeben werden. Ob und wie der christliche Glaube 
dann in der Lebenswirklichkeit zu einer tragenden Kraft werden kann, liegt 
außerhalb religionspädagogischer Verfügungsmacht.  



8 Vorwort 

 In dieser Perspektive wird die Religionspädagogik nicht nur anschlussfähig 
an andere Fachdidaktiken und an gehaltvolle und allgemeine bildungstheoreti-
sche Perspektiven, sondern sie kann zugleich eine ihr eigene Theologizität 
gewinnen, die freilich innerhalb der religionspädagogischen Ausbildungs- und 
Studiengänge einer verstärkten Grundierung durch fundamentaltheologische 
Orientierungen bedarf. So soll und kann die Religionspädagogik vor einer dro-
henden Horizontverengung zwischen Sozialpädagogisierung und kleinkarier-
tem Empirismus bewahrt werden. 
 In einem vielbeachteten Beitrag im Feuilleton der „Frankfurter Allgemei-
nen Zeitung“ hat Jürgen Kaube Anfang 2019 die Religionspädagogik und den 
Religionsunterricht aufgefordert, zugleich „anspruchsvoller“ und „bescheide-
ner“ zu werden. Dieser Aufforderung schließe ich mich an. „Anspruchsvoller“: 
Gegen den Ruf als „Laberfach“ und die so oft zu beobachtende Trivialisierung 
von Religion. Und „bescheidener“, weil ja schon etwas gewonnen wäre, wenn 
ein Zuwachs an Kenntnissen und an Verständnis dazu beitragen könnte, dass 
es weniger Verächter der Religion unter den Gebildeten gibt, und dass religiöse 
Menschen darin bestärkt werden, ihren Glauben mit der kulturellen Moderne 
„zusammenbestehen“ zu können, wie es vor über 100 Jahren Ernst Troeltsch 
programmatisch forderte. 
 
Seelze, im Herbst 2019 Bernhard Dressler 
 


