
 

Einleitung

Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell

Ein „Ende der Volkskirche“ wurde in den letzten Jahren gelegentlich in
Kirche und Theologie, vor allem aber in den Feuilletons proklamiert.
Während man in früheren Jahrzehnten die Volkskirche stärker aus inhaltli-
chen Gründen in Frage gestellt hat, weil sie zu wenig christliches Profil
zeige und eine distanzierte Mitgliedschaft eher stärke als schwäche, wird sie
gegenwärtig vor allem hinsichtlich ihrer Realitätstauglichkeit angefragt. Ein
Satz wie „Die evangelische Kirche ist keine Volkskirche mehr – sie re-
präsentiert nicht die Mehrheit eines multikulturellen, in weiten Teilen
atheistischen Volkes“ (Dirk Pilz in der BZ vom 29.10.2009) fasst die
Debatte prägnant zusammen. Die Diagnose ist klar: Der Mitglieder-
schwund der Kirche und ihre sinkende gesellschaftliche Relevanz ver-
ändern den Charakter der Kirche in einem Maße, dass es nicht mehr ge-
rechtfertigt scheint, sie als wirkliche „Volkskirche“ zu bezeichnen. Dies
kann dann im Weiteren bedauert oder – wie es zumindest feuilletonistisch
öfter geschieht – begrüßt werden und wahlweise als Ende eines unan-
gemessenen kirchlichen Hegemonialanspruchs oder aber als Chance zur
Rückkehr zu den wirklichen Aufgaben der Kirche mit einem geschärften
christlichen Profil und engagierterer Mitgliedschaft gewertet werden.
Vorausgesetzt wird in diesen Analysen ein bestimmtes Verständnis des
Begriffs „Volkskirche“, der vielleicht so zu umschreiben ist: „eine Kirche,
die das ganze Volk repräsentiert“. Dies ist jedoch nur eine mögliche und
nicht unbedingt eine besonders sinnvolle Definition von Volkskirche.
Nimmt man die Zukunft der Kirche in den Blick, lohnt sich eine aufmerk-
same Differenzierung der Vorstellungen und Ideen, die sich hinter dem
Begriff der „Volkskirche“ verbergen. Dabei muss zunächst einmal zwi-
schen Volkskirche als Beschreibung einer Realität von Kirche (bzw. deren
Bezweiflung wie in dem obigen Beispiel) und als Konzept, als Idee des
Charakters von Kirche, unterschieden werden. Folgt man Letzterem, ist
die Frage nach der Volkskirche nicht quantitativ – mit Prozentzahlen der

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



8 Einleitung

1 Reiner Preul: Die soziale Gestalt des Glaubens. Aufsätze zur Kirchentheorie
(MThSt 102), Leipzig 2008, 43.

Bevölkerung – zu beantworten, sondern kirchentheoretisch als Frage, wie
sich Kirche verstehen und gestalten soll.

Kirche konzeptionell als „Volkskirche“ zu begreifen, zu entwerfen und
dies sowohl theologisch als auch im Blick auf die kirchliche Praxis zu
begründen, ist eines der wesentlichen Themen und Anliegen von Prof. Dr.
Reiner Preul, der von 1986 bis 2005 den Lehrstuhl für Praktische Theolo-
gie mit den Schwerpunkten Kirchentheorie und Religionspädagogik an der
Christian-Albrechts-Universität zu Kiel innehatte. In diesem Jahr feiert er
seinen 70. Geburtstag. Mit diesem Band grüßen wir ihn als sein langjäh-
riger Assistent und seine Nachfolgerin sowie seine Kolleginnen und Freun-
de, Weggefährtinnen und Schüler. Wir möchten mit diesem Buch das
Konzept der Volkskirche aufnehmen und in verschiedener Hinsicht wei-
terdenken, was Reiner Preul in seinen Veröffentlichungen skizziert und
vertritt. 

Volkskirche ist nach Preul gerade nicht quantitativ zu begreifen, so dass
sie dann gegeben wäre, wenn die überwiegende Mehrheit Mitglied der
Kirche ist und diese in der Gesamtgesellschaft eine führende Rolle spielt.
Volkskirche ist vielmehr eine Frage ihrer Qualität und ihres Charakters.
Unter „Volkskirche“ als zukunftweisendes Modell von Kirche versteht
Reiner Preul eine Kirche für das Volk, also eine Kirche, die potenziell für
alle Menschen da ist und keine Zugangsbarrieren jenseits ihrer Glaubens-
inhalte aufrichtet. Sie muss so gestaltet sein, „dass alle, wirklich alle, in ihr
sein und sich in ihr heimisch fühlen könnten, sofern sie nur ein positives
Verhältnis zur Sache oder Botschaft der Kirche haben – unabhängig von
ihrem Bildungsstand, ihrer sozialen Situation, ihrem Geschlecht, ihrem
Alter, ihrem Gesundheitszustand, ihrer ethnischen Zugehörigkeit, ihrer
sexuellen Präferenz, ihrer politischen Ausrichtung, ihrer ästhetischen
Vorlieben und was es sonst an Unterscheidungsmerkmalen geben mag, die
in außerkirchlichen Zusammenhängen durchaus relevant sein können. Für
die Nähe oder Ferne eines Menschen zu seiner Kirche darf es nur ein
einziges Kriterium geben, sein Verhältnis zur Sache der Kirche: wie nah
oder fern es sich dieser Sache fühlt.“1 Der Gegenbegriff zur Volkskirche
ist daher nicht der einer „Minderheitenkirche“ (wie es vor allem in den
ostdeutschen Landeskirchen immer wieder formuliert wird), sondern eine

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 9

2 WA 19,75.
3 Vgl. Preul 2008, 38.
4 Vgl. ders: Kirchentheorie. Wesen, Gestalt und Funktionen der evangelischen

Kirche, Berlin/New York 1997, 191f.

Kirche, die gegenüber der gegenwärtigen Pluralität von Lebensstilen und
Lebensweisen nicht offen ist und sich einseitig an bestimmte gesellschaftli-
che Gruppen wendet. Das Anliegen der Offenheit hat Reiner Preul in
seiner Kirchentheorie noch vor der Etablierung der kirchlichen Milieufor-
schung formuliert, die in den letzten Jahren den Verdacht einseitiger Aus-
richtungen des kirchlichen Handelns und der kirchlichen Verkündigung
empirisch unterlegt und erhärtet hat. 

Für alle Menschen potenziell offen zu sein, sofern sie „ein positives
Verhältnis zur Sache oder Botschaft der Kirche haben“, bedeutet aber
auch, für unterschiedliche Religiositäten und Beteiligungsformen am kirch-
lichen Leben offen zu sein. Gegenüber einer „Bekenntniskirche“ oder
„Freiwilligkeitskirche“ akzeptiert die Volkskirche unterschiedliche Mit-
gliedschaftslogiken einschließlich der Möglichkeit, neben der finanziellen
Unterstützung der Kirche nur gelegentlich, etwa an bestimmten jahres-
oder lebenszyklischen Punkten, den Kontakt zu ihr zu suchen. In der
Volkskirche gestalten Menschen ihr Verhältnis zur kirchlichen Institution
individuell und bestimmen den Grad ihrer Nähe und Distanz zur örtlichen
Gemeinde oder anderen Sozialformen selbst.

Diese Offenheit der Kirche gründet für Preul auf reformatorischem
Erbe. Martin Luther habe, ohne Begriff und Konzept in heutigem Sinne zu
kennen, den Weg zur Volkskirche eingeschlagen, wenn er betonte, dass es
menschlicherseits „frevelhafter Hochmut [wäre], eine Scheidung zwischen
‚Heiligen‘ und ‚Sündern‘ vollziehen zu wollen“2. Denn nur Gott sehe in
das Herz des Menschen. Luther empfahl daher, für die Wahrnehmung
eines Menschen als „Heiligen“ auf die Taufe als „Maßstab der Liebe“ zu
vertrauen, zumindest bis zum Erweis des Gegenteils.3 Auch die Confessio
Augustana weist in die Richtung einer offenen, pluralen kirchlichen Struk-
tur: CA 7 ermöglicht einen erheblichen Freiraum in der institutionellen
Gestaltung der Kirche, wenn die Grundfunktionen der Wortverkündigung
und Sakramentsverwaltung als hinreichend angesehen werden, um wahre
Kirche zu sein.4 Ferner bietet das Konzept der Volkskirche die beste
Voraussetzung, das Priestertum aller Gläubigen zu verwirklichen. Wenn

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



10 Einleitung

5 A.a.O., 181.
6 Vgl. Preul 2008, 48ff.
7 Vgl. a.a.O., 51.
8 Preul 1997, 182ff.

jedem Christen und jeder Christin geistliche Urteilsfähigkeit zugetraut
wird, muss die Kirche für unterschiedliche theologische Anschauungen
und divergierende Meinungen offen sein. Insofern ist Volkskirche auch als
Gegensatz zu einer „Obrigkeitskirche“ zu verstehen, die einer „Bewegtheit
durch das Laienelement“5 entgegenstünde. Volkskirche muss eine Kirche
sein, die nicht strikt hierarchisch, sondern durch das Volk unter breiter
Beteiligung geleitet wird.

Der von Pluralität und Offenheit bestimmte Charakter der Kirche
bedeutet aber nach Preul nun gerade keine Verwässerung ihrer Inhalte,
sondern ein klares theologisches Profil, das die christliche Botschaft deut-
lich ausspricht und lebt. Nur so kann die Volkskirche eine „öffentliche
Kirche“ sein, die den Blick auf das „Volksganze“, nämlich auf die Gesell-
schaft und alle in ihr lebenden Menschen richtet.6 Die Kirche hat die
Aufgabe, sich auch in der weltanschaulich pluralen Gesellschaft als eine für
Religion zuständige Institution kenntlich zu machen und sich zu religiösen,
aber auch zu politischen, sozialen, ökonomischen und kulturellen Fragen
zu äußern. Dies entspricht ihrer offenen und öffentlichen Ausrichtung im
Gegensatz zu einer ausschließlich oder vorrangig auf die größere oder
kleinere Schar treuer Christenmenschen ausgerichteten Kirche, die zu
konventikelhafter Enge und Selbstisolation neigt.7

Diese Volkskirche lebt nach Preul zu einem nicht geringen Maße von
dem „Gewicht des Gewohnten“8, das die etablierten Formen und die
flächendeckende Präsenz der Kirche als Normalität hervorbringen. In die
Volkskirche wächst man traditionell hinein. Charakteristisch sind die
Kindertaufe, Familie und Schule sowie der Konfirmationsunterricht als
zentrale Sozialisationsinstanzen für die nächste Generation. Wichtige
Bezugspunkte im Jahres- und Lebenslauf bilden die großen christlichen
Feste, insbesondere das Weihnachtsfest sowie die Kasualien. Gleichzeitig
weiß Preul aber auch, dass die so symbolisierte Stabilität eine relative ist
und dass es für die Zukunft der Volkskirche nicht ausreicht, sich auf das
scheinbar Bewährte zu verlassen. Die Volkskirche muss auf diesen konzep-

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 11

tionellen Grundlagen weitergedacht werden und nicht nur auf Gewohn-
heit, sondern auf inhaltlicher Überzeugungskraft aufbauen.

Zu dieser aktuellen Suchbewegung in Kirche und Theologie möchten
die Beiträge dieses Bandes einen Beitrag leisten. Denn der Prozess der
gegenwärtigen Kirchenreform stellt die Frage nach der Rolle der Kirche in
der heutigen Gesellschaft in besonderer Schärfe. Wie versteht die Kirche
ihre Aufgaben in der Welt, für welche Menschen ist sie zuständig, an
welcher Vision von Kirche orientiert sie sich? Auf der Suche nach trag-
fähigen Antworten scheint es lohnenswert zu sein, das Modell der Volks-
kirche nicht aufzugeben, sondern weiterzudenken und das Potenzial dieser
Leitidee auszuloten. Die Beiträge dieses Bandes tun dies auf unterschiedli-
che Weise. Dabei beschränken sie sich bewusst nicht auf organisatorische
Fragen und kirchliche Strukturdebatten, so wichtig diese auch sein mögen.
Sie nähern sich vielmehr der Frage nach der Zukunft der Kirche von
unterschiedlichen Dimensionen und Handlungsfeldern der Kirche her in
der Überzeugung, dass deren vieldimensionales Zusammenspiel Kirche
aufbaut.
I. Christlichen Glauben kommunizieren in der Volkskirche:
Wenn die Volkskirche die Aufgabe hat, den christlichen Glauben in der
gesellschaftlichen Öffentlichkeit zu vertreten und vor allem zu plausibili-
sieren und seine Relevanz zu erweisen, so ist dies eine eminent theologi-
sche Aufgabe. Insofern ist es konsequent, dass sich zunächst drei
systematisch-theologisch ausgerichtete Artikel damit befassen, wie die
Kirche als Volkskirche unter den Bedingungen der Gegenwart die christli-
che Botschaft vermitteln kann. Wilfried Härle fragt, wann und bei welchen
Gelegenheiten von Gott geredet wird, welche Bedeutungen dieses hat und
was der Gesellschaft eigentlich fehlen würde, sollte die Rede von Gott
verstummen. Damit zielt er theologisch auf das Zentrum des Verhältnisses
zwischen (Volks-)Kirche und Gesellschaft und formuliert die darin be-
gründeten Herausforderungen für die Kirche. Hartmut Rosenau analysiert
die hermeneutischen Bedingungen der Kommunikation des christlichen
Glaubens und fragt generell nach Möglichkeiten, wie die Kirche in der
heutigen Gesellschaft ihre Inhalte verständlich kommunizieren kann. Er
schlägt einen „sapientialen“ Zugang vor, der den christlichen Glauben
vornehmlich auf das lebensweltlich Alltägliche und Relevante, auf die
Lebenspraxis bezieht. Dem Verhältnis von Kirche und Gesellschaft wid-
met sich auch der Beitrag von Konrad Stock, allerdings nicht in der Per-

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



12 Einleitung

spektive christlicher Aussagen, sondern als Wahrnehmung der Struktur-
analogie zwischen „Volkskirche“ und „Volkspartei“. Damit weist er auf die
sozialethische Dimension der Volkskirche hin und formuliert ihren Beitrag
zur politischen Willensbildung der Gesellschaft.
II. Strukturen der Volkskirche:
Die Strukturen einer Volkskirche sind – trotz der in der Confessio Au-
gustana grundgelegten Freiheit – keineswegs beliebig. Sie müssen die
Offenheit der Kirche für ganz unterschiedliche Menschen und Beteili-
gungsformen gewährleisten, gleichzeitig aber ein deutliches evangelisches
Profil ermöglichen. Den Beginn macht Eilert Herms mit einer Definition
und Einordnung verschiedener Konzepte von Kirche, die in der kirchen-
theoretischen Diskussion immer wieder gebraucht werden. Dabei zieht er
als normativen Grundsatz die signa verae ecclesiae heran. Nur die Treue zu
einem solchen normativen Punkt bewahrt die Volkskirche selbst und ihre
Konzepte einzelner Handlungsfelder vor dem Abdriften in die Beliebig-
keit. Kirchliche Strukturen werden durch rechtliche Regelungen ermöglicht
oder beschnitten. Die rechtlichen Möglichkeiten einer Volkskirche der
Zukunft lotet Klaus Blaschke aus und wählt dafür das aktuelle Beispiel der
entstehenden Nordkirche. Er zeigt, dass deren Verfassung, wie sie sich
gegenwärtig abzeichnet, dem Konzept der Volkskirche zwar nicht ent-
gegensteht, ihren rechtlichen Spielraum aber bei weitem nicht ausschöpft.
Zu den Strukturen der Kirche gehören immer auch ihre Leitungsstruktu-
ren, die in Bezug auf die Volkskirche oft als schwach oder zumindest
problembehaftet dargestellt werden. Uta Pohl-Patalong beschreibt die tradi-
tionellen und gegenwärtigen Probleme kirchlicher Leitung, fragt theolo-
gisch nach Kriterien gelingender Leitung und entwirft Prinzipien, von
denen eine Leitung in der Volkskirche sich ihrerseits leiten lassen sollte.
III. Volkskirchliche Realitäten:
Soll die Volkskirche ihre Aufgabe erfüllen, potenziell für alle Menschen da
zu sein, muss sie unterschiedliche Formen von Kirche und damit auch
unterschiedliche Formen von Gemeinde in sich vereinen und dabei flexibel
auf die jeweiligen Lebensbedingungen eingehen. Eine der auch gegenwär-
tig noch wirksamen Leitdifferenzen ist das Gegenüber von Stadt und
Land. Die großstädtische Perspektive und ihre spezifische kirchliche Ar-
beitsform der Citykirchenarbeit reflektiert Wolfgang Grünberg theologisch
und konzeptionell. Er macht deutlich, dass sie keinesfalls ein Sonderfall
kirchlicher Arbeit ist, sondern geradezu als volkskirchlicher Normalfall

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 13

einzuordnen ist. Kai Hansen lotet die Chancen der Volkskirche in ländli-
chen Räumen aus und berücksichtigt dabei besonders die volkskirchliche
Heterogenität auf dem Lande jenseits romantischer Vorstellungen einheitli-
cher Lebensräume. Volkskirche ist eine Kirche für alle Menschen – un-
geachtet ihres Geschlechts. Dennoch war und ist das Geschlecht eine
Unterscheidungskategorie auch in der Kirche, die bis heute Ungleichheiten
und auch Ungerechtigkeiten bewirkt. Ulrike Wagner-Rau stellt den Umgang
mit dem Merkmal Geschlecht in der gegenwärtigen evangelischen Volks-
kirche dar, die einerseits wesentlich durch die Frauenordination charakteri-
siert ist, und andererseits Ängste vor einer „Feminisierung“ äußert, weil
Pfarrerinnen zur Normalität werden. Eberhard Buck befragt das Konzept
der Volkskirche aus ostdeutscher Perspektive. Er stellt die heterogene
kirchliche Situation in Ostdeutschland dar und sucht nach Möglichkeiten
eines sinnvollen Handelns, das sich weder in die kirchliche Nische zurück-
zieht noch sein Profil verliert. Habitualisierte Ressentiments kann Kirche
am besten aufheben, indem sie Felder für gemeinsames Handeln mit den
anderen gesellschaftlichen Akteuren bereitstellt oder sich an ihnen be-
teiligt.
IV. Hineinwachsen in die Volkskirche:
Wenn die Volkskirche nicht zuletzt davon lebt, dass der christliche Glaube,
Engagement und Mitgliedschaft in der evangelischen Kirche an die jeweils
folgende Generation vermittelt werden, muss dieser Aspekt gegenwärtig
besonders intensiv bedacht werden – denn der viel zitierte „Traditions-
abbruch“ gefährdet dann die Volkskirche im besonderen Maße. Die zen-
tralen Lernorte dafür sind der Religionsunterricht und der Konfirmations-
unterricht, auf die sich die folgenden Beiträge entsprechend beziehen. Den
engen Zusammenhang zwischen Bildung und Volkskirche arbeitet Friedrich
Schweitzer heraus. Die Volkskirche fördert Bildung, ist aber auch auf Bil-
dung angewiesen. Die gegenwärtig viel diskutierte Problematik, dass Bil-
dung zunehmend auf den Erwerb von Fähigkeiten und Fertigkeiten redu-
ziert wird, während die Bildung in der von Schleiermacher „Gesinnung“
genannten Dimension auf der Strecke bleibt, ist daher für die Volkskirche
bedenklich. Gleichzeitig sind jedoch auch Gegenbewegungen in Form
neuer kreativer Präsenz von Kirche in der Schule auszumachen, die zu-
kunftsfähig sein dürften. Karl Ernst Nipkow verschärft die Frage nach der
Zukunftsfähigkeit der Volkskirche. Diese kann sich nicht länger auf die
„Macht des Gewohnten“ verlassen und von einer selbstverständlichen

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 Einleitung

Hineinnahme der jeweils nächsten Generation ausgehen. Empirische
Studien belegen auch Defizite im kirchlichen Handeln. Wie muss sich die
Volkskirche wandeln, um auch künftig eine öffentliche Kirche für das
ganze Volk sein zu können? Lars Emersleben widmet sich der praktischen
Arbeit mit Konfirmandinnen und Konfirmanden und stellt dar, wie dieses
zentrale kirchliche Handlungsfeld auch künftig ein entscheidender Kno-
tenpunkt für die Zukunft der Volkskirche sein kann. Dabei spielt vor allem
die intergenerative Einbindung in das gemeindliche Leben eine prominente
Rolle. Bernd-Michael Haese zeigt in seinem Beitrag, wie eine konsequente
Orientierung des Religionsunterrichts an volkskirchlichen Einsichten die
derzeitig geforderte Einbindung in eine neue Schullandschaft und die
Aufnahme von neuen gesellschaftlichen Anforderungen erleichtern kann.
Das gelingt, wo der Religionsunterricht in ein Ensemble von kirchlichen
Aktivitäten in der Schule eingeordnet wird. Damit werden seine spezi-
fischen Leistungen für eine religiöse Bildung geschärft und außerdem die
Religionslehrkräfte von in der Gegenwartslage verständlichen, aber den-
noch kontraproduktiven, vielfältigen Überforderungen entlastet.
V. Praxis pietatis in der Volkskirche:
Die Volkskirche lebt schließlich, wie gerade Reiner Preul immer wieder
betont hat, von ihrer geistlichen Dimension. Obwohl diese geistliche
Dimension immer zu berücksichtigen ist, wenn Volkskirche thematisiert
wird, wie die Beiträge bisher gezeigt haben, werden sie in den abschließen-
den beiden Artikeln noch einmal besonders betrachtet. Ein in der volks-
kirchlichen Pluralität besonders notwendiges Integrationsmoment bildet
der evangelische Gottesdienst. Reinhard Schmidt-Rost eröffnet mit der zu-
nächst ungewöhnlichen Formulierung des „Massenmediums Liebe“ eine
interessante Perspektive auf dieses „Herzstück“ der Volkskirche und stellt
seinen Charakter und seine Chancen für die Gegenwart dar. Seit einigen
Jahren wird das Thema „Spiritualität“ an die Volkskirche als Anfrage
herangetragen. Kann die Kirche in ihrer heutigen Gestalt die gesellschaft-
lich wachsende Frage nach spirituellen Formen, die „die Seele nähren“,
ausfüllen? Sabine Bobert sucht nach Formen und Möglichkeiten, christliche
Spiritualität in der Volkskirche der Zukunft erfahrbar zu machen.

Die Veröffentlichung wurde ermöglicht durch großzügige Druckkosten-
zuschüsse der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands,
der Nordelbischen Evangelisch-lutherischen Kirche sowie dem Förderver-

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 15

ein der Theologischen Fakultät Kiel (S.T.O.A.), für die wir herzlich dan-
ken. Herr stud. theol. Felix Halbensleben hat durch seine gründliche Kor-
rekturarbeiten genauso zu diesem Band beigetragen wie Frau Cornelia
Bock im Institutssekretariat der Praktischen Theologie – beiden gilt eben-
falls unser herzlicher Dank.

Dem zu ehrenden Reiner Preul danken wir für die gedanklichen Vorla-
gen, die in diesem Band – hoffentlich zu seiner Freude – weiter bedacht
worden sind. Wir wünschen ihm und seiner Kirche, die er liebt, dass er
noch lange in Wort und Tat zu ihrem Wohl beiträgt.

Kiel, im April 2010 Bernd-Michael Haese und Uta Pohl-Patalong

©
 2

01
0 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




