Einleitung

Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell

Ein ,,Ende der Volkskirche* wurde in den letzten Jahren gelegentlich in
Kirche und Theologie, vor allem aber in den Feuilletons proklamiert.
Wihrend man in fritheren Jahrzehnten die Volkskirche stirker aus inhaltli-
chen Griinden in Frage gestellt hat, weil sie zu wenig christliches Profil
zeige und eine distanzierte Mitgliedschaft eher stirke als schwiche, wird sie
gegenwartig vor allem hinsichtlich ihrer Realititstauglichkeit angefragt. Ein
Satz wie ,,Die evangelische Kirche ist keine Volkskirche mehr — sie re-
prisentiert nicht die Mehrheit eines multikulturellen, in weiten Teilen
atheistischen Volkes*“ (Dirk Pilz in der BZ vom 29.10.2009) fasst die
Debatte prignant zusammen. Die Diagnose ist klar: Der Mitglieder-
schwund der Kirche und ihre sinkende gesellschaftliche Relevanz ver-
indern den Charakter der Kirche in einem Mal3e, dass es nicht mehr ge-
rechtfertigt scheint, sie als wirkliche ,Volkskirche® zu bezeichnen. Dies
kann dann im Weiteren bedauert oder — wie es zumindest feuilletonistisch
Ofter geschieht — begrifit werden und wahlweise als Ende eines unan-
gemessenen kirchlichen Hegemonialanspruchs oder aber als Chance zur
Rickkehr zu den wirklichen Aufgaben der Kirche mit einem geschirften
christlichen Profil und engagierterer Mitgliedschaft gewertet werden.
Vorausgesetzt wird in diesen Analysen ein bestimmtes Verstindnis des
Begriffs ,Volkskirche®, der vielleicht so zu umschreiben ist: ,,eine Kirche,
die das ganze Volk reprisentiert®. Dies ist jedoch nur eine mégliche und
nicht unbedingt eine besonders sinnvolle Definition von Volkskirche.
Nimmt man die Zukunft der Kirche in den Blick, lohnt sich eine aufmerk-
same Differenzierung der Vorstellungen und Ideen, die sich hinter dem
Begriff der ,Volkskirche* verbergen. Dabei muss zunichst einmal zwi-
schen Volkskirche als Beschreibung einer Realitit von Kirche (bzw. deren
Bezweiflung wie in dem obigen Beispiel) und als Konzept, als Idee des
Charakters von Kirche, unterschieden werden. Folgt man Letzterem, ist
die Frage nach der Volkskirche nicht quantitativ — mit Prozentzahlen der

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



8 Einleitung

Bevélkerung — zu beantworten, sondern kirchentheoretisch als Frage, wie
sich Kirche verstehen und gestalten soll.

Kirche konzeptionell als ,Volkskirche® zu begreifen, zu entwerfen und
dies sowohl theologisch als auch im Blick auf die kirchliche Praxis zu
begriinden, ist eines der wesentlichen Themen und Anliegen von Prof. Dr.
Reiner Preul, der von 1986 bis 2005 den Lehrstuhl fiir Praktische Theolo-
gie mit den Schwerpunkten Kirchentheorie und Religionspidagogik an der
Christian-Albrechts-Universitit zu Kiel innehatte. In diesem Jahr feiert er
seinen 70. Geburtstag. Mit diesem Band grilen wir ihn als sein langjih-
riger Assistent und seine Nachfolgerin sowie seine Kolleginnen und Freun-
de, Weggefihrtinnen und Schiiler. Wir m6chten mit diesem Buch das
Konzept der Volkskirche aufnehmen und in verschiedener Hinsicht wei-
terdenken, was Reiner Preul in seinen Verdffentlichungen skizziert und
vertritt.

Volkskirche ist nach Preul gerade nicht quantitativ zu begreifen, so dass
sie dann gegeben wire, wenn die iiberwiegende Mehrheit Mitglied der
Kirche ist und diese in der Gesamtgesellschaft eine fithrende Rolle spielt.
Volkskirche ist vielmehr eine Frage ihrer Qualitit und ihres Charakters.
Unter ,Volkskirche“ als zukunftweisendes Modell von Kirche versteht
Reiner Preul eine Kirche fiir das 17olk, also eine Kirche, die potenziell fiir
alle Menschen da ist und keine Zugangsbarrieren jenseits ihrer Glaubens-
inhalte aufrichtet. Sie muss so gestaltet sein, ,,dass alle, wirklich alle, in ihr
sein und sich in ihr heimisch fithlen kénnten, sofern sie nur ein positives
Verhiltnis zur Sache oder Botschaft der Kirche haben — unabhingig von
ihrem Bildungsstand, ihrer sozialen Situation, ihrem Geschlecht, ihrem
Alter, threm Gesundheitszustand, ihrer ethnischen Zugehérigkeit, ihrer
sexuellen Priferenz, ihrer politischen Ausrichtung, ihrer dsthetischen
Vorlieben und was es sonst an Unterscheidungsmerkmalen geben mag, die
in auBBerkirchlichen Zusammenhingen durchaus relevant sein kénnen. Far
die Nihe oder Ferne eines Menschen zu seiner Kirche darf es nur ein
einziges Kriterium geben, sein Verhiltnis zur Sache der Kirche: wie nah
oder fern es sich dieser Sache fiihlt.“! Der Gegenbegriff zur Volkskirche
ist daher nicht der einer ,,Minderheitenkirche® (wie es vor allem in den
ostdeutschen Landeskirchen immer wieder formuliert wird), sondern eine

1 Reiner Preul: Die soziale Gestalt des Glaubens. Aufsitze zur Kirchentheorie
(MThSt 102), Leipzig 2008, 43.

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 9

Kirche, die gegeniiber der gegenwirtigen Pluralitit von Lebensstilen und
Lebensweisen nicht offen ist und sich einseitig an bestimmte gesellschaftli-
che Gruppen wendet. Das Anliegen der Offenheit hat Reiner Preul in
seiner Kirchentheorie noch vor der Etablierung der kirchlichen Milieufor-
schung formuliert, die in den letzten Jahren den Verdacht einseitiger Aus-
richtungen des kirchlichen Handelns und der kirchlichen Verkiindigung
empirisch unterlegt und erhirtet hat.

Fir alle Menschen potenziell offen zu sein, sofern sie ,,ein positives
Verhiltnis zur Sache oder Botschaft der Kirche haben®, bedeutet aber
auch, fiir unterschiedliche Religiosititen und Beteiligungsformen am kirch-
lichen Leben offen zu sein. Gegeniiber einer ,,Bekenntniskirche® oder
,HFreiwilligkeitskirche akzeptiert die Volkskirche unterschiedliche Mit-
gliedschaftslogiken einschlieflich der Méglichkeit, neben der finanziellen
Unterstiitzung der Kirche nur gelegentlich, etwa an bestimmten jahres-
oder lebenszyklischen Punkten, den Kontakt zu ihr zu suchen. In der
Volkskirche gestalten Menschen ihr Verhiltnis zur kirchlichen Institution
individuell und bestimmen den Grad ihrer Nihe und Distanz zur 6rtlichen
Gemeinde oder anderen Sozialformen selbst.

Diese Offenheit der Kirche griindet fiir Preul auf reformatorischem
Erbe. Martin Luther habe, ohne Begriff und Konzept in heutigem Sinne zu
kennen, den Weg zur Volkskirche eingeschlagen, wenn er betonte, dass es
menschlicherseits ,,frevelhafter Hochmut [wire], eine Scheidung zwischen

“Z Denn nur Gott sche in

,Heiligen® und ,Stindern® vollzichen zu wollen
das Herz des Menschen. Luther empfahl daher, fir die Wahrnehmung
eines Menschen als ,,Heiligen* auf die Taufe als ,,Mal3stab der Liebe* zu
vertrauen, zumindest bis zum Erweis des Gegenteils.” Auch die Confessio
Augustana weist in die Richtung einer offenen, pluralen kirchlichen Struk-
tur: CA 7 ermoglicht einen erheblichen Freiraum in der institutionellen
Gestaltung der Kirche, wenn die Grundfunktionen der Wortverkiindigung
und Sakramentsverwaltung als hinreichend angesehen werden, um wahre
Kirche zu sein.* Ferner bietet das Konzept der Volkskirche die beste

Voraussetzung, das Priestertum aller Glaubigen zu verwirklichen. Wenn

WA 19,75.
Vgl. Preul 2008, 38.

Vgl. ders: Kirchentheorie. Wesen, Gestalt und Funktionen der evangelischen
Kirche, Berlin/New York 1997, 191f.

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



10 Einleitung

jedem Christen und jeder Christin geistliche Urteilsfahigkeit zugetraut
wird, muss die Kirche fir unterschiedliche theologische Anschauungen
und divergierende Meinungen offen sein. Insofern ist Volkskirche auch als
Gegensatz zu einer ,,Obrigkeitskirche® zu verstehen, die einer ,,Bewegtheit

durch das Laienelement*®

entgegenstiinde. Volkskirche muss eine Kirche
sein, die nicht strikt hierarchisch, sondern durch das V'olk unter breiter
Beteiligung geleitet wird.

Der von Pluralitit und Offenheit bestimmte Charakter der Kirche
bedeutet aber nach Preul nun gerade keine Verwisserung ihrer Inhalte,
sondern ein klares theologisches Profil, das die christliche Botschaft deut-
lich ausspricht und lebt. Nur so kann die Volkskirche eine ,,6ffentliche
Kirche* sein, die den Blick auf das ,Volksganze®, nimlich auf die Gesell-
schaft und alle in ihr lebenden Menschen richtet.® Die Kirche hat die
Aufgabe, sich auch in der weltanschaulich pluralen Gesellschaft als eine ftr
Religion zustindige Institution kenntlich zu machen und sich zu religiosen,
aber auch zu politischen, sozialen, 6konomischen und kulturellen Fragen
zu duBern. Dies entspricht ihrer offenen und 6ffentlichen Ausrichtung im
Gegensatz zu einer ausschlieBllich oder vorrangig auf die gréflere oder
kleinere Schar treuer Christenmenschen ausgerichteten Kirche, die zu
konventikelhafter Enge und Selbstisolation neigt.”

Diese Volkskirche lebt nach Preul zu einem nicht geringen Mal3e von
dem ,,Gewicht des Gewohnten®, das die etablierten Formen und die
flichendeckende Prisenz der Kirche als Normalitit hervorbringen. In die
Volkskirche wichst man traditionell hinein. Charakteristisch sind die
Kindertaufe, Familie und Schule sowie der Konfirmationsunterricht als
zentrale Sozialisationsinstanzen fiir die nidchste Generation. Wichtige
Bezugspunkte im Jahres- und Lebenslauf bilden die grof3en christlichen
Feste, insbesondere das Weihnachtsfest sowie die Kasualien. Gleichzeitig
weill Preul aber auch, dass die so symbolisierte Stabilitit eine relative ist
und dass es fiir die Zukunft der Volkskirche nicht ausreicht, sich auf das
scheinbar Bewihrte zu verlassen. Die Volkskirche muss auf diesen konzep-

A.a.0O., 181.

Vegl. Preul 2008, 48ff.
Vgl. a.a.0,, 51.

Preul 1997, 182ff.

o 3 &N w;

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 11

tionellen Grundlagen weitergedacht werden und nicht nur auf Gewohn-
heit, sondern auf inhaltlicher Uberzeugungskraft aufbauen.

Zu dieser aktuellen Suchbewegung in Kirche und Theologie m&chten
die Beitrige dieses Bandes einen Beitrag leisten. Denn der Prozess der
gegenwirtigen Kirchenreform stellt die Frage nach der Rolle der Kirche in
der heutigen Gesellschaft in besonderer Schirfe. Wie versteht die Kirche
ihre Aufgaben in der Welt, fiir welche Menschen ist sie zustindig, an
welcher Vision von Kirche orientiert sie sich? Auf der Suche nach trag-
fihigen Antworten scheint es lohnenswert zu sein, das Modell der Volks-
kirche nicht aufzugeben, sondern weiterzudenken und das Potenzial dieser
Leitidee auszuloten. Die Beitrige dieses Bandes tun dies auf unterschiedli-
che Weise. Dabei beschrinken sie sich bewusst nicht auf organisatorische
Fragen und kirchliche Strukturdebatten, so wichtig diese auch sein mégen.
Sie nihern sich vielmehr der Frage nach der Zukunft der Kirche von
unterschiedlichen Dimensionen und Handlungsfeldern der Kirche her in
der Uberzeugung, dass deren vieldimensionales Zusammenspiel Kirche
aufbaut.

I.  Christlichen Glauben kommunizieren in der Volkskirche:

Wenn die Volkskirche die Aufgabe hat, den christlichen Glauben in der
gesellschaftlichen Offentlichkeit zu vertreten und vor allem zu plausibili-
sieren und seine Relevanz zu erweisen, so ist dies eine eminent theologi-
sche Aufgabe. Insofern ist es konsequent, dass sich zunidchst drei
systematisch-theologisch ausgerichtete Artikel damit befassen, wie die
Kirche als Volkskirche unter den Bedingungen der Gegenwart die christli-
che Botschaft vermitteln kann. Wilfried Harle fragt, wann und bei welchen
Gelegenheiten von Gott geredet wird, welche Bedeutungen dieses hat und
was der Gesellschaft eigentlich fehlen wirde, sollte die Rede von Gott
verstummen. Damit zielt er theologisch auf das Zentrum des Verhaltnisses
zwischen (Volks-)Kirche und Gesellschaft und formuliert die darin be-
grindeten Herausforderungen fiir die Kirche. Hartmut Rosenan analysiert
die hermeneutischen Bedingungen der Kommunikation des christlichen
Glaubens und fragt generell nach Moglichkeiten, wie die Kirche in der
heutigen Gesellschaft ihre Inhalte verstindlich kommunizieren kann. Er
schldgt einen ,,sapientialen® Zugang vor, der den christlichen Glauben
vornehmlich auf das lebensweltlich Alltdgliche und Relevante, auf die
Lebenspraxis bezieht. Dem Verhiltnis von Kirche und Gesellschaft wid-
met sich auch der Beitrag von Konrad Stock, allerdings nicht in der Per-

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



12 Einleitung

spektive christlicher Aussagen, sondern als Wahrnehmung der Struktur-
analogie zwischen ,Volkskirche* und ,Volkspartei®. Damit weist er auf die
sozialethische Dimension der Volkskirche hin und formuliert ihren Beitrag
zur politischen Willensbildung der Gesellschaft.

IL. Strukturen der Volkskirche:

Die Strukturen einer Volkskirche sind — trotz der in der Confessio Au-
gustana grundgelegten Freiheit — keineswegs beliebig. Sie miissen die
Offenheit der Kirche fiir ganz unterschiedliche Menschen und Beteili-
gungsformen gewihtleisten, gleichzeitig aber ein deutliches evangelisches
Profil erméglichen. Den Beginn macht Eilert Herms mit einer Definition
und Einordnung verschiedener Konzepte von Kirche, die in der kirchen-
theoretischen Diskussion immer wieder gebraucht werden. Dabei zieht er
als normativen Grundsatz die signa verae ecclesiae heran. Nur die Treue zu
einem solchen normativen Punkt bewahrt die Volkskirche selbst und ihre
Konzepte einzelner Handlungsfelder vor dem Abdriften in die Beliebig-
keit. Kirchliche Strukturen werden durch rechtliche Regelungen erméglicht
oder beschnitten. Die rechtlichen Mdglichkeiten einer Volkskirche der
Zukunft lotet Klaus Blaschke aus und wihlt dafiir das aktuelle Beispiel der
entstehenden Nordkirche. Er zeigt, dass deren Verfassung, wie sie sich
gegenwirtig abzeichnet, dem Konzept der Volkskirche zwar nicht ent-
gegensteht, ihren rechtlichen Spielraum aber bei weitem nicht ausschopft.
Zu den Strukturen der Kirche gehdren immer auch ihre Leitungsstruktu-
ren, die in Bezug auf die Volkskirche oft als schwach oder zumindest
problembehaftet dargestellt werden. Uza Pohl-Patalong beschreibt die tradi-
tionellen und gegenwirtigen Probleme kirchlicher Leitung, fragt theolo-
gisch nach Kriterien gelingender Leitung und entwirft Prinzipien, von
denen eine Leitung in der Volkskirche sich ihrerseits leiten lassen sollte.
II1. Volkskirchliche Realititen:

Soll die Volkskirche ihre Aufgabe erfiillen, potenziell fiir alle Menschen da
zu sein, muss sie unterschiedliche Formen von Kirche und damit auch
unterschiedliche Formen von Gemeinde in sich vereinen und dabei flexibel
auf die jeweiligen Lebensbedingungen eingehen. Eine der auch gegenwir-
tig noch wirksamen Leitdifferenzen ist das Gegeniiber von Stadt und
Land. Die groBistidtische Perspektive und ihre spezifische kirchliche Ar-
beitsform der Citykirchenarbeit reflektiert Wolfgang Griinberg theologisch
und konzeptionell. Er macht deutlich, dass sie keinesfalls ein Sonderfall
kirchlicher Arbeit ist, sondern geradezu als volkskirchlicher Normalfall

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 13

einzuordnen ist. Kaz Hansen lotet die Chancen der Volkskirche in lindli-
chen Riumen aus und berticksichtigt dabei besonders die volkskirchliche
Heterogenitit auf dem Lande jenseits romantischer Vorstellungen einheitli-
cher Lebensriume. Volkskirche ist eine Kirche fiir alle Menschen — un-
geachtet ihres Geschlechts. Dennoch war und ist das Geschlecht eine
Unterscheidungskategorie auch in der Kirche, die bis heute Ungleichheiten
und auch Ungerechtigkeiten bewirkt. Ulrike Wagner-Rau stellt den Umgang
mit dem Merkmal Geschlecht in der gegenwirtigen evangelischen Volks-
kirche dar, die einerseits wesentlich durch die Frauenotrdination charakteri-
siert ist, und andererseits Angste vor einer ,,Feminisierung® duBert, weil
Pfarrerinnen zur Normalitit werden. Eberhard Buck befragt das Konzept
der Volkskirche aus ostdeutscher Perspektive. Er stellt die heterogene
kirchliche Situation in Ostdeutschland dar und sucht nach Méglichkeiten
eines sinnvollen Handelns, das sich weder in die kirchliche Nische zurtck-
zieht noch sein Profil verliert. Habitualisierte Ressentiments kann Kirche
am besten aufheben, indem sie Felder fir gemeinsames Handeln mit den
anderen gesellschaftlichen Akteuren bereitstellt oder sich an ihnen be-
teiligt.

IV. Hineinwachsen in die Volkskirche:

Wenn die Volkskirche nicht zuletzt davon lebt, dass der christliche Glaube,
Engagement und Mitgliedschaft in der evangelischen Kirche an die jeweils
folgende Generation vermittelt werden, muss dieser Aspekt gegenwirtig
besonders intensiv bedacht werden — denn der viel zitierte ,, Traditions-
abbruch® gefihrdet dann die Volkskirche im besonderen Maf3e. Die zen-
tralen Lernorte dafiir sind der Religionsunterricht und der Konfirmations-
unterricht, auf die sich die folgenden Beitrige entsprechend beziehen. Den
engen Zusammenhang zwischen Bildung und Volkskirche arbeitet Friedrich
Schweitzer heraus. Die Volkskirche férdert Bildung, ist aber auch auf Bil-
dung angewiesen. Die gegenwirtig viel diskutierte Problematik, dass Bil-
dung zunehmend auf den Erwerb von Fihigkeiten und Fertigkeiten redu-
ziert wird, wihrend die Bildung in der von Schleiermacher ,,Gesinnung*
genannten Dimension auf der Strecke bleibt, ist daher fiir die Volkskirche
bedenklich. Gleichzeitig sind jedoch auch Gegenbewegungen in Form
neuer kreativer Prisenz von Kirche in der Schule auszumachen, die zu-
kunftsfihig sein dirften. Kar/ Ernst Nipkow verschirft die Frage nach der
Zukunftsfihigkeit der Volkskirche. Diese kann sich nicht linger auf die
,,Macht des Gewohnten* vetlassen und von einer selbstverstindlichen

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



14 Einleitung

Hineinnahme der jeweils nidchsten Generation ausgehen. Empirische
Studien belegen auch Defizite im kirchlichen Handeln. Wie muss sich die
Volkskirche wandeln, um auch kiinftig eine 6ffentliche Kirche fir das
ganze Volk sein zu koénnen? Lars Emersleben widmet sich der praktischen
Arbeit mit Konfirmandinnen und Konfirmanden und stellt dar, wie dieses
zentrale kirchliche Handlungsfeld auch kiinftig ein entscheidender Kno-
tenpunkt fiir die Zukunft der Volkskirche sein kann. Dabei spielt vor allem
die intergenerative Einbindung in das gemeindliche Leben eine prominente
Rolle. Bernd-Michael Haese zeigt in seinem Beitrag, wie eine konsequente
Orientierung des Religionsunterrichts an volkskirchlichen Einsichten die
derzeitig geforderte Einbindung in eine neue Schullandschaft und die
Aufnahme von neuen gesellschaftlichen Anforderungen erleichtern kann.
Das gelingt, wo der Religionsunterricht in ein Ensemble von kirchlichen
Aktivititen in der Schule eingeordnet wird. Damit werden seine spezi-
fischen Leistungen fur eine religiése Bildung geschirft und aulerdem die
Religionslehrkrifte von in der Gegenwartslage verstindlichen, aber den-
noch kontraproduktiven, vielfiltigen Uberforderungen entlastet.

V. Praxis pietatis in der Volkskirche:

Die Volkskirche lebt schlieSlich, wie gerade Reiner Preul immer wieder
betont hat, von ihrer geistlichen Dimension. Obwohl diese geistliche
Dimension immer zu berticksichtigen ist, wenn Volkskirche thematisiert
wird, wie die Beitrige bisher gezeigt haben, werden sie in den abschlieSen-
den beiden Artikeln noch einmal besonders betrachtet. Ein in der volks-
kirchlichen Pluralitit besonders notwendiges Integrationsmoment bildet
der evangelische Gottesdienst. Reinhard Schmidt-Rost erdffnet mit der zu-
nichst ungewohnlichen Formulierung des ,,Massenmediums Liebe® eine
interessante Perspektive auf dieses ,,Herzstiick® der Volkskirche und stellt
seinen Charakter und seine Chancen fiir die Gegenwart dar. Seit einigen
Jahren wird das Thema , Spiritualitit an die Volkskirche als Anfrage
herangetragen. Kann die Kirche in ihrer heutigen Gestalt die gesellschaft-
lich wachsende Frage nach spirituellen Formen, die ,,die Seele nihren®,
ausfillen? Sabine Bobert sucht nach Formen und Moglichkeiten, christliche
Spiritualitit in der Volkskirche der Zukunft erfahrbar zu machen.

Die Veroffentlichung wurde erméglicht durch grof3ziigige Druckkosten-
zuschiisse der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands,
der Nordelbischen Evangelisch-lutherischen Kirche sowie dem Foérderver-

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart



Volkskirche als kirchliches Zukunftsmodell 15

ein der Theologischen Fakultit Kiel (S.T.O.A.), fir die wir herzlich dan-
ken. Herr stud. theol. Felix Halbensleben hat durch seine griindliche Kor-
rekturarbeiten genauso zu diesem Band beigetragen wie Frau Cornelia
Bock im Institutssekretariat der Praktischen Theologie — beiden gilt eben-
falls unser herzlicher Dank.

Dem zu ehrenden Reiner Preul danken wir fiir die gedanklichen Vorla-
gen, die in diesem Band — hoffentlich zu seiner Freude — weiter bedacht
wotrden sind. Wit winschen ihm und seiner Kirche, die er liebt, dass er
noch lange in Wort und Tat zu ihrem Wohl beitrigt.

Kiel, im April 2010 Bernd-Michael Haese und Uta Pohl-Patalong

© 2010 W. Kohlhammer, Stuttgart





