Daniel Droixhe (Liege)

Condorcet: la démocratie linguistique malgré tout

On sait comment Jean-Antoine-Nicolas de Caritat de Condorcet (1743-
1794) développa une exigence de «démocratie linguistique» qui s’investit
tant6t dans ce que Brigitte Schlieben-Lange (1996) a appelé «’uniformite de
la langue», tant6t dans le projet d’une «langue universelle de connaissance».
Cette perspective démocratique a été popularisée par un texte qui pose une
«véritable énigme littéraire», ainsi que le rappellent les auteurs de ’édition
publiée en 2004 sous la direction de Jean-Pierre Schandeler et Pierre Crépel
par un Groupe Condorcet qui compte une dizaine de chercheurs, la premie-
re édition véritablement scientifique de ce grand texte.

Rédigé entre juillet et octobre 1793, le Prospectus d’un tableau historigue
des progres de lesprit humain a paru en I’an III sous le titre, devenu classique,
&’ Esquisse d’un tablean bistorique des progrés de esprit humain. Deux autres
éditions virent le jour en 1804 et 1847. Toutes les éditions publiées entre ’an
Il et 1988 prennent pour texte de base l'une de ces trois éditions
(Schandeler / Crépel 2004: 1).

Pourtant, la Bibliothéque de I’Institut conserve un manuscrit autographe
du Prospectus qui différe sensiblement des textes publiés, puisque ceux-ci s’en
distinguent notamment «[...] par une quarantaine d’additions [...] ainsi que
par quelque mille cinq cents autres variantes [...]» (Schandeler / Crépel 2004:
6).

Le manuscrit de I’Institut n’a vraisemblablement pu servir de base a une
épreuve d’imprimerie sur laquelle Condorcet aurait porté les additions que
comportent ces éditions, lesquelles doivent remonter a une copie aujourd’hui
perdue.

Le probléme posé par la discordance entre le Prospectus et 1’Esquisse de
’an III pourrait s’étendre a I’édition de 1804, puisque cette derniére «compor-
te plus de 250 variantes» par rapport a la précédente. Mais celles-ci relevent
surtout de I’amélioration stylistique. Quant a I’édition de 1847, procurée par
Eliza O’Connor, fille de Condorcet, elle résulte d’une collation entre le
manuscrit de I'Institut et les deux éditions existantes. Comme disent les
auteurs de ’édition du Groupe Condorcet: Si Eliza O’Connor avait disposé
d’un autre manuscrit, on ne voit pas pourquot elle aurait perdu son temps a
comparer un document antérieur avec les éditions de I’an III et de 1829 (voir
Schandeler / Crépel 2004: 62).

Les éditeurs de 2004 ont en quelque sorte imité la fille de Condorcet en
intégrant au manuscrit les variantes de I’an III. C’est cette nouvelle édition
que I’on a principalement suivie, non sans y méler a I’occasion des variantes

Sybille Grofle / Cordula Neis (éds.):
Langue et politigue en France a I’épogue des Lumiéres,
Frankfurt am Main: Domus Editoria Europaea, 2008,
ISBN 978-3-927884-80-9, 13-30



14 Daniel Droixhe

qui synthétisent la pensée de l'auteur ou en suggerent I’évolution, les
hésitations. La dialectique des états du texte peut étre trés instructive.

Le dossier de I’Institut contient par ailleurs un nombre important de
fragments inédits: le volume de 2004 s’éléve a plus de 1300 pages! Quelques
mois avant qu’il ne paraisse, ignorant |’état d’avancement du travail collectif
qui I’a produit, j’ai consulté ce dossier en concentrant lattention sur les
passages du Prospectus et sur des fragments qui portaient spécialement sur le
langage. Ce qu’on présente ici ne peut donc étre qu’une ébauche de I’étude a
entreprendre sur l’ensemble du matériel désormais disponible. Vu son
ampleur, je dois remettre une telle étude a plus tard, me bornant a une mise
en perspective des points principaux de la doctrine linguistique de Condorcet.

Se distinguent d’emblée, parmi ceux-ci, un certain nombre de proposi-
tions qui ont attiré les feux d’une critique dénongant leur caractére «utopi-
que». C’est surtout la Dixiéme époque de I Esquisse, ou est envisagé ’avenir de
la «démocratie linguistique», qui a suscité le scepticisme d’auteurs comme
Claude de Saint-Simon (1760-1825) ou Auguste Comte (1798-1857). Ceux-ci,
a noté J.-P. Schandeler, ne visaient pas tellement des erreurs «techniques» ou
«historiques» qu’une

[...] carence théorique qui est celle d’un mode de pensée, celui des Lumiéres et de I’école
encyclopédique (Schandeler 1997: 164).

On est ainsi invité a considérer particuliérement les écueils que prévoit
Condorcet, dans la réalisation de son projet, et comment il songe a en
déjouer ce que lui-méme appelle les «chimeéres».

L’une d’entre elles avait, pour ainsi dire, été écartée d’emblée. Un vieux
débat avait agité, deés le milieu du siécle, la proposition sensualiste radicale
d’une «égalité naturelle» des hommes, a partir de la «table rase» de I’esprit.
Anne-Robert-Jacques Turgot (1727-1781), maitre a penser de Condorcet, en
avait récusé la perspective, dans une discussion avec Madame de Graffigny
(1695-1758) — non sans militer, sa vie durant, pour la réduction des écarts et
disparates imposés par la nature des choses. Condorcet et Turgot s’accordent
dans leur correspondance pour prendre leurs distances avec les «ingénieux
sophismes d’Helvétius» sur I’égalité naturelle (Henry 1970: 140). «L’égalité
des esprits et celle de I’instruction», pose en principe le Rapport du Révolu-
tionnaire sur ['organisation générale de [’instruction publigue, «sont des
chimeres. Il faut donc chercher a rendre utile cette inégalité nécessaire».
Voyons comment Condorcet envisage, dans Ihistoire et dans I’avenir, un
fonctionnement du langage qui permette & I’homme «moyen» de profiter au
maximum d’un «égalité réelle» et de prendre part a la vie de la cite, en
retirant de cette participation les avantages d’une amélioration de sa vie
propre et un progres du bonheur collectif.



Condorcet: la démocratie linguistique malgré tout 15
1 Adieu a la démocratie antique de la parole

L’idéal de «démocratie linguistique directe» trouvait une certaine illustration,
selon Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), dans le forum antique. On se

souvient des derniéres lignes de I’Essai sur ['origine des langues, au chapitre
XX.

Chez les anciens on se faisoit entendre aisément au peuple sur la place publique; on
‘ : peup place publig y
parloit tout un jour sans s’incomoder (Rousseau 1968: 199).

Les langues mémes y étaient appropriees. Celle

[...] avec laquelle on ne peut pas se faire entendre au peuple assemblé est une langue servile
[...] (Rousseau 1968: 201);

[...] il est impossible quun peuple demeure libre et qu’il parle cette langue-13 [...] (Rousseau
1968: 201).

Conditions d’expression et d’action politique dont sont bien éloignées
celles qui régissent la societé moderne:

Qu’on suppose un homme harangant en frangois le peuple de Paris dans la place de
Vendosme. Qu’il crie 2 pleine téte, on entendra qu’il crie, on ne distinguera pas un mot
(Rousseau 1968: 199).

Condorcet adopte une tres ferme distance critique a ’égard de concep-
tions qui rappellent celles de Rousseau sur la parole. N’est-ce pas a celui-ci et
a son Essai sur lorigine des langues, paru en 1781, qu’il réepond dans son
Discours de réception a I’Académie francaise de 1782, quand il évoque leur
perfectionnement?

Elles seront, il est vrai, moins hardies et moins figurées. L'Orateur, qui ne demande que des
applaudissements, ou qui cherche A séduire, pourra se plaindre de l'austérité ou de la
sécheresse des langues; mais elles offriront un instrument plus flexible et plus parfait a celui
qui ne voudra qu’éclairer les hommes (Baker 1977: 26).

La cité grecque garde cependant, selon le philosophe politique, un autre
avantage sur les sociétés modernes du point de vue de la démocratisation du
savoir.

Les Grecs avaient regu des peuples de I’Orient, leurs arts, une partie de leurs connaissances,
I'usage de Iécriture alphabétique, et leur systéme religieux, mais par I'effer des communica-
tions établies entre eux et ces peuples [...] (Quatriéme épogue de I'Esquisse; on adopte ici le
texte fourni par le manuscrit de I'Institut) (Condorcet 2004: 278).!

L’édition de I'an III a: «La Gréce avoit [...] mais c’étoit par leffet des communications
établies entre elle et ces peuples».



16 Daniel Droixhe

Les sciences n’y pouvaient donc étre devenues I"occupation et le patrimoine d’une caste
particuliére [...] Tous les hommes conservaient un droit égal a la connaissance de la vérité.
Tous pouvaient chercher 4 la découvrir, pour la communiquer 4 tous, et la leur communi-
quer toute entiére.

Cette circonstance heureuse, plus encore que la liberté politique, laissait  Iesprit
humain une indépendance, garant assuré de la rapidité et de I’étendue de ses progrés
(Condorcet 2004: 279).

Mais ce cadre de partage collectif du savoir comportait des défauts dont
certains relevaient étroitement du langage.

Une des premiéres bases de toute bonne philosophie est de former pour chaque science une
langue exacte et précise ol chaque signe représente une idée bien déterminée, bien
circonscrite, et de parvenir 4 bien déterminer, & bien circonscrire [les idées] par une analyse
exacte. Les Grecs au contraire abusérent des vices de la langue commune, pour jouer sur le
sens des mots, pour embarrasser I'esprit dans de puériles équivoques, pour I’égarer en
exprimant successivement par un méme signe des idées différentes (Condorcet 2004: 281).?

On reconnait 1a I’axiome celébre de Condorcet sur la science considérée
comme «langue bien faite», développée en long et en large dans la Langue des
calculs. S’y joint naturellement 1’écho de la non moins célebre dénonciation
des «vices des mots» chez John Locke (1632-1704). On se souviendra que
Condorcet estimait beaucoup plus le philosophe anglais de la tabula rasa que
son adaptateur francais, Etienne Bonnot de Condillac (1714-1780). Cette
«subtilité», cette «fausse philosophie» — I’édition de I’an III dira: cette
«philosophie de mots» — affina I’esprit, mais ne servit pas «immeédiatement a
ses progres».

Un second aspect de la Grece antique viciait ce que Dorothee Baxmann,
dans son ouvrage intitule Wissen, Kunst und Gesellschaft in der Theorie
Condorcets (1999: 144 sv.), appelle «la démocratisation du savoir». «Presque
toutes les institutions politiques des Grecs», écrit Condorcet, «supposent
’existence de 1’esclavage, et la possibilité de réunir dans une place publique
'universalité des Citoyens» (Condorcet 2004: 290). On ne peut méditer sur
ces conditions de possibilité du partage du pouvoir «sans en conclure»,
déplore le manuscrit, «qu’alors les combinaisons les plus parfaites n’avaient
pour objet que la liberté ou le bonheur de la moitié tout au plus de ’espece
humaine».

La critique qui s’attache ainsi & un modéle liant structurellement partici-
pation politique directe et élitisme, par une communication linguistique
réduite au forum, n’étend-elle pas son ombre au deld du cas particulier? La
contradiction interne qu’il comporte n’est-elle pas au cceur de tout projet
démocratique réellement efficace? Les républiques grecques montrent en effet
un autre modéle de fonctionnement politique — disons «progressiste» — ou
I’expression de la volonté populaire est totalement déléguée a un seul indivi-

du.

L’édition de I'an III a: «par une analyse rigoureuse» et «dans de misérables équivoques».



Condorcet: la démocratie linguistique malgré tout 17

Ce n’est plus 2 la philosophie seule que les sciences politiques durent leurs progrés. Dans
ces petites républiques jalouses de conserver et leur indépendance et leur liberté, on eut
presque généralement I'idée de confier 4 un seul homme, non le pouvoir de faire les loix,
mais la fonction de les rédiger et de les présenter au peuple qui aprés les avoir examinées
leur accordait une soumission volontaire (Condorcet 2004: 287-288).

L’édition de ’an III ajoutera cette précision que le «travail» imposé par la
volonté collective au «philosophe, dont les vertus ou la sagesse avaient
obtenu sa confiance», «ne lui conférait aucune autorité». Le peuple «exergait
seul et par lui-méme ce que depuis nous avons appelé le pouvoir législatif».
Reste que ce systéme met totalement entre parenthéses, comme pour en
conjurer I'impossibilité pratique, la communication entre le peuple et le
«philosophe» inspiré par lui. Le débat, le langage disparaissent de la question
de la démocratie.

N’est-ce pas, méme, pour escamoter un autre obstacle, que la parole du
plus grand nombre est ainsi suspendue? A quelques lignes de 13, Condorcet
oppose de maniére dramatique le «crédit des Citoyens puissants», servis par
«la négligence ou la corruption des magistrats», et une nature populaire que
les différents états du texte qualifient de maniére extrémement suggestive. Le
manuscrit original dresse d’abord contre ceux qui «pouvaient en s’emparant
de lautorité opprimer les pauvres» ce qu’il appelle «la resistance de la
multitude». Celle-ci est remplacée dans la premiére édition par «les mouve-
ments inquiets de la multitude». Deés le manuscrit, I'image de celle-ci s’impose
sans ménagements — ou au prix d’une sombre clairvoyance: la «tyrannie
aristocratique» s’appuie volontiers sur «|’ignorance, la légerete du peuple, sa
haine pour les riches» — la premiére édition dira: «sa jalousie». Ce qui
pouvait légitimement, ou du moins positivement, alimenter une «lutte de
classes» (en termes modernes, bien entendu), c’est-a-dire la «résistance» a
’oppression, la «haine» de ’oppresseur, devient facteur marqué d’un signe
négatif ou s’inscrit dans une gamme de pulsions obscures, instinctives,
incertaines comme 1’«inquiétude». Mais pour faire barrage a la tentation
élitaire qui menace toujours |’écrivain appartenant a la classe des «Citoyens
puissants», il faut que celui-ci martele I'idéal d’une «organisation de pouvoirs»
fondée «sur la raison, sur les droits que tous les hommes ont également regus
de la nature, enfin, sur les maximes de la justice universelle».

N’est-ce pas malgré tout la solution d’une sorte de despotisme éclairé qui
se profile, ou plutdt la figure du «philosophe politique» détenteur de savoir
et de pouvoir? Une dialectique d’équilibre entre théorie et pratique se trouve,
en tout cas, fermement recommandée par Condorcet pour assurer le juste
exercice du pouvoir Si les grands esprits de l’antiquité ont fait «de la
politique une science étendue», c’est que celle-ci apparalt «plutdt une Science
de faits et en quelque sorte purement emplrlque qu’une veéritable science
formée sur des principes généraux puisés dans la nature et avouée par la
raison» (Condorcet 2004: 291). «Tel est», compléte I’édition donnée jadis par
Monique et Frangois Hincker,



