
Vom Sinn der neutestamentlichen Wissenschaft∗

Im vergangenen Sommersemester hatte ich das Vergnügen, an einer Versammlung der
Studiendekane dieser Universität vertretungsweise teilzunehmen. Da wurde unter ande-
rem die Frage der Aktualität gegenwärtiger gymnasialer Lehrbücher erörtert. Insbeson-
dere im Fach Biologie, so wurde festgestellt, entsprächen diese Lehrbücher dem Stand
von vor dreißig Jahren; sie würden der rasanten Entwicklung des Faches in keiner Weise
gerecht. Dies sei allerdings in andern naturwissenschaftlichen Fächern ähnlich. An dieser
Stelle der Diskussion meldete sich jemand mit der Bemerkung zu Wort, dies sei wohl
in allen an dieser Universität repräsentierten Fächern so, wenn man einmal von Latein
und Griechisch absähe. Diese These wurde – da latinistische bzw. gräzistische Kollegen
nicht mit am Tisch saßen – mit allgemeiner Zustimmung aufgenommen. Latein und
Griechisch sind nach der Meinung der Herren Studiendekane dieser Universität also of-
fenbar Fächer, in denen sich seit Menschengedenken nichts mehr tut. Die Lehrbücher
sind längst geschrieben – und angesichts der Stagnation in der Forschung gibt es auch
keinen Grund, sie zu revidieren oder gar durch neue zu ersetzen.1 Hätte ich in dieser
Situation das Neue Testament ins Spiel gebracht – es bedarf keiner großen Phantasie,
die Einschätzung vom Lateinischen und Griechischen zum Neuen Testament hin zu
extrapolieren . . .

Wo es aber nichts mehr zu erforschen gibt, da steht der Sinn von Wissenschaft in
Frage. Hat die neutestamentliche Wissenschaft also keinen Sinn mehr? Dieser Frage bin
ich in der genannten Sitzung allerdings nicht zum ersten Mal begegnet. |

∗ Antrittsvorlesung an der Theologischen Fakultät der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen am
. Januar . Dem Kollegen Hans-Friedrich Weiß zugeeignet.

Der Aufsatz erschien erstmals in der Festschrift zum . Geburtstag von Hans-Friedrich Weiß (Bekennt-
nis und Erinnerung. Festschrift zum . Geburtstag von Hans-Friedrich Weiß, hg.v. Klaus-Michael Bull
und Eckart Reinmuth, Rostocker Theologische Studien , Münster , S. –).

Die Gattung »Antrittsvorlesung« sieht eine Diskussion leider nicht vor. Dennoch habe ich von verschie-
dener Seite Verbesserungsvorschläge erhalten, wofür ich dankbar bin. Daß der eine oder die andere die Vor-
lesung insgesamt für verfehlt (und also auch nicht verbesserungsfähig) hielt, ist mir nicht entgangen. Damit
werden beide Seiten leben müssen (und können) . . .

Für eine kritische Lektüre post festum danke ich besonders der Kollegin Angelika Reichert (Münster). Die
gedruckte Fassung wäre nicht nur weniger angreifbar, sondern auch besser, wenn ich alle ihre Anregungen
aufgenommen hätte. Da ich in den vorgetragenen Text jedoch so wenig wie möglich eingreifen wollte,
konnte ich nur in einigen hinzugefügten Anmerkungen manche Präzisierungen vornehmen.

1 Gerade auf gräzistischem Gebiet haben die Lehrbücher staunenswerte Fortschritte gemacht, und
dies nicht nur, wenn man die Zeit Wilamowitz-Moellendorffs zum Vergleich heranzieht, sondern auch
dann, wenn man nur die letzte Generation ins Auge faßt: Wo hätte es zu der Zeit, als ich Griechisch
lernte (), ein zeitgemäßes Lehrbuch wie ΕΛΛΑΣ/HELLAS. Lehrgang des Griechischen, Bamberg 

(. Aufl. ) gegeben? Mein Lehrbuch – damals frisch erschienen – ΛΕΞΙΣ. Einführung in die griechische
Sprache, Frankfurt am Main/Berlin/München  (. Aufl. ; das Werk liegt heute,  überarbeitet,
in zweibändiger Form vor) nimmt sich dagegen recht alt aus. Es kann also keine Rede davon sein, daß die
griechischen Lehrbücher fachwissenschaftlich oder fachdidaktisch nicht auf der Höhe der Zeit wären. ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



 Peter Pilhofer [/]

Vielmehr ist mir diese Gesprächssituation von Mecklenburg-Vorpommern her sehr
vertraut. Überrascht hat mich lediglich, daß sie in Bayern ganz dieselbe ist wie in Meck-
lenburg-Vorpommern, gehen doch, wie ich im Zuge meiner Berufungsverhandlungen
erfuhr, die Uhren in Bayern anders, „und zwar besser“!

Als ich  nach Mecklenburg-Vorpommern kam, wurde der damalige Ministerprä-
sident dieses schönen Landes mit der Frage zitiert, ob Mecklenburg-Vorpommern denn
wirklich zwei Neutestamentler brauche, einen in Rostock und einen in Greifswald. Statt
uns an den beiden Theologischen Fakultäten dieser Frage zu stellen, ließen wir die Ge-
legenheit verstreichen, nur um kurze Zeit später mit einem neuen Ministerpräsidenten
konfrontiert zu sein, der die Frage nach dem Neuen Testament wohl mit der Gegenfrage
beantwortet hätte: „Neutestamentliche Wissenschaft – was ist das?“

Ich beschließe diese persönlichen Reminiszenzen mit meiner Zeit in Aachen von 

bis : Als Vertreter der Professur für Biblische Theologie war ich dort Mitglied ei-
ner großen Philosophischen Fakultät mit mehr als  Professoren. Aus der Philosophie
nahm Herr Gatzemeier an den Sitzungen des Professoriums teil. Herr Gatzemeier war in
seiner Habilitationsschrift der Frage nachgegangen, „ob und gegebenenfalls wie Theolo-
gie als Wissenschaft möglich sein kann und ob ein begründetes Interesse nachweisbar ist,
Theologie als öffentlich geförderte Wissenschaft an Universitäten und Hochschulen zu
etablieren.“2 Eine zentrale Aussage Gatzemeiers lautet: „Theologie sollte ehrlicher- und
konsequenterweise den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und damit auch die Privilegi-
en einer institutionalisierten Wissenschaft aufgeben . . . “3

Sowohl auf der politischen Ebene als auch im Rahmen der Universität wird die Theo-
logie und damit natürlich auch die neutestamentliche Wissenschaft also seit geraumer
Zeit in Frage gestellt. Auch innerhalb der Theologie selbst ist die neutestamentliche Wis-
senschaft alles andere als unumstritten. Generalisierend und gewiß auch etwas karikie-
rend kann man konstatieren: Der Alttestamentler bedarf des Neuen Testaments ohnehin
nicht (und wäre gegebenenfalls in der Lage, es selbst zu vertreten, darin dem Patristiker
vergleichbar). Die Systematische Theologie emanzipiert sich mehr und mehr vom Neuen
Testament, dessen Befund zu erheben aus ihrer Sicht nicht nur zu mühsam, sondern auch
zu wenig ergiebig ist. Die Praktische Theologie schließlich macht ihr Neues Testament
selber, bieten manche Lehrstühle (so beispielsweise in Greifswald) doch eigene exegeti-
sche Lehrveranstaltungen an – offenbar in der Überzeugung, daß die neutestamentlichen
allzu defizitär sind . . .

Wozu also stehe ich heute vor Ihnen, um die Tradition dieses Lehrstuhls für neu-
testamentliche Wissenschaft nach Otto Merk, Peter Stuhlmacher, Ethelbert Stauffer und
Theo-|dor Zahn4, um nur einige der illustren Vorgänger namentlich zu nennen, in Er-

2 Matthias Gatzemeier: Theologie als Wissenschaft? Band I: Die Sache der Theologie, problemata ,
Stuttgart/Bad Cannstatt ; Band II: Wissenschafts- und Institutionenkritik, problemata , Stuttgart/
Bad Cannstatt ; Zitat aus Band I, S. .

3 Gatzemeier, Band II, S. .
4 Eine Würdigung des Neutestamentlers Theodor Zahn steht meines Wissens noch aus (vgl. dazu den

Artikel über Zahn aus der Feder von Otto Merk, der in der TRE erscheinen wird [Zusatz : Der Arti-
kel ist mittlerweile erschienen: Otto Merk: Art. Zahn, Theodor von, TRE  (), S. –]). Theodor
Zahn (–) hatte den Lehrstuhl für Neues Testament in Erlangen, der damals den Namen „Neutesta-
mentliche Exegese und einleitende Wissenschaften“ trug (Uwe Swarat: Alte Kirche und Neues Testament.
Theodor Zahn als Patristiker, Wuppertal und Zürich , S. ), von  („als Nachfolger seines . . . Leh- ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



[/] Vom Sinn der neutestamentlichen Wissenschaft 

langen fortzusetzen? Hat es einen Sinn, neutestamentliche Wissenschaft zu treiben, oder
sollten wir lieber gleich einräumen: nec nostri saeculi est, um uns trendigeren Wissen-
schaftszweigen wie der Genderforschung zuzuwenden?

Wer als Professor Wissenschaft an einer Universität betreibt, hat, wie es immer so
schön heißt, sein Fach in Lehre und Forschung zu vertreten. Dieser Vorgabe folgend
werde ich meine Ausführungen in zwei Abschnitte gliedern, um zunächst über die neu-
testamentliche Lehre und sodann über die neutestamentliche Forschung einige Bemer-
kungen zu machen in der Hoffnung, daß sich auf diese Weise der Sinn der neutestament-
lichen Wissenschaft erschließen möge. In einem abschließenden dritten Abschnitt will
ich Ihnen an einem konkreten Beispiel zu zeigen versuchen, wie die von mir proponierte
neutestamentliche Forschung getrieben wird.

I

Als ich vor mehr als einem Vierteljahrhundert mein Studium an dieser alma mater auf-
nahm,5 pflegte einer meiner philosophischen Lehrer – Paul Lorenzen – zu sagen, die
Universität sei der Ort, wo man für eine vernünftige Frage einen Zuständigen findet.
Nach dieser Definition hat die neutestamentliche Wissenschaft einen Platz an der Uni-
versität sicher. Denn viele Fragen, auch viele Fragen anderer Fächer, betreffen das Gebiet
des Neutestamentlers, dessen Lehre daher weit über die Grenzen der Theologie hinaus
im Rahmen der Universität unentbehrlich ist.

Die modernen Philologien etwa, Germanistik, Anglistik, Romanistik . . . , wie wollen
sie ohne Kenntnisse aus dem Neuen Testament leben? Ihre Texte sind in vielfältiger
Weise mit biblischen Stoffen verflochten – ohne eine elementare Vertrautheit mit die-
sen ist ein auch nur anfängliches Verständnis überhaupt nicht möglich. Man braucht
da gar nicht an die hehren Autoren vermeintlich besserer Zeiten – ich exemplifiziere
am deutschen Sprachraum – von Lessing über Goethe bis Thomas Mann zu denken.
Auch eine Kabarett-|nummer unserer Tage – denken Sie etwa an den im vergangenen
Jahr verstorbenen Matthias Beltz – kann schlicht nicht funktionieren, wenn die Mehr-
heit der Hörerinnen und Hörer die neutestamentliche Grundlage nicht kennt, mit der
der Kabarettist arbeitet. Die schönste Pointe über die Jungfrauengeburt verpufft, wenn
dem Publikum die neutestamentlichen Geschichten nicht bekannt sind. Ich blicke hier
durchaus auf eigene Erfahrungen zurück.

Unvergessen bleibt mir der Schüler, der nach dem Fall der Mauer im evangelischen Re-
ligionsunterricht einer katholischen Grundschule im tiefsten Münsterland erschien und
mit atemloser Spannung der Erzählung der Passionsgeschichte folgte – im Unterschied
zu seinen westfälischen Mitschülerinnen und Mitschülern kannte er diese Geschichte

rers Johannes Christian Konrad von Hofmann“, Swarat, S. ) bis zu seiner Emeritierung im Jahr  inne
(unterbrochen von  bis ; in diesen Jahren wirkte Zahn in Leipzig, Swarat, ebd.).

Zu Ethelbert Stauffer vgl. den Artikel: Stauffer, Ethelbert von Klaus-Günther Wesseling (BBKL  [],
Sp. –). Stauffer kam im Wintersemester / nach Erlangen und hatte den Lehrstuhl fast 

Jahre inne; er wurde  emeritiert.
Peter Stuhlmacher wirkte von  bis  in Erlangen. Otto Merk übernahm den Lehrstuhl am . April

 und hatte ihn bis zu seiner Emeritierung  inne.
5 Ich immatrikulierte mich am . September  für die Fächer Mathematik (Diplom), Theologie

und Philosophie. ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 Peter Pilhofer [/]

noch nicht und wußte insbesondere nicht, wie sie ausgeht. Er fand sie daher überaus
spannend.

Diese Generation hat mittlerweile die Universität erreicht oder wird sie in Kürze errei-
chen. Mag die Lage in Bayern auch anders oder meinethalben sogar besser sein als in den
neuen Bundesländern, mit der Kenntnis der neutestamentlichen Stoffe steht es keines-
wegs zum besten. Diese Kenntnis ist nun aber ersichtlich nicht nur für Studierende der
Theologie eine unerläßliche Voraussetzung, sondern auch für viele andere Studiengänge.
Ich habe als Beispiel schon die modernen Philologien genannt. Ein weiteres Beispiel wäre
die Altertumskunde. Nicht nur für Studierende der Gräzistik und der Latinistik sind neu-
testamentliche Kenntnisse ganz unerläßlich, sondern für Altertumskundler überhaupt,
also etwa auch für Studierende der Alten Geschichte, der Archäologie usw.

Wenn ein angesehener Professor für Archäologie (nicht in Erlangen) in seinem Haupt-
seminar sagt, er glaube sich zu erinnern, daß die hier in Rede stehende Stadt auch in der
Apokalypse eine Rolle spiele, und dem hinzufügt, überhaupt seien Paulus, Philippus und
die anderen »Bischöfe« in dieser Gegend tätig gewesen, dann – ich gestehe es – fehlen
mir die Worte. Soll ich als Vertreter der neutestamentlichen Wissenschaft replizieren, ich
glaube mich zu erinnern, daß es in Rom und in Athen archäologische Überreste gebe,
und überhaupt seien die Fußballstadien6 aus jener Zeit in bezug auf die Bauornamentik
überaus interessant? In jedem Fall zeigt sich auch hier, wie notwendig neutestamentliche
Lehre im Rahmen der Universität ist.

Was ich hier vorschlage, ist in anderen Fächern gang und gäbe. Die Mathematik etwa
bietet seit langem Lehre auch für solche Studierende an, die selbst nicht Mathematiker
werden wollen. Als ich im Wintersemester / am Mathematischen Institut dieser
Universität meine erste Vorlesung – es war Analysis I bei Wulf-Dieter Geyer – besu-
chen wollte, stellte ich überrascht fest, daß diese Vorlesung im Auditorium Maximum
stattfand, vor Hunderten von Hörerinnen und Hörern. Ich vermute, daß nur eine Min-
derheit von ihnen Mathematiker geworden ist (ich – Sie sehen es – ja nun auch nicht):
Die Lehre zielte weit über den Kreis der Studierenden der Mathematik hinaus.

Warum sollte das, was die Mathematik praktiziert, nicht auch der Theologie möglich
sein? Erste Schritte in diese Richtung werden an unserer Fakultät bereits unternommen.
So | hat das Neutestamentliche Institut zusammen mit der Christlichen Archäologie
in diesem Wintersemester eine Übung angeboten, die nicht nur auf Theologiestudie-
rende zielte, sondern insbesondere auch für KunsthistorikerInnen gedacht war. Durch
einen Zufall war es mir möglich, etliche Sitzungen dieser Lehrveranstaltung mitzugestal-
ten. Dabei konnte ich feststellen, daß dies ein sehr vielversprechender Ansatz ist, der
unbedingt fortgesetzt und weiter ausgebaut werden sollte. Neutestamentliche Lehrver-
anstaltungen für Interessierte außerhalb der Theologischen Fakultät sollten zum festen
Bestand unseres Angebots werden.7

Nun soll bei all dieser Interdisziplinarität allerdings nicht vergessen werden, daß neu-
testamentliche Lehre auch und vor allem im Rahmen der Theologischen Fakultät selbst
vonnöten ist. Daß sie es gerade hier alles andere als leicht hat, habe ich vorhin schon
angedeutet. Ich räume freilich jederzeit ein, daß sie es niemandem leicht macht. Wer
einen Blick auf die Sekundärliteratur wirft, wird mir ohne weiteres zustimmen. Diese

6 Vgl. Mischa Meier: Art. Apopudobalia (Ἀποπουδοβαλία), DNP  (), Sp. .
7 An den von mir veranstalteten Exkursionen nehmen regelmäßig KommilitonInnen anderer Fächer

teil (z.B. Geographen, Archäologen und Historiker). ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



[/] Vom Sinn der neutestamentlichen Wissenschaft 

ist nicht nur für die Studierenden, sondern auch für die Lehrenden eine Last, ja, eine
Anfechtung.

Wenn ich – wie im Fall des Luzschen Matthäuskommentars8 – einen Mitarbeiter be-
schäftigen muß, der den Kommentar zu den Kindheitsgeschichten kollationiert, weil
ich selbst nicht die Zeit habe, so viele Seiten zu so wenigen Versen zu lesen, dann ist der
Sinn der Gattung Kommentar in Frage gestellt. Wenn ich mehrere hundert Seiten lesen
soll – ich denke an Schrages . Korintherbrief9 –, um mich über ein Kapitel Paulus zu
informieren, dann ist das praktisch kaum durchführbar. Drei dicke Bände allein für jo-
hanneische Eschatologie – ich denke an Jörg Frey10 – wer kann und will sie lesen, zumal
wenn mittlerweile schon das nächste Buch zum Thema vorliegt, das zu gegenteiligen
Ergebnissen kommt?11

Man mag die Zeiten zurücksehnen, in denen es „Berufene“ und „Unberufene“ gab
und die „Unberufenen“ von vornherein aus der Debatte ausgeschlossen werden konn-
ten, wenn ein Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff das verlangte: „Mögen nur“, so ließ
Wilamowitz einst Freund und Feind wissen, „die Berufenen sorgen, daß die Unberufe-
nen die Finger | davon lassen oder kräftig eins auf die Finger bekommen, daß ihnen das
Schwatzen vergeht. Mitreden darf nur, wer Griechisch kann . . . “12

Nun darf man – ich greife ein Wort des Bundeskanzlers vom vergangenen Diens-
tag auf13 – in diesem Land alles sagen und schreiben, und da die Publikationsmöglich-
keiten in unseren Tagen ins Unermeßliche zu wachsen scheinen, wird alles gesagt und
geschrieben. Daß darunter auch manches ist, was niemanden interessiert, kann nicht
verwundern und ist in keinem Fall ein Spezifikum der neutestamentlichen Sekundärlite-
ratur. Ich verstehe diese Flut an Sekundärliteratur als eine Herausforderung für die Lehre:
Stärker als früher muß insbesondere in Seminaren und Übungen der Umgang mit der
Sekundärliteratur eingeübt werden.

Nach meiner Wahrnehmung nimmt die neutestamentliche Lehre derzeit nicht den
Platz ein, der ihr zukommt. Das Neue Testament als grundlegende Urkunde des christ-
lichen Glaubens müßte der Sache nach im Zentrum eines jeglichen Theologiestudiums
stehen. Ganz unabhängig davon, welches die berufliche Perspektive ist: Das Neue Testa-
ment wird jede Theologin und jeden Theologen durchs Leben begleiten. Die lebenslange
produktive Auseinandersetzung mit dem Neuen Testament ist für alle Theologiestudie-
renden von grundsätzlicher Bedeutung. Dafür das Fundament zu legen, das ist das Ziel

8 Ulrich Luz: Das Evangelium nach Matthäus, . Teilband: Mt –, EKK I/, Zürich/Einsiedeln/Köln/
Neukirchen-Vluyn . Die zweite Auflage ist  erschienen. In der zweiten Auflage handelt es sich um
die Seiten  bis .

9 Wolfgang Schrage: Der erste Brief an die Korinther, . Teilband:  Kor ,–,, EKK VII/, Zürich/
Düsseldorf/Neukirchen-Vluyn , S. –.

10 Jörg Frey: Die johanneische Eschatologie. Band I: Ihre Probleme im Spiegel der Forschung seit Reima-
rus, WUNT , Tübingen  (XX plus  Seiten!); Band II: Das johanneische Zeitverständnis, WUNT
, Tübingen  (XVI plus  Seiten!); Band III: Die eschatologische Verkündigung in den johannei-
schen Texten, WUNT , Tübingen  (XVII plus  Seiten!). Insgesamt umfaßt das opus magnum
mithin mehr als eineinhalbtausend Seiten!

11 Hans-Christian Kammler: Christologie und Eschatologie. Joh ,– als Schlüsseltext johanneischer
Theologie, WUNT , Tübingen .

12 Menander: Das Schiedsgericht (Epitrepontes), erklärt von Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff,
o.O.  (. Auflage ), im Vorwort, S. VI.

13 Vgl. den Bericht über die Pressekonferenz des Bundeskanzlers in den Erlanger Nachrichten vom Mitt-
woch, . Januar , S. . ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



 Peter Pilhofer [/]

neutestamentlicher Lehre an einer Universität. Denn der eigenständige kritische und
kreative Umgang mit den neutestamentlichen Texten versteht sich nicht von selbst. Er
bedarf der Einübung und Übung. Neutestamentliche Lehre, die mit weniger zufrieden
wäre, hätte ihren Zweck verfehlt.

II

Die letzte Ausschreibung für einen neutestamentlichen Lehrstuhl verlangt – wie üblich –
die Vertretung des Faches in Lehre und Forschung „in seiner ganzen Breite“.14 Das fin-
den die Verfasser des Textes, da bin ich mir relativ sicher, noch nicht einmal lustig. Lu-
stig allerdings könnte man es schon finden, wenn man die notorische Schmalheit des
Neuen Testaments in Gedanken daneben stellt.  Schriften (so lernte man einst bei
Willi Marxsen in Münster) machen das Neue Testament aus, ein schmales Büchlein;
als Forschungsgegen-|stand, so könnte man meinen, doch recht überschaubar. Womit
beschäftigt sich neutestamentliche Forschung, um die Texte dieser  Schriften zu ver-
stehen?

Ausgangspunkt ist selbstverständlich der griechische Text des Neuen Testaments; wer
den nicht versteht – ich erinnere an das von Wilamowitz-Moellendorff Zitierte – hat in
der neutestamentlichen Wissenschaft nun in der Tat überhaupt nichts zu suchen.15

Und damit ist ein Problem gestellt, das den Forschungsgegenstand beträchtlich erwei-
tert. Denn schon auf der sprachlichen Ebene ist die Beschränkung auf die  Schriften
nicht möglich. Die philologischen Probleme nötigen den Forscher vielmehr, weit über
den neutestamentlichen Kanon hinaus tätig zu werden. Neben den literarischen Texten
aus neutestamentlicher Zeit kommen in dieser Hinsicht zwei Sorten von Quellen in Fra-
ge, die Papyri und die Inschriften. Beide bieten ihre je eigenen Probleme; eines aber ist
beiden gemeinsam: die unüberschaubare Masse des Stoffes, die je ein eigenes Studium
erforderte, wollte man auf einem dieser Gebiete wirklich sachkundig mitreden.

Ich komme zunächst kurz zur ersten der genannten Quellensorten, den Papyri. Ist
das Neue Testament – wir sprachen vorhin schon darüber – bekanntermaßen ein recht
schmales Büchlein, so ist doch der Stoff, mit dem es die neutestamentliche Wissenschaft
zu tun hat, unendlich. Nicht theoretisch unendlich, wie es am Schluß des Johannesevan-
geliums heißt (,: οὐδ’ αὐτὸν οἶµαι τὸν κόσµον χωρῆσαι τὰ γραφόµενα βιβλία . . .
[oud’ auto. n oi.mai to. n ko. smon chōrē. sai ta. grapho. mena bibli.a . . . ]), aber praktisch für den
Einzelnen, der versucht, dieses papyrologischen Stoffes Herr zu werden. Ich rede hier

14 Besonders apart im Fall der Nachfolge von Barbara Aland; hier wird „das Fach Patristik und neutesta-
mentliche Textforschung in seiner ganzen Breite in Forschung und Lehre“ verlangt (vgl. etwa DUZ /,
S. ; Kursivierung von mir). Das „Fach Exegese und Theologie des Neuen Testaments in Forschung und
Lehre in seiner ganzen Breite“ erwartet der Fachbereich Katholische Theologie in Frankfurt am Main (DUZ
/, U). Der hier in Rede stehende Lehrstuhl war folgendermaßen ausgeschrieben: „Die Bewerberin/der
Bewerber soll das ganze Fach Neues Testament in Forschung und Lehre vertreten.“ (DIE ZEIT Nr.  vom
. Oktober .)

15 Ein studentischer Leser bemängelt: „Damit engen Sie den Kreis der teilzunehmenden Interessierten
extrem ein . . . “ und fügt hinzu: „Eine Klage über nicht ausreichenden studentischen Zuspruch der neu-
testamentlichen Lehrveranstaltungen wäre dann allerdings nur noch bedingt nachvollziehbar“ (Gerhard Al-
tenburg per e-mail am . Februar ; ich danke Herrn Altenburg auch an dieser Stelle für seine Kritik).
Daher sei betont: Es geht ausschließlich um neutestamentliche Forschung, die m.E. ohne Griechischkennt-
nisse nicht möglich ist. In den Lehrveranstaltungen sind TeilnehmerInnen ohne Griechisch selbstverständ-
lich jederzeit herzlich willkommen! ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



[/] Vom Sinn der neutestamentlichen Wissenschaft 

wohlgemerkt nicht von der Sekundärliteratur – die eine Plage eigener Art ist –, sondern
ausschließlich von den Quellen. Ich lese seit mehr als  Jahren mit erheblichem Auf-
wand Quellen – literarische, epigraphische und papyrologische –, und ich weiß nicht,
ob ich von mir sagen kann, daß ich wenigstens einen repräsentativen Querschnitt dersel-
ben kenne. Das Bedenkliche ist: Sie vermehren sich von Jahr zu Jahr, so daß die Gefahr
besteht, daß in jedem Jahr mehr Quellen neu publiziert werden als gelesen und verarbei-
tet werden können. Und ein Ende ist keineswegs in Sicht. Man hat vor einiger Zeit die
Frage aufgeworfen, ob Mitte unseres Jahrhunderts immer noch neue Papyri ans Licht
kommen würden.16 Ein Rezensent hat diese Frage mit der Bemerkung quittiert, der
Fragesteller „was obviously not thinking about Leipzig. This collection reportedly con-
tains some  papyri“ – von denen bisher weniger als  Stück publiziert sind.17

Länderfinanzmini-|ster und Rechnungshöfe mögen sich also keinen falschen Hoffnun-
gen hingeben: Mögen die Zahlen der Studierenden auch nicht stark wachsen, der Stoff

mindestens geht uns nicht aus und wird uns auch nicht ausgehen.
Leider bieten die gängigen Hilfsmittel, derer sich die neutestamentliche Forschung

bedient, also etwa das Bauersche Wörterbuch oder die neutestamentliche Grammatik,
nicht hinlänglich viele und schon gar nicht genügend zuverlässige Informationen aus
diesem unüberschaubaren Gebiet. Jeder Forschende ist daher auf eigene Bemühungen
angewiesen, was angesichts der riesigen Zahl der Texte eine immense Herausforderung
darstellt. Der angekündigte erste Band des neuen Kommentarwerkes, das sich ausschließ-
lich den Papyrus-Texten widmet, ist leider bis zum heutigen Tag noch nicht erschienen.18

Das Gesagte gilt mutatis mutandis auch für die zweite der genannten Quellensorten,
die Inschriften.

Wer der Mentalität der Menschen, die Paulus zum Christentum bekehrte, auf die
Spur kommen will, muß Inschriften lesen. Die literarischen Quellen nämlich geben uns
nur in den seltensten Fällen Auskunft über die individuelle Befindlichkeit der Menschen
im . Jahrhundert in der östlichen Hälfte des Imperium Romanum. Wer sich mit diesen
Menschen genauer befassen will, wer wissen will, wie ihr tägliches Leben aussah, wie sie
dachten, was sie glaubten, ob sie eine Hoffnung über den Tod hinaus hatten und wie
diese gegebenenfalls im einzelnen aussah, der muß Inschriften lesen. Für den Bereich
Ägyptens haben wir in den Papyri originale Zeugnisse in Hülle und Fülle: Private und
geschäftliche Briefe, Rechnungen, Quittungen, Listen und vieles mehr. Außerhalb des
ägyptischen Bereiches sind diese originalen Zeugnisse – von denen es in Griechenland
oder in Italien natürlich genauso viele gab wie in Ägypten – zu Staub zerfallen. Nur
unter ganz besonders günstigen Umständen erhält sich ein Papyrus in diesen Gegenden,

16 Claudio Gallazzi: Trouvera-t-on encore des papyrus en ?, in: Adam Bülow-Jacobsen [Hg.]: Pro-
ceedings of the th International Congress of Papyrologists, Copenhagen – August , Kopenhagen
, S. –.

17 Arthur Verhoogt: Rez. Ruth Duttenhöfer: Griechische Urkunden der Papyrussammlung zu Leipzig
(P.Lips. II). Mit einem Beitrag von Reinhold Scholl, APF.B , München/Leipzig , BMCR ..

(ohne Paginierung). Verhoogt weist darauf hin, daß vor dem Duttenhöferschen Band, der  Papyri publi-
ziert, aus den Leipziger Beständen erst  Texte herausgegeben worden sind.

18 Inzwischen ist dieser Band erschienen: Peter Arzt-Grabner: Philemon, Papyrologische Kommentare
zum Neuen Testament , Göttingen ; über  Seiten! [Zusatz : Vgl. zu dieser Reihe weiter Peter
Arzt-Grabner/Ruth Elisabeth Kritzer/Amfilochos Papathomas/Franz Winter: . Korinther, Papyrologische Kom-
mentare zum Neuen Testament , Göttingen , sowie Christina M. Kreinecker: . Thessaloniker, Papy-
rologische Kommentare zum Neuen Testament , Göttingen .] ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



 Peter Pilhofer [/]

so daß Archäologen ihn heute finden und ausgraben können. Außerhalb Ägyptens sind
wir also auf die Inschriften angewiesen, wenn wir mit den Menschen im . Jahrhundert
vertraut werden wollen.

Für die neutestamentliche Forschung ist die Beschäftigung mit der Welt der Inschrif-
ten daher von herausragender Bedeutung. Denn die Menschen, die im . Jahrhundert
Christinnen und Christen wurden, waren zuvor ja zumeist Heiden. Was hat sich für
sie geändert, wenn sie sich zum Christentum bekehrten? In welcher Weise wurden ihre
Lebensgewohnheiten davon beeinflußt? Welche Teile ihrer Weltanschauung mußten aus
christlicher Sicht modifiziert werden? Wie verstanden sie die Briefe des Paulus oder das
Evangelium des Johannes?

Schon vor  Jahren hat Ernst von Dobschütz die Maxime formuliert: „Der Ausleger
[des Neuen Testaments] muß nicht betonen, was uns befremdet, sondern er muß sich so
in jene Zeit hineinarbeiten, daß er sieht, was jene befremdet hat; denn darin liegen die
vor-|wärtstreibenden Kräfte.“19 Dieser Aufgabenstellung kann ich mich anschließen.20

Darauf kommt es nach meinem Urteil in der neutestamentlichen Wissenschaft in der Tat
an. Ich möchte nur eine Modifikation anbringen: Man kann das nicht global und allge-
mein tun. Es ist nicht angebracht, von dem Glauben „des antiken Menschen“ zu spre-
chen oder von „dem antiken Weltbild“ usw. Vielmehr gilt es, zu differenzieren. Zunächst
chronologisch, dann aber vor allem auch geographisch. Der chronologische Rahmen ist
der neutestamentlichen Forschung ohnehin vorgegeben. Man kann allenfalls diskutieren,
ob man ihn etwas enger oder lieber weiter faßt. Was die geographische Differenzierung
angeht, so wird diese in der Forschung bislang zu wenig beachtet.

Hier setzt die von mir vertretene lokalgeschichtliche Methode an. Sie versucht, die
individuellen Menschen in den einzelnen Städten in den Blick zu nehmen. Es ist eben
ein Unterschied, ob man in Antiochien lebt oder in Philippi oder in Erlangen. Wir ver-
stehen den Brief des Paulus an die Thessalonicher einfach besser, wenn wir uns mit der
Lebenswelt21 der Menschen dort etwas genauer befaßt haben.22 Die Kenntnis der Le-
benswelt der frühen Christinnen und Christen ermöglicht also ein besseres Verständnis
der frühchristlichen Texte, insbesondere natürlich der neutestamentlichen Texte.

Neben den Papyri und den Inschriften ist schließlich noch eine dritte Sorte von Be-
funden zu nennen, die in der neutestamentlichen Forschung bis zum heutigen Tag nach
meinem Urteil unterschätzt wird, ich meine die archäologischen. Selbst die Öffentlich-
keit nimmt Notiz, wenn spektakuläre Funde wie das Ossuarium des Kaiphas23 oder das
eines Jakobus, Sohn des Joseph, Bruder des Jesus, in einer Fachzeitschrift publiziert wer-

19 Ernst von Dobschütz: Der Historiker und das Neue Testament, ZNW  (), S. –; Zitat S. .
Die Kursivierung ist von mir.

20 Mehrere LeserInnen post festum kritisieren die fehlende Begründung dieser Aussage. Vielleicht ist es
mir vergönnt, diese bei anderer Gelegenheit nachzuliefern . . .

21 Ich benutze den Begriff »Lebenswelt« im harmlosen, d.h. umgangssprachlichen Sinne. Zum philoso-
phischen Begriff vgl. den Artikel Lebenswelt von P. Janssen und E.E. Mühlmann im HWP  (), Sp. –
. (Für den einschlägigen Hinweis danke ich Herrn Dr. Reinhold Hülsewiesche.)

22 Vgl. Christoph vom Brocke: Thessaloniki – Stadt des Kassander und Gemeinde des Paulus. Eine frühe
christliche Gemeinde in ihrer heidnischen Umwelt, WUNT /, Tübingen .

23 Vgl. dazu die Berichte in Jerusalem Perspective  (July/October) , passim. Zur Relevanz dieses
Fundes vgl. Peter Pilhofer: Die Auferstehung Jesu. Bemerkungen zu einer überflüssigen Debatte, in: Die
frühen Christen und ihre Welt. Greifswalder Aufsätze –. Mit Beiträgen von Jens Börstinghaus und
Eva Ebel, WUNT , Tübingen , S. –; hier S. . ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



[–] Vom Sinn der neutestamentlichen Wissenschaft 

den. Die neutestamentliche Forschung beschäftigt sich mit solchen Dingen in der Regel
nur, wenn es unbedingt sein muß.

Das beginnt schon mit so profanen Dingen wie den Verkehrsverbindungen, insbeson-
dere den Straßen. Noch heute gibt es zahlreiche Atlanten und Karten, die den Verlauf
der Via Egnatia im östlichen Makedonien falsch abbilden, obgleich die richtige Tras-
se – gesichert durch archäologische wie epigraphische Befunde – seit geraumer Zeit fest-
steht.24 Man darf | dagegen nicht einwenden, letztlich sei es doch egal, ob Paulus das
Pangaion-Gebirge im Norden oder im Süden umwandert hat. In der Summe der Details
ist es nämlich keineswegs egal. Manche kühne These der Einleitungswissenschaft hält
der Überprüfung an den antiken Verkehrsbedingungen einfach nicht stand.

Die angebliche Abfassung des Philipperbriefs in Rom ist dafür ein Beispiel. Und es
macht einen erheblichen theologischen Unterschied, ob Paulus den Philipperbrief aus
Rom oder aus Ephesos schreibt. Schreibt er aus Rom, ist der Philipperbrief also später als
der Römerbrief, so ergeben sich deutlich andere Perspektiven für die Entwicklung etwa
des eschatologischen Denkens des Paulus. Hier hängt alles mit allem zusammen und d.h.
letztlich eben auch die Route der Via Egnatia mit der Theologie des Paulus. Die schönste
theologische Rekonstruktion kann an den verächtlich so genannten »Realien« scheitern.

III

Ich wähle ein Beispiel, dessen Relevanz jedem Kundigen sofort einleuchten wird: das
Bekenntnis des Thomas in Joh ,, „Mein Herr und mein Gott“ (ὁ κύριός µου καὶ

ὁ θεός µου [ho ky. rio. s mou kai. ho theo. s mou]), den abschließenden Höhepunkt des Jo-
hannesevangeliums. Man kann dieses Bekenntnis zunächst im Rahmen der Thomas-
Perikope (Joh ,–) untersuchen mit dem Ergebnis, daß der sprichwörtlich »un-
gläubige« Thomas seine Meinung in diesen wenigen Versen radikal ändert. Man kann
dieses Bekenntnis auch im Blick auf das Kapitel  interpretieren mit dem Ergebnis,
daß die Ostergeschichten hier ihren Höhepunkt erreichen. Das steile christologische Be-
kenntnis des Thomas bildet einen passenden Abschluß der Ostergeschichten in Kapitel
. Man kann dieses Bekenntnis schließlich auch in den Zusammenhang des gesam-
ten Johannesevangeliums stellen mit dem Ergebnis, daß es zusammen mit dem Prolog
die christologische und theologische Klammer bildet: Was gleich zu Anfang des Prologs
in Joh , herausgestellt wird (καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος [kai. theo. s ē. n ho lo. gos]), wird hier
zum Schluß des Evangeliums im Bekenntnis des Thomas noch einmal unterstrichen: In
Christus begegnet Gott. Vorstufen bietet das Neue Testament in Hülle und Fülle, echte
Parallelen aber sind innerhalb wie außerhalb des Johannesevangeliums sehr rar. Daher
muß man darüber hinaus nach Belegen für die Verbindung »Herr und Gott« außerhalb
des Neuen Testaments fragen.

Wer diese Verbindung »Herr« und »Gott« genauer untersucht, wird unweigerlich auf
eine lateinische Parallele stoßen. „Domitian selbst läßt sich »unseren Herrn und Gott«
[dominus et deus noster] nennen“, stellt Adolf Deissmann zutreffend fest.25 | Und diese

24 Vgl. meine Karte : Der Weg von Philippi nach Thessaloniki in: Philippi I: Die erste christliche Ge-
meinde Europas, WUNT , Tübingen , S.  und die Diskussion S. –. Zu den falschen Karten
vgl. die Nachweise a.a.O., S. , Anm. .

25 Adolf Deissmann: Licht vom Osten. Das Neue Testament und die neuentdeckten Texte der helleni-
stisch-römischen Welt, Tübingen , S. . Er bezieht sich in diesem Zusammenhang auf das „Bekennt- ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



 Peter Pilhofer []

»Parallele« wird dann auch in den Kommentaren zum Johannesevangelium getreu tra-
diert, freilich meist nur in einer Anmerkung.26 Die Parallele als solche nützt offenbar
ganz und gar nichts. Selten ist sie in der Lage, dem Anmerkungskeller zu entkommen,
um im Haupttext eines Kommentars zu reüssieren. Nun gibt es zum Glück auch Aus-
nahmen in der Kommentarliteratur. So haben beispielsweise – Ehre, wem Ehre gebührt –
J.N. Sanders und B.A. Mastin in ihrem Kommentar zum Johannesevangelium den Be-
leg aus Sueton nicht nur in eine Anmerkung verbannt,27 sondern im Text ihres Buches
energische Schlüsse aus dieser »Parallele« gezogen: „Domitian . . . affected the title »Our
Master and our God« (Dominus et Deus noster), and a reference to this may be intend-
ed . . . “28

Die lokalgeschichtliche Auslegung des Neuen Testaments freilich fragt weniger nach
den Intentionen des Autors – methodisch in jedem Fall eine recht zweifelhafte und ins-
gesamt prekäre Angelegenheit. Keiner der frühchristlichen Autoren hatte einen Ecker-
mann – übrigens auch Paulus nicht; Lukas ist dieser Rolle in keinem Falle gewachsen –,
der die Nachwelt mit nachträglichen Informationen über die Absichten der Autoren
hätte ins Bild setzen können. Ob der Verfasser des Johannesevangeliums in , einen
Bezug zum Kaiserkult hat herstellen wollen, wird immer eine unlösbare Frage bleiben.
Lösbar – und nach meiner Auffassung auch interessanter – ist die andere Frage, ob die Le-
serinnen und Leser des Johannesevangeliums in Ephesos einen Bezug zu Domitian herge-
stellt haben. Und an dieser Stelle kommt nun die von mir vertretene lokalgeschichtliche
Methode ins Spiel. Wer, wie Rudolf Schnackenburg in seinem monumentalen Kommen-
tar, die johanneische Gemeinde in Ephesos situiert, kann unsere »Parallele« nach meiner
Auffassung vernünftigerweise nicht mit einem einzigen Satz abtun.29

Schnackenburg stellt kurz und bündig fest: „Eine Spitze gegen den Kaiserkult, wo die
gleiche Prädikation »Herr und Gott« auftaucht, ist kaum anzunehmen.“30 Selbst wenn
man auf der rein literarischen Ebene argumentiert, wird man darüber noch einmal nach-
denken müssen. Denn es ist ja keineswegs so, daß diese Anrede »Herr und Gott« für alle

nis des Thomas“, einen „der Höhepunkte (und ursprünglich auch der Ziel- und Schlußpunkt) des Johan-
nesevangeliums“ (S. ), und verweist (S. , Anm. ) auf die Quelle Sueton: Domitian  – aber das ist
dann schon alles!

Ethelbert Stauffer hat die Verehrung des Domitian in Ephesos in seiner Skizze „Domitian und Johannes“
(in: ders.: Christus und die Caesaren. Historische Skizzen, Hamburg , . Aufl. ohne Jahr, S. –)
sehr farbig beschrieben. Die reichlich zitierten Belege aus den römischen Dichtern muß der Leser freilich
selbst verifizieren; Stellen werden passim nicht angegeben. Unser Sueton-Beleg wird S.  diskutiert (Sueton:
Domitian ,), allerdings (wie auch das übrige Material) nur im Blick auf die Apokalypse ausgewertet.

26 So etwa in dem Kommentar von Rudolf Bultmann (Das Evangelium des Johannes, KEK II, . Aufl.
 [viele Nachdrucke!], S. , Anm. ).

27 J.N. Sanders: A Commentary on the Gospel of St. John, edited and completed by B.A. Mastin,
BNTC o.Nr., London , S. , Anm. .

28 A.a.O., S. .
29 Schnackenburg zufolge wurde das Johannesevangelium in „Kleinasien (Ephesus) . . . fixiert und re-

digiert“ (Rudolf Schnackenburg: Das Johannesevangelium. I. Teil: Einleitung und Kommentar zu Kap. –,
HThK IV , Freiburg/Basel/Wien , S. ). Vgl. auch ders.: Ephesos: Entwicklung einer Gemeinde von
Paulus zu Johannes, BZ  (), S. –.

Zur Fragestellung vgl. besonders Sjef van Tilborg: Reading John in Ephesus, NT.S , Leiden/New York/
Köln  (zu Domitian v.a. die Seiten  bis , wo aber zu Joh , kein Zusammenhang hergestellt
wird; zur Stelle vgl. jedoch Tilborg, S. f.).

30 Rudolf Schnackenburg: Das Johannesevangelium. III. Teil: Kommentar zu Kap. –, HThK IV ,
Freiburg/Basel/Wien , S. . ©

 2
01

1 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t




