
  
 

 

Thematische Hinführung 

1 Zugänge und Problemaufriss 

Eschatologische Auferstehungshoffnung trifft in der heutigen Lebenswelt oft 
nur noch auf wenig Resonanz: „Für viele säkulare Menschen bleibt der 
christliche Endzeitglaube etwas zutiefst Irrationales, sie betrachten ihn als 
unvereinbar mit einem modernen wissenschaftsgeprägten Weltbild.“1 Dies kann 
bisweilen auf eine stark von der Naturwissenschaft beeinflusste Geisteshaltung 
zurückgeführt werden, nach der empirische Beweisbarkeit höchsten Stellen-
wert genießt.2 Berechenbares und Sichtbares ist für den Menschen der Gegen-
wart nämlich leichter zugänglich und verständlich als die für ihn fragliche 
Vorstellung von einer den Tod überdauernden Existenz bei Gott, deren 
Nachweisbarkeit nicht im Bereich des Möglichen liege.3 So werden gerade escha-
tologische Reflexionen mitunter als leeres Konzept aufgefasst – unbedeutend 
und inhaltsleer, wenig glaubhaft bzw. ohne Verbindung zur Realität.4  

Eine weitere Erklärung für diese mangelnde Offenheit bezüglich eschatolo-
gischer Fragestellungen ist nach der jüdischen Religionsphilosophin Eveline 
Goodman-Thau darin zu suchen, dass gegenwärtig der neuzeitliche Subjekti-
vismus vornehmlich als Anthropozentrismus begriffen werde, was den 
Menschen – sich als Herrschaftssubjekt verstehend – glauben lasse, alles berech-
nen und kontrollieren zu können.5 Das Eschaton ist indes weder berechenbar 
noch kann der Mensch über es verfügen: Es entzieht sich der unmittelbaren 
menschlichen Erfahrungswelt. Da das Lebensende und ein mögliches Danach 
kaum vorstellbar sind, wird eine Fokussierung auf das Leben im Hier und Jetzt 

                                                        
1  Böntert, Stefan: „Bis du kommst in Herrlichkeit“. Annäherungen an die trost- und 

hoffnungsstiftende Dimension der Liturgie, in: Breitsameter, Christof (Hg.): Hoffnung auf 
Vollendung. Christliche Eschatologie im Kontext der Weltreligionen (Theologie im 
Kontakt 19), Berlin – Münster 2012, 150. 

2  Vgl. Losch, Andreas: Jenseits der Konflikte. Eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung 
von Theologie und Naturwissenschaft (FSÖTh 133), Göttingen 2011, 21-23.  

3  Vgl. Dirscherl, Erwin: Grundriss theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des 
Menschen angesichts des Anderen, Regensburg 2006, 30-37. 

4  Vgl. Hubaut, Michel: Du corps mortel au corps de lumière. Fondements et signification de 
la Résurrection, Paris 2009, 14. 

5  Vgl. Goodman-Thau, Eveline: Auf der Kreuzung von Geschichte und Freiheit – Abendlän-
dische Eschatologie an der Jahrtausendwende, in: Faber, Richard / Dies. / Macho, Thomas 
(Hg.): Abendländische Eschatologie. Ad Jacob Taubes, Würzburg 2001, 35. 



12 Thematische Hinführung 
 

  

vorgenommen.6 Eine solche Diesseitszentrierung manifestiert sich beispiels-
weise in mancherlei Entwicklung der Hospizbewegung und wird gar von 
einzelnen Vertretern angeprangert, besonders wenn sie Hand in Hand mit einer 
Kommerzialisierung des Sterbens geht: „Werden Sterben und Tod gegenwärtig 
und – das hat es noch nie gegeben – zum Projekt von Experten, zum 
Marketingmodell […]? Wird Sterben zum Geschäftszweig, und übertönt diese 
Sterbegeschäftigkeit die Möglichkeit des ‚eigenen Todes‘?“7 Eschatologische 
Hoffnung wird im Zuge dieser Sterbegeschäftigkeit nur noch wenig thema-
tisiert8, wenn der Moribunde9 beispielsweise zwischen verschiedenen Therapien 
und (kostenträchtigen) Sterbemustern auswählen soll.  

Gleichzeitig wirft die Demographie in den Industrienationen verstärkt das 
Problem einer adäquaten Versorgung von betagten und hochbetagten 
Menschen auf10, die in ihrer letzten Lebensphase gut begleitet werden möchten 
und nach hilfreichem Trost suchen. Vor diesem Hintergrund ergeben sich 
gerade mit Blick auf die eingangs skizzierte Problemstellung folgende Fragen: 
Welche Perspektiven und Hoffnungen kann in diesem Kontext der christliche 
Glaube den Menschen vermitteln, die den Tod in erster Linie auf das Erlöschen 
der Körperfunktionen reduzieren und daher für sich als endgültiges Ende 
definieren?11 Wie können christliche Sterbebegleitung und theologische 
Erkenntnisse im Sinne einer eschatologischen Hoffnung für Menschen relevant 
sein, wenn diese sich in ihrer letzten Lebensphase primär auf medizinisch-
therapeutische Verfahren fokussieren? Wie kann das christliche Proprium von 
Bedeutung in einer Lebenswelt sein, in der augenscheinlich die Optimierung 
aller Lebensbereiche12 sowie eine möglichst sichere Planbarkeit des Lebens-
endes angestrebt wird, so dass für Auferstehungshoffnung nur noch wenig Raum 
bleibt?13 
                                                        
6  Vgl. Wohlmuth, Josef: Mysterium der Verwandlung. Eine Eschatologie aus katholischer 

Perspektive im Gespräch mit jüdischem Denken der Gegenwart, Paderborn 2005, 147. 
7  Gronemeyer, Reimer / Heller, Andreas: In Ruhe sterben. Was wir uns wünschen und was die 

moderne Medizin nicht leisten kann, München 2014, 9. 
8  Vgl. Gronemeyer / Heller: Ruhe, 9. 
9  In dieser Arbeit wird eine Differenzierung zwischen dem natürlichen und dem grammati-

kalischen Geschlecht vorgenommen. Auch wenn der Einfachheit halber grundsätzlich die 
maskuline Form des Wortes benutzt wird, sind beide Geschlechter inkludiert. Gleiches gilt 
auch für den Begriff des „Sterbebegleiters“ etc. 

10  Im Rahmen der vorliegenden Studie wird überwiegend die Begleitung von Betagten 
thematisiert. Selbstverständlich kann Sterbegeleit für Menschen jeden Alters relevant 
werden. 

11  Vgl. Gestrich, Christof: Die Seele des Menschen und die Hoffnung der Christen. Evangelische 
Eschatologie vor der Erneuerung, Frankfurt am Main 2009, 153. 

12  Vgl. Pröpper, Thomas: Gottes Freundschaft suchen. Predigten, geistliche Gedanken und 
Gebete, hg. von Klaus Müller, Regensburg 2016, 73-79. 

13  Siehe Kapitel 2 im dritten Hauptteil. 



  1 Zugänge und Problemaufriss  13 
 

 

Können nach dem oben Gesagten heutige Menschen überhaupt noch am 
Glauben an eine Fortexistenz nach dem Tod festhalten? Dem steht zum einen 
eine gewisse „Sperrigkeit des eschatologischen Denkens“14 entgegen, die nicht 
leicht überwindbar scheint, und ist nach Gisbert Greshake zudem auf eine 
Sprachlosigkeit bzw. mangelnde Klarheit in der Verkündigung des Glaubens 
zurückzuführen.15 Demnach bedürfe eine zeit- und adressatengerechte Rede von 
Gott16, die für den Menschen begreifbar sein, ihn wirklich erreichen kann und 
gleichzeitig der Wahrheit des christlichen Glaubens entspricht, dringend einer 
theologischen Revision. Zum anderen besteht die Gefahr eines Rückzugs der 
Kirche in ihr „inneres Leben“17, welche dringend gebannt werden muss, weil der 
Kontakt der Kirche zur Gesellschaft keineswegs verloren gehen sollte. Die 
Verkündigung der Botschaft des Evangeliums kann die Gläubigen sonst nicht 
mehr erreichen, da Kirche und Gesellschaft mittlerweile oftmals unter-
schiedliche Sprachen zu sprechen scheinen bzw. die jeweiligen Lebens- und 
Erfahrungswelten als sehr unterschiedlich empfunden werden.  

Die Vermittlung eschatologischer Auferstehungshoffnung ist ergo genauso 
wichtig wie schwierig, was auch von Stefan Böntert herausgestellt wird: „Für die 
Zukunft wird es deshalb mehr denn je zur Herausforderung, die geistliche 
Strahlkraft der Vollendung ins Bewusstsein zu heben.“18 Es gilt, sich dieser 
Herausforderung zu stellen, denn Auferstehungshoffnung verleiht dem Leben 
Sinn und Zukunft. Sie überschreitet nämlich die Grenze des Todes und schenkt 
dem Menschen mit seiner je individuellen Geschichte Geborgenheit bei Gott. 
Böntert betont zudem die Gefahr, dass andere, etwa äußerst bedenkliche 
Angebote säkularer Eschatologien die Lücke schließen könnten, die entsteht, 
wenn es nicht gelingt, Menschen im Angesicht des Todes eschatologische 
Hoffnung zu geben und ihnen die christliche Erlösung nahe zu bringen.19 
Insbesondere im Verlauf der Sterbebegleitung zeigt sich die Virulenz 
existentieller Fragen, da der bevorstehende Abschied von allem Bekannten 
durch den Tod – auch vom eigenen Selbst – eine Beantwortung verlangt.  

Folglich stößt die eingangs erwähnte Immanenzzentrierung an ihre 
Grenzen, wenn Menschen im Angesicht des Todes nach Trost und Orientierung 
suchen. Der Bonner Dogmatiker Josef Wohlmuth spricht in diesem Kontext gar 
                                                        
14  Böntert: Herrlichkeit, 129. 
15  Vgl. Greshake, Gisbert: Zur Frage nach dem „Jenseits“, in: Ders. (Hg.): Ungewisses Jenseits? 

Himmel – Hölle – Fegefeuer (SKAB 121), Düsseldorf 1986, 11f. 
16  Vgl. Höhn, Hans-Joachim: Der fremde Gott. Glaube in postsäkularer Kultur, Würzburg 

2008, 51. 
17  Hünermann, Peter: Gottes Handeln in der Geschichte. Theologie als Interpretatio temporis, 

in: Böhnke, Michael u.a. (Hg.): Freiheit Gottes und der Menschen. FS Thomas Pröpper, 
Regensburg 2006, 127. 

18  Böntert: Herrlichkeit, 129. 
19  Vgl. ebd., 129f. 



14 Thematische Hinführung 
 

  

von einem „zeitgenössischen Schrei nach Transzendenz“20, der als Suche nach 
transzendentem Sinn interpretiert werden kann, weil nicht alle Fragen zum 
menschlichen Dasein weltimmanent zufriedenstellend beantwortet werden 
können und Menschen beispielsweise aufgrund des zu beobachtenden Leids in 
der Welt, einem Streben nach Unabhängigkeit in gleichzeitiger Verbindung mit 
Gefühlen der Einsamkeit und Machtlosigkeit häufig Zweifel an der Sinnhaf-
tigkeit des Lebens überhaupt empfinden.21 Dieser Schrei nach Transzendenz 
lässt zudem eine tiefe Sehnsucht des Menschen nach einer bedingungslosen 
Bejahung offenkundig werden, die dem menschlichen Leben umfassenden Sinn 
verleiht und ein Eingebettetsein in einen größeren Zusammenhang erkennen 
lässt. Gegenwärtig werden die großen Sinnfragen nämlich in veränderter Form 
neu gestellt: Welchen Sinn hat mein Leben und wo ist mein Platz in dieser Welt? 
Kann ich meinem Leben jenseits von aller Nützlichkeit auch Tiefe verleihen? 
Birgt ein jenseitiges Leben die Möglichkeit einer Vollendung des diesseitigen?22 
So zeigt sich, dass die Frage, wie heute die christliche Hoffnung systematisch-
theologisch verantwortet und wie angemessen und relevant von ihr gesprochen 
werden kann, gegenwärtig an Wichtigkeit gewinnt. In diesem Zusammenhang 
ist herauszuarbeiten, wie das diesseitige Leben mit einer Existenz nach dem Tod 
in Beziehung gesetzt werden kann. Hier geht es nämlich um die Bedeutung des 
irdischen Lebens bzw. der je eigenen Freiheitsgeschichte, die eschatologische 
Vervollkommnung finden soll. Die Begleitung von sterbenden Menschen 
benötigt demnach eine solide systematisch-theologische Grundlage, um 
einerseits den Vorgaben des christlichen Glaubens zu entsprechen und um 
andererseits heute Menschen gut begleiten zu können. Eine adäquate Begleitung 
von Moribunden orientiert sich an deren Bedürfnissen und versucht, ihnen 
Unterstützung (durch den Glauben) zu geben. Im Zuge dieser Orientierung an 
den Betroffenen ist nicht nur darauf zu achten, dass die Wahrheit des christ-
lichen Glaubens nicht aus dem Blick verloren geht oder gar verzerrt wird. Sie 
sollte zudem nicht ausschließlich auf ihre „gesellschaftliche Nützlichkeit“23 hin 
überprüft werden, sonst würde sie ihres Wesens bzw. ihrer Gratuität beraubt.

In dieser Arbeit sollen Reflexionen über die auf dem Heilswerk Jesu Christi 
beruhenden Erlösung im Sinne einer Vollendung der einzelnen Gläubigen in 
freiheitstheoretischer Perspektive vertieft werden, da die Vollendung des 
irdischen Lebens im Eschaton großes Hoffnungspotential beinhaltet und da das 
                                                        
20  Wohlmuth, Josef: Zwischen theologischer Ästhetik und Pastoralästhetik. Bemerkungen 

eines Systematikers, in: Fürst, Walter (Hg.): Pastoralästhetik. Die Kunst der Wahrnehmung 
und Gestaltung in Glaube und Kirche (QD 199), Freiburg im Breisgau 2002, 69. 

21  Vgl. Sattler, Dorothea: Erlöst in Jesus Christus? Ökumenische Annäherung und offene 
Fragen, in: Rellis 1 (2011), 8-11. 

22  Vgl. Taille, Emmanuel de la: La vie éternelle? Petit guide de l’Opération Résurrection, 
Chemillé-sur-Indrois 2017, 86. 

23  Höhn: Gott, 71. 



  2 Forschungsüberblick  15 
 

 

freiheitstheoretische Denken gute Anknüpfungspunkte für heutiges Denken 
bietet. Dass dieses Vorhaben eine dezidiert praktische Ausrichtung hat, 
verdankt sich der Vorgabe von Thomas Pröpper, wenn er zu Beginn seiner 
Dissertation schreibt: „Die Hauptabsicht dieser Arbeit ist also systematisch und 
praktisch: auf ein zusammenhängendes Verstehen des christlichen Heilsglau-
bens gerichtet und an seiner menschlichen Relevanz interessiert.“1 In diesem 
Sinne soll die Hoffnung des Individuums durchdacht und auch deren Relevanz 
für sterbende Menschen einsichtig gemacht werden. 

2 Forschungsüberblick  

Die vorliegende Dissertation über eschatologische Fragestellungen ist nicht die 
erste, die sich dem Thema widmet, wenn auch bei anderen Entwürfen ein Bezug 
zur Praxis von Sterbebegleitung nicht im Vordergrund steht. Zur Erhaltung 
eines kurzen Überblicks über die Genese der Eschatologie mit ihren 
Neuaufbrüchen vor allem im 19. und 20. Jahrhundert, soll auf die Monographie 
von Georg Essen „Geschichtstheologie und Eschatologie in der Moderne“2 ver-
wiesen werden. Diese bietet eine detaillierte Rekonstruktion der eschatologi-
schen Problemgeschichte unter Berücksichtigung der Bezogenheit von 
Eschatologie und Geschichtstheologie in der Neuzeit. Jene Autoren, die mit Blick 
auf die Zielsetzung ebenfalls Aufmerksamkeit verdienen, jedoch nicht von Essen 
berücksichtigt werden (konnten), sollen im Rahmen der folgenden Ausführun-
gen vorgestellt werden, so dass mit Hilfe der gängigen und aktuellen Literatur 
der bisherige Forschungsstand in aller Kürze dargelegt werden kann.3  

2.1 Auferstehungshoffnung nach Matthias Reményi 
Matthias Reményi (geboren 1971) publizierte seine umfassende wissenschaft-
liche Untersuchung zur Personaleschatologie mit dem Titel „Auferstehung 
                                                        
1  Pröpper, Thomas: Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie, 

München 31991, 16. 
2  Literaturangabe zum Werk: Essen, Georg: Geschichtstheologie und Eschatologie in der 

Moderne. Eine Grundlegung (Lehr- und Studienbücher zur Theologie 6), Berlin – Münster 
2016.  

 Ein wesentlich kürzerer Überblick über die Geschichte der Eschatologie in der Verbin-
dung zur Christologie bietet der folgende Artikel: Dahlke, Benjamin: Die christologische 
Grundlegung eschatologischer Aussagen, in: Cath(M) 71 (2017), 290-305. 

3  Hierbei handelt es sich um deutschsprachige Literatur, die nach Erscheinungsdatum 
geordnet ist. 



16 Thematische Hinführung 
 

  

denken. Anwege, Grenzen und Modelle personaleschatologischer Theorie-
bildung“4 als Habilitationsschrift. Das Werk gibt zunächst einen ausführlichen 
Überblick über die biblische und historische Genese sowie über die aktuelle 
Debattenlage zur Personaleschatologie mit den thematischen Schwerpunkten 
„Leib-Seele-Problem“5 und „Hoffnung auf leibliche Auferstehung“6. Der Würz-
burger Theologe Reményi untersucht verschiedene personaleschatologische 
Modelle auf ihr Problemlösungspotential hin. Nach Reményi verdichten sich im 
Tod die Grenzen des Lebens und des Denkens.7 Der Tod sei „existentiell wie 
intellektuell nicht auf den Begriff zu bringen“8 und ein Nachdenken über die 
Thematik des Todes und des Sterbens könne notwendigerweise niemals aus der 
Beobachter-, sondern immer nur aus der Betroffenenperspektive erfolgen9, 
denn die  

schonungslose Härte des Todes – des eigenen und mehr noch des geliebten Anderen 
– zeigt sich nicht am abstrakten Phänomen der Sterblichkeit, sondern an diesem 
objektiven Punkt in der Linearität der Zeit, der uns unbekannt ist und dem wir 
ohnmächtig ausgeliefert sind.10  

Nach Reményi soll diese Machtlosigkeit bzw. das Ausgeliefertsein gegenüber 
dem Tod jedoch in „die Macht der bewussten Lebensgestaltung verwandelt 
werden.“11 Abschiednehmen vom eigenen Selbst und der Welt könne nämlich 
bereits im Leben im Sinne einer ars moriendi eingeübt werden. Auf diese Weise 
werde der Mensch dazu befähigt, in Distanz zur Welt zu treten und sich selbst zu 
relativieren, was wiederum zu mehr Gelassenheit und Lebensfreude beitrage. 
Für Reményi gehen ars moriendi und ars vivendi ergo Hand in Hand12: „Abschied-
lichkeit und Lebenslust schließen sich nicht aus.“13 Er betont, dass die uralte 
Tradition der ars moriendi nie an Aktualität eingebüßt habe und gerade heute ihr 

                                                        
4  Reményi, Matthias: Auferstehung denken. Anwege, Grenzen und Modelle personaleschato-

logischer Theoriebildung, Freiburg im Breisgau 2016. Georg Essen geht in seiner Mono-
graphie auf Reményis eschatologische Analysen ein, indem er sich auf den folgenden 
Beitrag bezieht: Reményi, Matthias: Hermeneutik der Hoffnung. Replik auf Franz Gruber, 
in: Arens, Edmund (Hg.): Zeit denken. Eschatologie im interdisziplinären Diskurs, Freiburg 
2010, 58-77. Da die ebenfalls 2016 erschienene Monographie „Auferstehung denken“ 
jedoch noch keine Berücksichtigung von Essen finden konnte, soll nun auf diese einge-
gangen werden. 

5  Reményi: Auferstehung, 545. 
6  Ebd. 
7  Vgl. ebd., 122. 
8  Ebd. 
9  Vgl. ebd., 138. 
10  Ebd. 
11  Ebd., 141. 
12  Vgl. ebd., 140-143. 
13  Ebd., 143. 



  2 Forschungsüberblick  17 
 

 

„gesellschafts- und ideologiekritisches Potential“14 im Dienste der Freiheit 
entfalten könne:  

Wer solchermaßen angesichts des sicheren Endes das Leben als Ganzes in den Blick 
zu nehmen versucht, der sichert sich nicht nur persönliche Freiräume, sondern wird 
auch weniger anfällig gegenüber den diversen Vereinnahmungsversuchen 
gesellschaftlicher Systeme sein, die ganze Person in Beschlag zu nehmen.15 

Hinsichtlich des Denkmodells der Auferstehungsleiblichkeit bezieht sich 
Reményi auf Durandus, der bereits im 14. Jahrhundert den Hylemorphismus  
eines Thomas von Aquin personaleschatologisch weitergedacht habe.16 Reményi 
baut diesen eschatologischen Entwurf aus, indem er den Gedanken der 
formellen Leibesidentität mit Hilfe des modernen, ästhetischen Gestaltbegriffs 
zu reformulieren versucht17 und mit dem „Soma-Begriff als ganzmensch-
liche[m] Identitätsmarker, der zugleich Träger der eschatologischen Verwand-
lung werden wird“18, in Zusammenhang bringt. Leibliche Auferstehung 
bedeutet nach Reményi die Rettung des ganzen Menschen, nicht nur eines Teils 
von ihm, wie der Seele. Das Individuum in seiner einmaligen Gewordenheit, sein 
welthafter Bezug, sein Verwobensein in ein Netz von Beziehungen zu anderen 
werde in und durch Gott Vollendung finden.19 An dieser Stelle manifestiert sich 
die Ernsthaftigkeit des diesseitigen Lebens, denn der Tod bedeutet nach 
Reményi das Ende des Pilgerstandes und der menschlich-irdischen Freiheits-
geschichte.20 Diese Freiheit finde ihre „[t]heonome Finalität“21 in der Gottes-
schau.  

Am Ende seines Werkes nimmt Reményi Bezug auf das transzendentale 
Freiheitsdenken Thomas Pröppers, das eine Vereinbarung zwischen „eschatolo-
gischer Freiheit und absoluter Sündlosigkeit“22 erlaube. Durch die von Gott 
geschenkte Freiheit werde nämlich eine Zusammenführung der Autonomie des 
Menschen und dessen Hingeordnetsein auf Gott ermöglicht.23 

                                                        
14  Ebd., 144. 
15  Ebd. 
16  Vgl. ebd., 409-425. 
17  Vgl. ebd., 618-621. 
18  Ebd., 622. 
19  Vgl. ebd., 613-634. 
20  Vgl. ebd., 725-739. 
21  Ebd., 743. 
22  Ebd., 746. 
23  Vgl. ebd., 746-749. 



18 Thematische Hinführung 
 

  

2.2 Klaus Vechtel: „Eschatologie und Freiheit“24 
Die Untersuchung zur Frage des Stellenwertes der menschlichen Freiheit im 
postmortalen Vollendungsgeschehen25 wurde von Klaus Vechtel (geboren 1963) 
in Form einer Habilitationsschrift vorgelegt. Sie nimmt Bezug auf die 
eschatologischen Entwürfe von Karl Rahner und Hans Urs von Balthasar, die die 
Eschatologie des 20. Jahrhunderts wesentlich beeinflusst haben. Beide Entwürfe 
werden von Vechtel mit Blick auf die Frage nach der postmortalen Vollendung 
analysiert und in Beziehung gesetzt. 

Vechtel präzisiert die Ansätze von Karl Rahner und von Hans Urs von 
Balthasar mit Blick auf die Eschatologie wie folgt: Er betont zunächst, dass Karl 
Rahner die Frage nach der Relevanz von Freiheit im Eschaton aus der 
transzendentaltheologischen Perspektive stelle:  

Gottes gnadenhafte Selbstmitteilung und auch sein eschatologisches Heilshandeln 
müssen den Menschen als transzendentales Subjekt betreffen, das heißt als Wesen, 
das sich im Innersten seines Subjekt- und Freiheitsvollzuges auf eine endgültige 
Zukunft hin entwirft.26  

Für Rahner stamme das Wissen um eine eschatologische Zukunft aus einer 
„gegenwärtigen, christologisch bestimmten Heilssituation.“27 Eschatologie sei 
nämlich immer im Kontext von Anthropologie und Christologie zu sehen. Mit 
dem Tod als Ende des Pilgerstandes erlange das menschliche Verhältnis zu Gott 
Endgültigkeit, wodurch es nach Rahner nicht mehr möglich sei, postmortal 
Verdienste mit Blick auf die Gottesbeziehung zu erwerben. Rahner entwerfe eine 
Theologie des Todes, die davon ausgehe, dass das menschliche Leben durch den 
Tod, der die menschliche Freiheitsgeschichte beende und endgültig mache, 
bestimmt werde.28 Eine postmortale Existenz sei dabei keinesfalls als nahtlose 
Fortsetzung des irdischen Lebens anzusehen. Sie sei nur relational, also in und 
durch Gott erfahrbar. Auch wenn Rahner die Möglichkeit einer eschatologischen 
Umkehr grundsätzlich ablehne, bedeute dies nicht, dass er „jeder Form der 
Weiterentwicklung nach dem Tod eine Absage“29 erteile. Vollendung könne sich 
für Rahner so gestalten, dass der Mensch die in seiner Lebenszeit nicht 
realisierten freiheitlichen Vollzüge vor Gott einholen und so Anteil an der 

                                                        
24  Vechtel, Klaus: Eschatologie und Freiheit. Zu der Frage der postmortalen Vollendung in der 

Theologie Karl Rahners und Hans Urs von Balthasars (IThS 89), Innsbruck 2014. 
25  Vgl. Vechtel: Eschatologie. 
26  Ebd., 264. 
27  Ebd., 265. 
28  Vgl. ebd. 
29  Ebd. 



  2 Forschungsüberblick  19 
 

 

Gottesliebe haben könne. Das „Ausreifen der menschlichen Grundentschei-
dung“30 vollziehe sich dabei als Läuterungsgeschehen im Fegfeuer. Die Vollen-
dung sei „als eine Transformation menschlicher Freiheit“31 zu denken. In den 
Grundakten von Liebe und Hoffnung manifestiere sich primär die freie Selbst-
verfügung des menschlichen Subjektes. So könne der Mensch nur von Gott selbst 
verwandelt werden. Der Mensch müsse diesem Geschehen allerdings zustim-
men. In diesem Kontext unterscheide Rahner „Endgültigkeit“32 und „Vollen-
dung“33: „Während die Vorstellung einer Endgültigkeit der Freiheitsgeschichte 
im Tod primär vom Selbstvollzug des Subjekts her zu verstehen ist, unterstreicht 
der Begriff der Vollendung das Handeln Gottes am Menschen.“34  

In Anbetracht der von Rahner gesetzten metaphysischen Bedingungen, 
wozu das Verständnis der menschlichen Freiheit in Beziehung zu einem 
transzendenten Grund und die gnadentheologische Grundoption des übernatür-
lichen Existentials gehörten, ist – so Vechtel – von dem Freiheitstheologen 
Thomas Pröpper kritisch hinterfragt worden, ob eine wirklich offene Geschichte 
zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit von seinem Ansatz her 
überhaupt möglich sei bzw. Rahner nicht vielmehr einem gnadentheologischen 
Identitätsdenken unterliege. Mit Blick auf diese kritische Rückfrage sei zu 
beachten, dass Rahner das Potential der menschlichen Freiheit als eine 
geschöpflich-endliche Freiheit interpretiere, die der Mensch zum Guten oder 
zum Unguten nutzen könne, da er Gottes Liebesangebot im Zuge seiner Freiheit 
ja auch ausschlagen könne. Folglich lehne Gott nicht den Menschen ab, sondern 
der Mensch missbillige sich selbst. Gott bleibe seinem Heilswillen und seiner 
Liebe zum Menschen dagegen auch trotz dessen möglicher Ablehnung treu.35 

Der Stellenwert der menschlichen Freiheit im postmortalen Vollendungs-
geschehen werde bei von Balthasar aus der Perspektive einer theodramatischen 
Konzeption von Theologie gesehen. Nach diesem Ansatz „impliziert die 
Offenbarung ein dramatisches Geschehen zwischen göttlicher und menschlicher 
Freiheit, das seine entscheidende Zustimmung in der Frage nach dem Ausgang 
des Dramas erhält.“36 Dabei stelle sich die Frage, wie der universale göttliche 
Heilswille mit der von Gott unbedingt geachteten Freiheit des Menschen zu 
vereinen sei.  

Eine auf Jesus Christus konzentrierte Lehre von den letzten Dingen habe 
durch von Balthasar das Tor zu einer neuen, personalisierten Sichtweise der 

                                                        
30  Ebd. 
31  Ebd. 
32  Ebd., 266. 
33  Ebd. 
34  Ebd. 
35  Vgl. ebd., 264-268. 
36  Ebd., 268. 



20 Thematische Hinführung 
 

  

Eschatologie geöffnet. Eschatologische Realitäten wie Fegfeuer, Gericht, Himmel 
und Hölle seien nämlich „als Momente der eschatologischen Begegnung des 
Menschen mit Gott in Jesus Christus zu verstehen.“37 Der Übergang von der 
durch den Tod des menschlichen Individuums endgültig gewordenen Freiheits-
geschichte bis zu ihrer Vollendung sei bei von Balthasar in erster Linie im 
Kontext von Gericht und Läuterungsgeschehen zu sehen. Vor allem die Lehre 
vom Gericht könne dabei „als intersubjektives Geschehen zwischen göttlicher 
und menschlicher Freiheit gedeutet werden“38, in dem „der personale Begeg-
nungscharakter des Gerichts betont wird.“39 Das Gericht basiere auf der 
Anerkennung Jesu als des gerichteten Richters. Das menschliche Subjekt könne 
im Gerichtsgeschehen zu seiner Lebenswahrheit Stellung beziehen und diese 
annehmen oder verwerfen. In Verbindung damit stehe auch die Entscheidung, 
sich auf eine Läuterung einzulassen oder sie abzulehnen, womit eine Offenheit 
der Geschichte impliziert werde. Von Balthasars Deutung des descensus Christi 
könne in diesem Zusammenhang allerdings als der in der neueren Eschatologie 
„am weitesten gehende Beitrag für eine Begründung der Hoffnung auf das Heil 
aller Menschen“40 angesehen werden, da zu hoffen sei, dass sich der Sünder der 
entgegenkommenden Liebe Gottes letztlich doch hingebe. 

Von Balthasar verstehe die Ewigkeit Gottes als „eigene, in den trinitarischen 
Relationen grundgelegte Über-Zeit, die eine eigene Lebendigkeit und Bewegt-
heit einschließt, ohne dabei ein zeitliches Werden zu implizieren.“41 Auch wenn 
fragmentiertes irdisches Leben dort vollendet werden könne, werde der 
geschichtlichen Existenz keine Nachgeschichte eingeräumt. Die menschliche 
Freiheit werde ähnlich wie bei Rahner trotz der Möglichkeit ihrer Selbstver-
schließung respektiert, allerdings werde die Allgemeingültigkeit der göttlichen 
Liebe nicht in Frage gestellt. Eine Kontinuität der Sünde im Sünder sei zwar 
denkbar, dem stehe jedoch deren Begrenzung durch den descensus und eine 
gnadentheologische Christusanalogie entgegen. Die Möglichkeiten der 
Realisierung einer menschlich-endlichen Freiheit in Gott werde durch von 
Balthasar „im Kontext seiner personal-dialogischen Vermittlung von 
Subjektivität und freiem Selbstbesitz“42 fortgeführt. Menschliche Freiheit könne 
nämlich erst in der Begegnung mit anderer Freiheit zu sich selbst kommen, 
weshalb ihr der „Charakter des Seindürfens und Verdanktseins“43 zuteilwerde. 
Hieraus ergebe sich die Notwendigkeit sowohl der Anerkenntnis anderer 

                                                        
37  Ebd. 
38  Ebd. 
39  Ebd. 
40  Ebd., 268f. 
41  Ebd., 269. 
42  Ebd., 269f. 
43  Ebd., 270. 




