Thematische Hinftihrung

1 Zugdnge und Problemaufriss

Eschatologische Auferstehungshoffnung trifft in der heutigen Lebenswelt oft
nur noch auf wenig Resonanz: ,Fiir viele sikulare Menschen bleibt der

christliche Endzeitglaube etwas zutiefst Irrationales, sie betrachten ihn als

unvereinbar mit einem modernen wissenschaftsgeprigten Weltbild.“' Dies kann

bisweilen auf eine stark von der Naturwissenschaft beeinflusste Geisteshaltung
zuriickgefiihrt werden, nach der empirische Beweisbarkeit hochsten Stellen-
wert genieRt.” Berechenbares und Sichtbares ist fiir den Menschen der Gegen-
wart namlich leichter zuginglich und verstindlich als die fiir ihn fragliche
Vorstellung von einer den Tod iiberdauernden Existenz bei Gott, deren
Nachweisbarkeit nicht im Bereich des Moglichen liege.’ So werden gerade escha-
tologische Reflexionen mitunter als leeres Konzept aufgefasst - unbedeutend

und inhaltsleer, wenig glaubhaft bzw. ohne Verbindung zur Realitit.*

Eine weitere Erkldrung fiir diese mangelnde Offenheit beziiglich eschatolo-
gischer Fragestellungen ist nach der jiidischen Religionsphilosophin Eveline
Goodman-Thau darin zu suchen, dass gegenwirtig der neuzeitliche Subjekti-
vismus vornehmlich als Anthropozentrismus begriffen werde, was den
Menschen - sich als Herrschaftssubjekt verstehend - glauben lasse, alles berech-
nen und kontrollieren zu kénnen.” Das Eschaton ist indes weder berechenbar
noch kann der Mensch iiber es verfiigen: Es entzieht sich der unmittelbaren
menschlichen Erfahrungswelt. Da das Lebensende und ein mdgliches Danach
kaum vorstellbar sind, wird eine Fokussierung auf das Leben im Hier und Jetzt

Bontert, Stefan: ,,Bis du kommst in Herrlichkeit“. Anniherungen an die trost- und
hoffnungsstiftende Dimension der Liturgie, in: Breitsameter, Christof (Hg.): Hoffnung auf
Vollendung. Christliche Eschatologie im Kontext der Weltreligionen (Theologie im
Kontakt 19), Berlin - Miinster 2012, 150.

Vgl. Losch, Andreas: Jenseits der Konflikte. Eine konstruktiv-kritische Auseinandersetzung
von Theologie und Naturwissenschaft (FSOTh 133), Gottingen 2011, 21-23.

Vgl. Dirscherl, Erwin: Grundriss theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des
Menschen angesichts des Anderen, Regensburg 2006, 30-37.

Vgl. Hubaut, Michel: Du corps mortel au corps de lumiére. Fondements et signification de
la Résurrection, Paris 2009, 14.

Vgl. Goodman-Thau, Eveline: Auf der Kreuzung von Geschichte und Freiheit - Abendldn-
dische Eschatologie an der Jahrtausendwende, in: Faber, Richard / Dies. / Macho, Thomas
(Hg.): Abendléndische Eschatologie. Ad Jacob Taubes, Wiirzburg 2001, 35.



12 Thematische Hinfiihrung

vorgenommen.’ Eine solche Diesseitszentrierung manifestiert sich beispiels-
weise in mancherlei Entwicklung der Hospizbewegung und wird gar von
einzelnen Vertretern angeprangert, besonders wenn sie Hand in Hand mit einer
Kommerzialisierung des Sterbens geht: ,,Werden Sterben und Tod gegenwirtig
und - das hat es noch nie gegeben - zum Projekt von Experten, zum
Marketingmodell [...]? Wird Sterben zum Geschiftszweig, und tibertdnt diese
Sterbegeschiftigkeit die Mdglichkeit des ,eigenen Todes?*” Eschatologische
Hoffnung wird im Zuge dieser Sterbegeschiftigkeit nur noch wenig thema-
tisiert®, wenn der Moribunde’ beispielsweise zwischen verschiedenen Therapien
und (kostentrichtigen) Sterbemustern auswihlen soll.

Gleichzeitig wirft die Demographie in den Industrienationen verstarkt das
Problem einer adiquaten Versorgung von betagten und hochbetagten
Menschen auf'’, die in ihrer letzten Lebensphase gut begleitet werden méchten
und nach hilfreichem Trost suchen. Vor diesem Hintergrund ergeben sich
gerade mit Blick auf die eingangs skizzierte Problemstellung folgende Fragen:
Welche Perspektiven und Hoffnungen kann in diesem Kontext der christliche
Glaube den Menschen vermitteln, die den Tod in erster Linie auf das Erloschen
der Korperfunktionen reduzieren und daher fiir sich als endgiiltiges Ende
definieren?"' Wie kénnen christliche Sterbebegleitung und theologische
Erkenntnisse im Sinne einer eschatologischen Hoffnung fiir Menschen relevant
sein, wenn diese sich in ihrer letzten Lebensphase primdr auf medizinisch-
therapeutische Verfahren fokussieren? Wie kann das christliche Proprium von
Bedeutung in einer Lebenswelt sein, in der augenscheinlich die Optimierung
aller Lebensbereiche'” sowie eine moglichst sichere Planbarkeit des Lebens-

endes angestrebt wird, so dass fiir Auferstehungshoffnung nur noch wenig Raum
bleibt?"’

Vgl. Wohlmuth, Josef: Mysterium der Verwandlung. Eine Eschatologie aus katholischer
Perspektive im Gespréch mit jiidischem Denken der Gegenwart, Paderborn 2005, 147.
Gronemeyer, Reimer / Heller, Andreas: In Ruhe sterben. Was wir uns wiinschen und was die
moderne Medizin nicht leisten kann, Miinchen 2014, 9.

Vgl. Gronemeyer / Heller: Ruhe, 9.

In dieser Arbeit wird eine Differenzierung zwischen dem natiirlichen und dem grammati-
kalischen Geschlecht vorgenommen. Auch wenn der Einfachheit halber grundsitzlich die
maskuline Form des Wortes benutzt wird, sind beide Geschlechter inkludiert. Gleiches gilt
auch fiir den Begriff des ,,Sterbebegleiters* etc.

Im Rahmen der vorliegenden Studie wird iiberwiegend die Begleitung von Betagten
thematisiert. Selbstverstdndlich kann Sterbegeleit fiir Menschen jeden Alters relevant
werden.

Vgl. Gestrich, Christof: Die Seele des Menschen und die Hoffnung der Christen. Evangelische
Eschatologie vor der Erneuerung, Frankfurt am Main 2009, 153.

Vgl. Propper, Thomas: Gottes Freundschaft suchen. Predigten, geistliche Gedanken und
Gebete, hg. von Klaus Miiller, Regensburg 2016, 73-79.

Siehe Kapitel 2 im dritten Hauptteil.



1 Zuginge und Problemaufriss 13

Kénnen nach dem oben Gesagten heutige Menschen iiberhaupt noch am
Glauben an eine Fortexistenz nach dem Tod festhalten? Dem steht zum einen

eine gewisse ,,Sperrigkeit des eschatologischen Denkens“** entgegen, die nicht
leicht tiberwindbar scheint, und ist nach Gisbert Greshake zudem auf eine
Sprachlosigkeit bzw. mangelnde Klarheit in der Verkiindigung des Glaubens
zuriickzufiithren.” Demnach bediirfe eine zeit- und adressatengerechte Rede von

Gott'®, die fiir den Menschen begreifbar sein, ihn wirklich erreichen kann und
gleichzeitig der Wahrheit des christlichen Glaubens entspricht, dringend einer

theologischen Revision. Zum anderen besteht die Gefahr eines Riickzugs der

. . . «l . :
Kirche in ihr ,,inneres Leben“"’, welche dringend gebannt werden muss, weil der

Kontakt der Kirche zur Gesellschaft keineswegs verloren gehen sollte. Die
Verkiindigung der Botschaft des Evangeliums kann die Gldubigen sonst nicht
mehr erreichen, da Kirche und Gesellschaft mittlerweile oftmals unter-
schiedliche Sprachen zu sprechen scheinen bzw. die jeweiligen Lebens- und
Erfahrungswelten als sehr unterschiedlich empfunden werden.

Die Vermittlung eschatologischer Auferstehungshoffnung ist ergo genauso
wichtig wie schwierig, was auch von Stefan Bontert herausgestellt wird: ,,Fiir die

Zukunft wird es deshalb mehr denn je zur Herausforderung, die geistliche

Strahlkraft der Vollendung ins Bewusstsein zu heben.“'® Es gilt, sich dieser

Herausforderung zu stellen, denn Auferstehungshoffnung verleiht dem Leben
Sinn und Zukunft. Sie iiberschreitet namlich die Grenze des Todes und schenkt
dem Menschen mit seiner je individuellen Geschichte Geborgenheit bei Gott.
Bontert betont zudem die Gefahr, dass andere, etwa duRerst bedenkliche
Angebote sikularer Eschatologien die Liicke schlieRen kénnten, die entsteht,
wenn es nicht gelingt, Menschen im Angesicht des Todes eschatologische

Hoffnung zu geben und ihnen die christliche Erldsung nahe zu bringen.”
Insbesondere im Verlauf der Sterbebegleitung zeigt sich die Virulenz
existentieller Fragen, da der bevorstehende Abschied von allem Bekannten
durch den Tod - auch vom eigenen Selbst - eine Beantwortung verlangt.
Folglich stoRt die eingangs erwihnte Immanenzzentrierung an ihre
Grenzen, wenn Menschen im Angesicht des Todes nach Trost und Orientierung
suchen. Der Bonner Dogmatiker Josef Wohlmuth spricht in diesem Kontext gar

*  Bontert: Herrlichkeit, 129.

Vgl. Greshake, Gisbert: Zur Frage nach dem ,,Jenseits®, in: Ders. (Hg.): Ungewisses Jenseits?
Himmel - Holle - Fegefeuer (SKAB 121), Diisseldorf 1986, 11f.

Vgl. Hohn, Hans-Joachim: Der fremde Gott. Glaube in postsidkularer Kultur, Wiirzburg
2008, 51.

Hiinermann, Peter: Gottes Handeln in der Geschichte. Theologie als Interpretatio temporis,
in: Béhnke, Michael u.a. (Hg.): Freiheit Gottes und der Menschen. FS Thomas Prépper,
Regensburg 2006, 127.

®  Bontert: Herrlichkeit, 129.

¥ Vgl ebd., 1291,



14 Thematische Hinfiihrung

von einem ,,zeitgendssischen Schrei nach Transzendenz*“?’, der als Suche nach
transzendentem Sinn interpretiert werden kann, weil nicht alle Fragen zum
menschlichen Dasein weltimmanent zufriedenstellend beantwortet werden
kénnen und Menschen beispielsweise aufgrund des zu beobachtenden Leids in
der Welt, einem Streben nach Unabhingigkeit in gleichzeitiger Verbindung mit
Gefithlen der Einsamkeit und Machtlosigkeit hiufig Zweifel an der Sinnhaf-
tigkeit des Lebens iiberhaupt empfinden.” Dieser Schrei nach Transzendenz
ldsst zudem eine tiefe Sehnsucht des Menschen nach einer bedingungslosen
Bejahung offenkundig werden, die dem menschlichen Leben umfassenden Sinn
verleiht und ein Eingebettetsein in einen gréferen Zusammenhang erkennen
lasst. Gegenwirtig werden die groRen Sinnfragen ndmlich in verdnderter Form
neu gestellt: Welchen Sinn hat mein Leben und wo ist mein Platz in dieser Welt?
Kann ich meinem Leben jenseits von aller Niitzlichkeit auch Tiefe verleihen?
Birgt ein jenseitiges Leben die Moglichkeit einer Vollendung des diesseitigen?”
So zeigt sich, dass die Frage, wie heute die christliche Hoffnung systematisch-
theologisch verantwortet und wie angemessen und relevant von ihr gesprochen
werden kann, gegenwirtig an Wichtigkeit gewinnt. In diesem Zusammenhang
ist herauszuarbeiten, wie das diesseitige Leben mit einer Existenz nach dem Tod
in Beziehung gesetzt werden kann. Hier geht es ndmlich um die Bedeutung des
irdischen Lebens bzw. der je eigenen Freiheitsgeschichte, die eschatologische
Vervollkommnung finden soll. Die Begleitung von sterbenden Menschen
benétigt demnach eine solide systematisch-theologische Grundlage, um
einerseits den Vorgaben des christlichen Glaubens zu entsprechen und um
andererseits heute Menschen gut begleiten zu kénnen. Eine addquate Begleitung
von Moribunden orientiert sich an deren Bediirfnissen und versucht, ihnen
Unterstiitzung (durch den Glauben) zu geben. Im Zuge dieser Orientierung an
den Betroffenen ist nicht nur darauf zu achten, dass die Wahrheit des christ-
lichen Glaubens nicht aus dem Blick verloren geht oder gar verzerrt wird. Sie
sollte zudem nicht ausschlieRlich auf ihre ,,gesellschaftliche Niitzlichkeit“** hin
tiberpriift werden, sonst wiirde sie ihres Wesens bzw. ihrer Gratuitit beraubt.
In dieser Arbeit sollen Reflexionen iiber die auf dem Heilswerk Jesu Christi
beruhenden Erlésung im Sinne einer Vollendung der einzelnen Gliubigen in
freiheitstheoretischer Perspektive vertieft werden, da die Vollendung des
irdischen Lebens im Eschaton groRes Hoffnungspotential beinhaltet und da das

Wohlmuth, Josef: Zwischen theologischer Asthetik und Pastoralédsthetik. Bemerkungen
eines Systematikers, in: Fiirst, Walter (Hg.): Pastoralésthetik. Die Kunst der Wahrnehmung
und Gestaltung in Glaube und Kirche (QD 199), Freiburg im Breisgau 2002, 69.

Vgl. Sattler, Dorothea: Erldst in Jesus Christus? Okumenische Anndherung und offene
Fragen, in: Rellis 1 (2011), 8-11.

Vgl. Taille, Emmanuel de la: La vie éternelle? Petit guide de I'Opération Résurrection,
Chemillé-sur-Indrois 2017, 86.

®  Hohn: Gott, 71.



2 Forschungstiiberblick 15

freiheitstheoretische Denken gute Ankniipfungspunkte fiir heutiges Denken
bietet. Dass dieses Vorhaben eine dezidiert praktische Ausrichtung hat,
verdankt sich der Vorgabe von Thomas Prépper, wenn er zu Beginn seiner
Dissertation schreibt: ,,Die Hauptabsicht dieser Arbeit ist also systematisch und
praktisch: auf ein zusammenhingendes Verstehen des christlichen Heilsglau-
bens gerichtet und an seiner menschlichen Relevanz interessiert.“' In diesem
Sinne soll die Hoffnung des Individuums durchdacht und auch deren Relevanz
fiir sterbende Menschen einsichtig gemacht werden.

2 Forschungsiiberblick

Die vorliegende Dissertation tiber eschatologische Fragestellungen ist nicht die
erste, die sich dem Thema widmet, wenn auch bei anderen Entwiirfen ein Bezug
zur Praxis von Sterbebegleitung nicht im Vordergrund steht. Zur Erhaltung
eines kurzen Uberblicks iiber die Genese der Eschatologie mit ihren
Neuaufbriichen vor allem im 19. und 20. Jahrhundert, soll auf die Monographie

von Georg Essen ,,Geschichtstheologie und Eschatologie in der Moderne*” ver-
wiesen werden. Diese bietet eine detaillierte Rekonstruktion der eschatologi-
schen Problemgeschichte unter Beriicksichtigung der Bezogenheit von
Eschatologie und Geschichtstheologie in der Neuzeit. Jene Autoren, die mit Blick
auf die Zielsetzung ebenfalls Aufmerksamkeit verdienen, jedoch nicht von Essen
beriicksichtigt werden (konnten), sollen im Rahmen der folgenden Ausfithrun-
gen vorgestellt werden, so dass mit Hilfe der gingigen und aktuellen Literatur

der bisherige Forschungsstand in aller Kiirze dargelegt werden kann.’

2.1 Auferstehungshoffnung nach Matthias Reményi

Matthias Reményi (geboren 1971) publizierte seine umfassende wissenschaft-
liche Untersuchung zur Personaleschatologie mit dem Titel ,Auferstehung

Prépper, Thomas: Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie,
Miinchen *1991, 16.

Literaturangabe zum Werk: Essen, Georg: Geschichtstheologie und Eschatologie in der
Moderne. Eine Grundlegung (Lehr- und Studienbiicher zur Theologie 6), Berlin - Miinster
2016.

Ein wesentlich kiirzerer Uberblick {iber die Geschichte der Eschatologie in der Verbin-
dung zur Christologie bietet der folgende Artikel: Dahlke, Benjamin: Die christologische
Grundlegung eschatologischer Aussagen, in: Cath(M) 71 (2017), 290-305.

Hierbei handelt es sich um deutschsprachige Literatur, die nach Erscheinungsdatum
geordnet ist.



16 Thematische Hinfithrung

denken. Anwege, Grenzen und Modelle personaleschatologischer Theorie-

bildung** als Habilitationsschrift. Das Werk gibt zunichst einen ausfiihrlichen

Uberblick iiber die biblische und historische Genese sowie iiber die aktuelle
Debattenlage zur Personaleschatologie mit den thematischen Schwerpunkten
, Leib-Seele-Problem* und ,Hoffnung auf leibliche Auferstehung“é. Der Wiirz-
burger Theologe Reményi untersucht verschiedene personaleschatologische
Modelle auf ihr Problemldsungspotential hin, Nach Reményi verdichten sich im
Tod die Grenzen des Lebens und des Denkens.” Der Tod sei ,existentiell wie

intellektuell nicht auf den Begriff zu bringen“® und ein Nachdenken iiber die
Thematik des Todes und des Sterbens kénne notwendigerweise niemals aus der
Beobachter-, sondern immer nur aus der Betroffenenperspektive erfolgen’,
denn die

schonungslose Hirte des Todes - des eigenen und mehr noch des geliebten Anderen
- zeigt sich nicht am abstrakten Phinomen der Sterblichkeit, sondern an diesem
objektiven Punkt in der Linearitit der Zeit, der uns unbekannt ist und dem wir
ohnmichtig ausgeliefert sind.”

Nach Reményi soll diese Machtlosigkeit bzw. das Ausgeliefertsein gegeniiber

dem Tod jedoch in ,,die Macht der bewussten Lebensgestaltung verwandelt

werden.“'" Abschiednehmen vom eigenen Selbst und der Welt kénne nimlich

bereits im Leben im Sinne einer ars moriendi eingeiibt werden. Auf diese Weise
werde der Mensch dazu befihigt, in Distanz zur Welt zu treten und sich selbst zu
relativieren, was wiederum zu mehr Gelassenheit und Lebensfreude beitrage.

Fiir Reményi gehen ars moriendi und ars vivendi ergo Hand in Hand'?: , Abschied-

lichkeit und Lebenslust schlieRen sich nicht aus.“*> Er betont, dass die uralte

Tradition der ars moriendi nie an Aktualitdt eingebiiRt habe und gerade heute ihr

Reményi, Matthias: Auferstehung denken. Anwege, Grenzen und Modelle personaleschato-
logischer Theoriebildung, Freiburg im Breisgau 2016. Georg Essen geht in seiner Mono-
graphie auf Reményis eschatologische Analysen ein, indem er sich auf den folgenden
Beitrag bezieht: Reményi, Matthias: Hermeneutik der Hoffnung. Replik auf Franz Gruber,
in: Arens, Edmund (Hg.): Zeit denken. Eschatologie im interdisziplindren Diskurs, Freiburg
2010, 58-77. Da die ebenfalls 2016 erschienene Monographie , Auferstehung denken*
jedoch noch keine Berticksichtigung von Essen finden konnte, soll nun auf diese einge-
gangen werden.

> Reményi: Auferstehung, 545.

®  Ebd.

7 Vgl. ebd., 122.

®  Ebd.

° Vgl ebd, 138.

1 Ebd.

' Ebd., 141.

2 vgl. ebd., 140-143.

¥ Ebd., 143.



2 Forschungstiiberblick 17

«l4

ngesellschafts- und ideologiekritisches Potential“™® im Dienste der Freiheit

entfalten kénne:
Wer solchermaRen angesichts des sicheren Endes das Leben als Ganzes in den Blick
zu nehmen versucht, der sichert sich nicht nur persénliche Freirdume, sondern wird

auch weniger anfillig gegeniiber den diversen Vereinnahmungsversuchen
gesellschaftlicher Systeme sein, die ganze Person in Beschlag zu nehmen."”

Hinsichtlich des Denkmodells der Auferstehungsleiblichkeit bezieht sich
Reményi auf Durandus, der bereits im 14. Jahrhundert den Hylemorphismus
eines Thomas von Aquin personaleschatologisch weitergedacht habe.'® Reményi
baut diesen eschatologischen Entwurf aus, indem er den Gedanken der
formellen Leibesidentitit mit Hilfe des modernen, dsthetischen Gestaltbegriffs
zu reformulieren versucht'” und mit dem ,Soma-Begriff als ganzmensch-
liche[m] Identitdtsmarker, der zugleich Tréger der eschatologischen Verwand-
lung werden wird“'®, in Zusammenhang bringt. Leibliche Auferstehung
bedeutet nach Reményi die Rettung des ganzen Menschen, nicht nur eines Teils
von ithm, wie der Seele. Das Individuum in seiner einmaligen Gewordenheit, sein
welthafter Bezug, sein Verwobensein in ein Netz von Beziehungen zu anderen
werde in und durch Gott Vollendung finden." An dieser Stelle manifestiert sich
die Ernsthaftigkeit des diesseitigen Lebens, denn der Tod bedeutet nach
Reményi das Ende des Pilgerstandes und der menschlich-irdischen Freiheits-
geschichte.” Diese Freiheit finde ihre ,[t]heonome Finalitit“*' in der Gottes-
schau.

Am Ende seines Werkes nimmt Reményi Bezug auf das transzendentale
Freiheitsdenken Thomas Préppers, das eine Vereinbarung zwischen ,,eschatolo-
gischer Freiheit und absoluter Siindlosigkeit“*” erlaube. Durch die von Gott
geschenkte Freiheit werde ndmlich eine Zusammenfithrung der Autonomie des

Menschen und dessen Hingeordnetsein auf Gott erméglicht.”’

" Ebd., 144.
 Ebd.

% Vgl. ebd., 409-425.
Y7 Vgl ebd., 618-621.
®*  Ebd., 622.

¥ Vgl ebd., 613-634.
*  vgl. ebd., 725-739.
* Ebd., 743.

2 Ebd., 746.

# Vgl ebd., 746-749.



18 Thematische Hinfithrung

2.2 Klaus Vechtel: ,,Eschatologie und Freiheit*“*

Die Untersuchung zur Frage des Stellenwertes der menschlichen Freiheit im

postmortalen Vollendungsgeschehen” wurde von Klaus Vechtel (geboren 1963)
in Form einer Habilitationsschrift vorgelegt. Sie nimmt Bezug auf die
eschatologischen Entwiirfe von Karl Rahner und Hans Urs von Balthasar, die die
Eschatologie des 20. Jahrhunderts wesentlich beeinflusst haben. Beide Entwiirfe
werden von Vechtel mit Blick auf die Frage nach der postmortalen Vollendung
analysiert und in Beziehung gesetzt.

Vechtel prizisiert die Ansdtze von Karl Rahner und von Hans Urs von
Balthasar mit Blick auf die Eschatologie wie folgt: Er betont zunichst, dass Karl
Rahner die Frage nach der Relevanz von Freiheit im Eschaton aus der
transzendentaltheologischen Perspektive stelle:

Gottes gnadenhafte Selbstmitteilung und auch sein eschatologisches Heilshandeln
miissen den Menschen als transzendentales Subjekt betreffen, das heiflt als Wesen,
das sich im Innersten seines Subjekt- und Freiheitsvollzuges auf eine endgiiltige
Zukunft hin entwirft.”

Fiir Rahner stamme das Wissen um eine eschatologische Zukunft aus einer
~gegenwirtigen, christologisch bestimmten Heilssituation.“”” Eschatologie sei
nimlich immer im Kontext von Anthropologie und Christologie zu sehen. Mit
dem Tod als Ende des Pilgerstandes erlange das menschliche Verhiltnis zu Gott
Endgiiltigkeit, wodurch es nach Rahner nicht mehr mdglich sei, postmortal
Verdienste mit Blick auf die Gottesbeziehung zu erwerben. Rahner entwerfe eine
Theologie des Todes, die davon ausgehe, dass das menschliche Leben durch den
Tod, der die menschliche Freiheitsgeschichte beende und endgiiltig mache,
bestimmt werde.”® Eine postmortale Existenz sei dabei keinesfalls als nahtlose
Fortsetzung des irdischen Lebens anzusehen. Sie sei nur relational, also in und
durch Gott erfahrbar. Auch wenn Rahner die Moglichkeit einer eschatologischen

Umkehr grundsitzlich ablehne, bedeute dies nicht, dass er ,jeder Form der
Weiterentwicklung nach dem Tod eine Absage*”’ erteile. Vollendung kénne sich
fiir Rahner so gestalten, dass der Mensch die in seiner Lebenszeit nicht

realisierten freiheitlichen Vollziige vor Gott einholen und so Anteil an der

Vechtel, Klaus: Eschatologie und Freiheit. Zu der Frage der postmortalen Vollendung in der
Theologie Karl Rahners und Hans Urs von Balthasars (IThS 89), Innsbruck 2014.
»  Vgl. Vechtel: Eschatologie.

2 Ebd., 264.
z Ebd., 265.
= Vgl ebd.

»  Ebd.



2 Forschungstiiberblick 19

Gottesliebe haben koénne. Das ,,Ausreifen der menschlichen Grundentschei-

“* yollziehe sich dabei als Liuterungsgeschehen im Fegfeuer. Die Vollen-

«31

dung

dung sei ,als eine Transformation menschlicher Freiheit“” zu denken. In den
Grundakten von Liebe und Hoffnung manifestiere sich primir die freie Selbst-
verfugung des menschlichen Subjektes. So konne der Mensch nur von Gott selbst

verwandelt werden. Der Mensch miisse diesem Geschehen allerdings zustim-

«32

men. In diesem Kontext unterscheide Rahner ,Endgiiltigkeit“”* und ,,Vollen-

dung*®: ,Wihrend die Vorstellung einer Endgiiltigkeit der Freiheitsgeschichte

im Tod primir vom Selbstvollzug des Subjekts her zu verstehen ist, unterstreicht

der Begriff der Vollendung das Handeln Gottes am Menschen.*’

In Anbetracht der von Rahner gesetzten metaphysischen Bedingungen,
wozu das Verstindnis der menschlichen Freiheit in Beziehung zu einem
transzendenten Grund und die gnadentheologische Grundoption des iibernatiir-
lichen Existentials gehorten, ist — so Vechtel - von dem Freiheitstheologen
Thomas Propper kritisch hinterfragt worden, ob eine wirklich offene Geschichte
zwischen gottlicher und menschlicher Freiheit von seinem Ansatz her
tiberhaupt méglich sei bzw. Rahner nicht vielmehr einem gnadentheologischen
Identitdtsdenken unterliege. Mit Blick auf diese kritische Riickfrage sei zu
beachten, dass Rahner das Potential der menschlichen Freiheit als eine
geschopflich-endliche Freiheit interpretiere, die der Mensch zum Guten oder
zum Unguten nutzen kdnne, da er Gottes Liebesangebot im Zuge seiner Freiheit
ja auch ausschlagen kénne. Folglich lehne Gott nicht den Menschen ab, sondern
der Mensch missbillige sich selbst. Gott bleibe seinem Heilswillen und seiner
Liebe zum Menschen dagegen auch trotz dessen méglicher Ablehnung treu.*

Der Stellenwert der menschlichen Freiheit im postmortalen Vollendungs-
geschehen werde bei von Balthasar aus der Perspektive einer theodramatischen
Konzeption von Theologie gesehen. Nach diesem Ansatz ,impliziert die
Offenbarung ein dramatisches Geschehen zwischen géttlicher und menschlicher

Freiheit, das seine entscheidende Zustimmung in der Frage nach dem Ausgang

des Dramas erhilt.“’® Dabei stelle sich die Frage, wie der universale géttliche

Heilswille mit der von Gott unbedingt geachteten Freiheit des Menschen zu
vereinen sei.

Eine auf Jesus Christus konzentrierte Lehre von den letzten Dingen habe
durch von Balthasar das Tor zu einer neuen, personalisierten Sichtweise der

*  Ebd.
3 Ebd.
2 Ebd., 266.
3 Ebd.
 Ebd.

% Vgl ebd., 264-268.
% Ebd., 268.



20 Thematische Hinfithrung

Eschatologie gedffnet. Eschatologische Realitdten wie Fegfeuer, Gericht, Himmel
und Hoélle seien namlich ,,als Momente der eschatologischen Begegnung des
Menschen mit Gott in Jesus Christus zu verstehen.“”” Der Ubergang von der
durch den Tod des menschlichen Individuums endgiiltig gewordenen Freiheits-
geschichte bis zu ihrer Vollendung sei bei von Balthasar in erster Linie im
Kontext von Gericht und Lauterungsgeschehen zu sehen. Vor allem die Lehre
vom Gericht kdnne dabei ,,als intersubjektives Geschehen zwischen géttlicher

und menschlicher Freiheit gedeutet werden“*®, in dem , der personale Begeg-

nungscharakter des Gerichts betont wird.“”® Das Gericht basiere auf der
Anerkennung Jesu als des gerichteten Richters. Das menschliche Subjekt konne
im Gerichtsgeschehen zu seiner Lebenswahrheit Stellung beziehen und diese
annehmen oder verwerfen. In Verbindung damit stehe auch die Entscheidung,
sich auf eine Liuterung einzulassen oder sie abzulehnen, womit eine Offenheit
der Geschichte impliziert werde. Von Balthasars Deutung des descensus Christi
kénne in diesem Zusammenhang allerdings als der in der neueren Eschatologie

»am weitesten gehende Beitrag fiir eine Begriindung der Hoffnung auf das Heil

aller Menschen** angesehen werden, da zu hoffen sei, dass sich der Siinder der

entgegenkommenden Liebe Gottes letztlich doch hingebe.

Von Balthasar verstehe die Ewigkeit Gottes als ,,eigene, in den trinitarischen
Relationen grundgelegte Uber-Zeit, die eine eigene Lebendigkeit und Bewegt-
heit einschlieft, ohne dabei ein zeitliches Werden zu irnplizieren.“41 Auch wenn
fragmentiertes irdisches Leben dort vollendet werden konne, werde der
geschichtlichen Existenz keine Nachgeschichte eingerdumt. Die menschliche
Freiheit werde dhnlich wie bei Rahner trotz der Mdglichkeit ihrer Selbstver-
schlieRung respektiert, allerdings werde die Allgemeingtltigkeit der géttlichen
Liebe nicht in Frage gestellt. Eine Kontinuitit der Stinde im Siinder sei zwar
denkbar, dem stehe jedoch deren Begrenzung durch den descensus und eine
gnadentheologische Christusanalogie entgegen. Die Mdglichkeiten der
Realisierung einer menschlich-endlichen Freiheit in Gott werde durch von
Balthasar ,im Kontext seiner personal-dialogischen Vermittlung von
Subjektivitit und freiem Selbstbesitz“** fortgefiihrt. Menschliche Freiheit kénne

ndmlich erst in der Begegnung mit anderer Freiheit zu sich selbst kommen,

weshalb ihr der ,,Charakter des Seindiirfens und Verdanktseins“® zuteilwerde.

Hieraus ergebe sich die Notwendigkeit sowohl der Anerkenntnis anderer

¥ Ebd.
*  Ebd.
*  Ebd.
“©  Ebd., 268f.
1 Ebd., 269.
“ Ebd., 269f.

Ebd,, 270.





