
Hugo Höllenreiner ist das, was man ein „Münchner Kindl“ nennt. Er wurde
im Stadtteil Giesing geboren. Sigi Sommer („Und keiner weint mir nach“) hat
seine eigene Kindheit in diesem Viertel wehmütig melancholisch beschrieben.
Hugo Höllenreiner verbrachte seine Kindheit bis zum Alter von neun Jahren
in Giesing. Das klingt nach einer vielleicht kargen, aber auch beschaulichen
und vergnügten Kindheit. Wie es so schön bei Eugen Roth heißt: „Vom Ernst
des Lebens halb verschont, ist der schon, der in München wohnt“. So ist das
Selbstbild dieser Stadt schon seit Generationen.
In Wahrheit hat Hugo Höllenreiner schon in seiner Kindheit die Hölle

erlebt: Ausgrenzung, Diskriminierung, Hohn, Spott und Feindseligkeiten, weil
er das Kind einer Sinti-Familie war – und am 13. März 1943, als er neun Jahre
alt war, wurde er mit seiner gesamten Familie in Giesing verhaftet, ver-
schleppt, zunächst nach Auschwitz deportiert, später nach Ravensbrück,
Mauthausen und Bergen-Belsen verlegt. Was er erlebt und erlitten hat und
jahrzehntelang nicht erzählen konnte, ist so schrecklich, dass es kaum
auszuhalten ist. Auch wenn man schon viele Bücher über den SS-Staat und
seine Todeslager, über die Brutalität der Mordmaschinerie und die Bestialität
der Schergen gelesen hat, würgt es einen, wenn er berichtet, was ihm und
seinem Bruder beim KZ-Arzt Dr. Mengele widerfuhr. Dass ein Mensch mit
diesem Schicksal überhaupt wieder Worte findet, um das erlittene Unrecht zu
schildern, und dass er darüber hinaus sogar die Kraft und Bereitschaft hat, die
Hand zur Versöhnung zu reichen, grenzt für mich an ein Wunder.
Hugo Höllenreiner hat die Leiden in den Konzentrationslagern überlebt wie

seine Eltern und 5 Geschwister, anders als 36 Familienmitglieder, doch er blieb
seelisch verletzt durch die Angst, durch die Misshandlungen, durch die
Schmerzen, durch die miterlebten Mordtaten, durch das totale Ausgeliefert-
sein, durch das grenzenlose Unrecht. Er ist einer der letzten Zeitzeugen, der
aus der Sicht der Opfer nationalsozialistisches Unrecht schildern und das bis
auf den heutigen Tag häufig verdrängte Kapitel der Ermordung von Sinti und
Roma nüchtern und ergreifend vor Augen führen kann.

München stellt sich seiner
schwierigen Vergangenheit

Christian Ude

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1 8 Christian Ude

Im Frühjahr 1945 konnte er mit seiner Familie – wie man so sagt – „zu-
rückkehren“. Allerdings: Zurückgekehrt waren sie, die wenigen Überlebenden,
aber keineswegs in der Mitte der Gesellschaft angekommen. Weiterhin wurden
sie an den Rand gedrängt und ausgegrenzt; ihre Geschichten wollte keiner hören
– und sie schwiegen, oft auch aus Sprachlosigkeit angesichts des erlittenen
Grauens. Umso mehr sind die Stadt München und ihre Bürgergesellschaft Hugo
Höllenreiner zu Dank verpflichtet – zu Dank dafür, dass er vor nunmehr 20
Jahren als einer der ersten aus seiner Volksgruppe das Schweigen gebrochen und
seine Stimme erhoben hat. So war er ganzmaßgeblich am Zustandekommen der
ersten Münchner Ausstellung zu diesem Thema beteiligt. Es ist mir unvergess-
lich, wie er bei der Eröffnung dieser Ausstellung mit kräftiger sonorer Stimme,
um Nüchternheit bemüht, aber doch angegriffen von den Schrecken der
Erinnerung, deutlich werden ließ, was Menschen Menschen antun können.
Seitdem ist seinemahnende Stimme nichtmehr verstummt, und es ist wohl nicht
übertrieben zu sagen: Durch sein vielfältiges Engagement hat er dem Leiden
seines Volkes einen Namen und ein Gesicht gegeben.

1 Münchner Verfolgungsgeschichte

Auch in München hat es viel zu lange gedauert, bis die Stadt sich der Geschichte
der Ausgrenzung, Entrechtung und planmäßigen Vernichtung der Sinti und
Roma gestellt und der Münchner Opfer gedacht hat.
Dabei hat gerade München als Zentrum der antiziganistischen wie auch der

antisemitischenVerfolgung eine ganz besonders unrühmliche Rolle gespielt, und
derNährboden dafürwurde bereits lange vor 1933 geschaffen. Das begann schon
mit der Errichtung der „Ordnungszelle“ Bayern nach der blutigen Niederschla-
gung der Münchner Räterepublik, als die Stadt zum Sammelbecken für
Antidemokraten, fanatische Rassisten und Rechtsextremisten wurde. Nach der
nationalsozialistischen Machtübernahme aber waren in der damaligen „Haupt-
stadt der Bewegung“ sämtliche Dämme gebrochen. Noch 1933 begannen der
Reichsführer-SS, Heinrich Himmler, und der Leiter der bayerischen politischen
Polizei, Reinhard Heydrich, in München mit dem Aufbau eines polizeilichen
Überwachungs- und Verfolgungsapparates zur Jagd aufdie Juden, die Sinti und
Roma und alle, die nach der NS-Ideologie nicht in die nationalsozialistische
Gesellschaft passten. Ebenfalls 1933 wurde vor den Toren Münchens in einer
stillgelegtenMunitionsfabrik bei Dachau das erste Konzentrationslager errichtet.
Auch Sinti undRomawurden dorthin verschleppt, wo sie – nicht anders als später
in Auschwitz und den weiteren Vernichtungslagern – von den Lagerärzten für
qualvolle pseudo-medizinische Experimente missbraucht oder unter unmensch-

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



München stel lt sich seiner schwierigen Vergangenheit 1 9

lichen Bedingungen zur Zwangsarbeit eingesetzt wurden. Mit größter
Eilfertigkeit wurde in München auch von dem allumfassenden Instrumentari-
um der AusgrenzungGebrauch gemacht, das die Nürnberger Rasse-Gesetze von
1935 den Behörden an die Hand gaben. Auch für die Sinti und Roma bedeutete
dies den Übergang von den bis dahin üblichen Schikanen zur offen rassistischen
Verfolgung. Es folgte die Totalerfassung durch eine „rassebiologische
Untersuchung“. Es folgten reichsweite Verhaftungswellen. Und es folgte schließ-
lich die Anordnung Himmlers vom 16. Dezember 1942, alle bis dahin noch im
Reichsgebiet verbliebenen Sinti und Roma nach Auschwitz zu deportieren. Drei
Monate später meldete München Vollzug: Wie oben schon erwähnt, wurden am
13. März 1943 141 Münchner Sinti und Roma, vom Baby bis zum Greis, in
Viehwaggons gepfercht und ins Vernichtungslager Auschwitz-Birkenau
deportiert. Die meisten von ihnen kamen ums Leben, ermordet in den
Gaskammern, verhungert oder elend zugrunde gegangen an den unmensch-
lichen Lebensbedingungen.
Davongekommen sind nur wenige; sie blieben und bleiben für immer

gezeichnet, an Körper und Seele.
Während der gesamten Verfolgungszeit fehlte – ähnlich wie bei den jüdischen

Mitbürgerinnen und Mitbürgern – der große öffentliche Protest aus der Mitte
derGesellschaft heraus. Das eiskalte Kalkül der Täter ging auf: Widerstand gegen
die fortschreitendeRadikalisierungder nationalsozialistischenVerfolgungs- und
Vernichtungspolitik blieb auf rühmliche Ausnahmen beschränkt. Die Elimi-
nierung der Sinti und Roma wie der Juden bis hin zu ihrer physischen Vernich-
tung konnte ungehindert ihren Laufnehmen.

2 Nach dem Völkermord: neue Diskriminierung,
alte Ressentiments

23 000 Sinti und Roma aus fast allen europäischen Staaten wurden nach
Himmlers Erlass nach Auschwitz deportiert. Insgesamt fielen dem nationalso-
zialistischen Völkermord eine halbe Million Sinti und Roma zum Opfer. Sie alle
wurden allein aufgrund ihrer Abstammung ermordet, als Angehörige einer
Minderheit, denen – ebenso wie den Juden – von selbsternannten „Herren-
menschen“ das Lebensrecht abgesprochen wurde.
Inzwischen wird der Holocaust an den Sinti und Roma nicht mehr verdrängt,

sondern ist endlich ins öffentliche Bewusstsein gerückt. Dass dies erst Jahrzehnte
nach dem begangenen Unrecht geschah, ist und bleibt allerdings beschämend
genug. Mehr als beschämend war aber auch der Umgang mit den Überlebenden

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



20 Christian Ude

in der Nachkriegszeit. Das begann mit dem Widerwillen, mit dem sich Städte
und Kommunen gegen deren Rückkehr und Integration sperrten.
Erst der beharrlichen Arbeit der Bürgerrechtsbewegung der Sinti und Roma

ist es zu verdanken, dass lange Versäumtes endlich nachgeholt wurde. Die
offizielle Anerkennung des Völkermords an den Sinti und Roma durch die
Bundesregierung im Jahr 1982 war hier ein erster entscheidender Schritt. Ein
weiterer folgte 1995 mit dem europäischen „Rahmenübereinkommen zum
Schutz nationaler Minderheiten“, in das ausdrücklich auch die 70 000 deutschen
Sinti und Roma aufgenommen wurden. Gerade nach den traumatischen
Erfahrungen im „Dritten Reich“, das den Sinti und Roma ihr jahrhundertealtes
Heimatrecht absprach, kommt dieser formellen Anerkennung als autochthone
nationale Minderheit mehr als nur eine symbolische Bedeutung zu. Sie zeigt,
dass die Sinti und Roma endlich wieder als das wahrgenommen und anerkannt
werden, was sie bis zur Ausgrenzungs- und Vernichtungspolitik der National-
sozialisten immer waren: ein integraler Bestandteil der deutschen Gesellschaft.

3 Münchner Umdenken

Das soll nicht heißen, dass die Zerrbilder und Stereotype der NS-Propaganda
vollständig aus den Köpfen verschwunden wären. Wie mühsam es ist, die
Normalität des Zusammenlebens wiederherzustellen, die nach 1933
systematisch zerstört worden ist, haben wir ja gerade auch in München erlebt,
als die Stadt vor Jahren daran ging, an der Hilsbacher Straße in Freimann eine
Wohnanlage für Münchner Sinti-Familien zu errichten. Auch da wurden die
altbekannten Ängste und Bedenken laut. Die Bürgerversammlung, bei der die
Nachbarschaft über dieses Projekt berät, gehört wegen der lautstarken
Ressentiments zu meinen deprimierendsten Erfahrungen als Versammlungslei-
ter, wegen des couragierten Auftretens von Nachbarsfrauen und Bezirksaus-
schussmitgliedern, die aus der Geschichte gelernt hatten, aber gleichzeitig auch
zu den erfreulichsten. Inzwischen ist diese Anlage längst bezogen, und das
Zusammenleben mit den Anwohnern funktioniert völlig problemlos.
Dabei ist die Wohnanlage an der Hilsbacher Straße nicht das einzige

Beispiel, das zeigt, dass die Stadt im Umgang mit den Sinti und Roma
gründlich umgelernt hat: Das zeigt auch die Münchner Erinnerungsarbeit, die
endlich auch die Sinti und Roma als Opfergruppe der NS-Verbrechen
wahrnimmt und würdigt; das zeigt die Gedenkplatte für die ermordeten
Münchner Sinti und Roma, die ich 1995 gemeinsam mit Romani Rose am
Platz der Opfer des Nationalsozialismus angebracht habe; das hat auch die

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



München stel lt sich seiner schwierigen Vergangenheit 21

Ausstellung über „Die Verfolgung der Sinti und Roma in München 1933 –
1945“ gezeigt, die 1993 im Münchner Rathaus stattgefunden hat, und zu der
auch eine umfangreiche Dokumentation herausgegeben wurde; oder die
mobile Ausstellung „Der nationalsozialistische Völkermord an den Sinti und
Roma“, die 2004 nach München kam und in den Kunstarkaden des städtischen
Kulturreferats präsentiert worden ist.
Damit wird deutlich, dass die vertiefte Auseinandersetzung mit den

Verbrechen des „Dritten Reichs“ und der NS-Vergangenheit Münchens in den
letzten 20 Jahren zu einem zentralen Thema der Münchner Politik und Kultur
geworden ist. Viele Münchner Akzente, die mittlerweile auch weit über die
Stadtgrenzen hinaus Beachtung und Anerkennung fanden, sind in dieser Zeit
imitiert worden.
Klar ist aber auch, dass Erinnerungsarbeit nicht allein rückwärts gewandt sein

soll, sondern Beiträge zur Bekämpfung des rechtsextremen Ungeists in der
Gegenwart liefern muss.
Ein Meilenstein ist hier das NS-Dokumentationszentrum, das die Stadt

gemeinsam mit dem Freistaat Bayern und dem Bund errichtet und das voraus-
sichtlich Ende 2014 eröffnet wird, auf dem historisch kontaminierten Gelände
des ehemaligen „Braunen Hauses“ und in unmittelbarer Nachbarschaft zu einer
ganzen Reihe von zentralen Orten der Münchner NS-Topographie, angefangen
beim sog. „Führerbau“, wo einst das unheilvolle „Münchner Abkommen“
unterzeichnet wurde und sich heute die Musikhochschule befindet, über das
Verwaltungszentrum der NSDAP, das heutige Haus der Kulturinstitute, bis hin
zu den Überresten der sog. „Ehrentempel“ und zum Königsplatz als Schau-
plätzen der nationalsozialistischen Selbstinszenierung, und bis hin auch zum
ehemaligen Hauptquartier der Gestapo im 1944 zerstörten Wittelsbacher Palais.
Dieser Ansammlung von Täterorten stand und steht bislang als zentraler

Gedenkort für alle Opfergruppen nur der Platz der Opfer des Nationalsozialis-
mus gegenüber, dessen Neugestaltung inzwischen nahezu abgeschlossen ist.
Mit dem NS-Dokumentationszentrum aber bekommt München mehr als

einen Erinnerungsort, nämlich einen historisch-politischen Lernort, dessen
wissenschaftlicher, pädagogischer und gesellschaftspolitischer Auftrag es ist,
sich mit den Ursachen des Nationalsozialismus auseinanderzusetzen und mit
der besonderen Rolle Münchens als Stadt, in der die NS-Bewegung ihren
Anfang nahm; mit der Frage, wie es dazu kommen konnte – und warum
gerade in München; was hier im Vorfeld und während der NS-Zeit geschah;
und wie die Stadtgesellschaft und die Politik hier nach 1945 mit der NS-
Vergangenheit umgingen; auch mit der Rehabilitation und Integration der
ehemaligen NS-Eliten in der Nachkriegsgesellschaft; aber auch mit dem
Widerstand, der sich auch und gerade in München gegen das NS-Regime

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



22 Christian Ude

formiert hatte. Dort werden auch die Verfolgungsgeschichte der Sinti und
Roma und ihr Schicksal nach 1945 endlich angemessen Berücksichtigung
finden.
Damit sind wir wieder beim Ausgangspunkt angekommen: Unter dem Titel

„Weil wir Sinti sind ...“ wird dort in einem eigenen Seminarkonzept zum The-
menfeld „Münchner Zeitgeschichten – Kindheit und Jugend im National-
sozialismus“ verbunden mit einem Audio-Guide der Geschichte der Familien
Höllenreiner gedacht. Dabei werden – ganz im Sinne des Bildungsauftrages –
auch die Brücken in die Gegenwart geschlagen.
So wird ein unverzichtbarer Beitrag für ein erfolgreiches Vorgehen und eine

wirksame Prävention gegen Antisemitismus, Antiziganismus und jedwede Hetz-
propaganda gegen Minderheiten, gegen Rassismus und rechte Gewalt geleistet.
Aufklärung im besten Sinne wird hier zu einem wesentlichen Baustein einer
demokratischen Gesellschaft.
Ohne Hugo Höllenreiner und sein Zeugnis würde in der Erinnerungs-

geschichte der Stadt München eine wesentliche Leerstelle bleiben. Und so ist es
nicht zuletzt Menschen wie ihm zu verdanken, dass München eine Stadt der
Toleranz und Weltoffenheit, eine Stadt des friedlichen und solidarischen, inter-
kulturellen und interreligiösen Miteinanders geworden ist – und so soll es
bleiben.

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



9. September 2013

Lieber Hugo,
nun sind wir beide 80 Jahre alt. Kennengelernt haben wir uns vor einigen

Jahrzehnten in Dachau bei unseren Zeitzeugengesprächen.
Wir haben vieles gemeinsam, z.   B. unsere Kindheit in München: Du in Deiner

Sintifamilie, ich als Kind einer jüdischen Mutter. Wir beide, Münchner Kinder,
haben sehr früh Ausgrenzung erlebt. Wir hatten keine oder nur wenig Freunde.
Wir – deutsche Staatsbürger – gehörten zu den Minderheiten, denen das

faschistische Regime das Lebensrecht in der deutschen „Volksgemeinschaft“
abgesprochen hat.
Wir haben das Ausmaß der Verfolgung durch die Nazis unterschiedlich erlebt.

Dadurch, dass mein, unser Vater (ich hatte noch den Bruder Werner und die
Schwester Ruth) kein Jude war und sich, trotz massiven Drucks durch die
Gestapo, nicht scheiden ließ, war ich zwar in Ghettos, wie München-
Milbertshofen und später in Theresienstadt. Du aber warst in Auschwitz und
wurdest von Mengele gefoltert.
Bei aller gemeinsam erlebten Verfolgung – doch ein großer Unterschied.
Gemeinsam waren wir jedoch betroffen von der Ausrottungspolitik des NS-

Regimes, dessen Ziel es war, uns Sinti, Roma und Juden nicht nur die Rechte in
der Gesellschaft zu nehmen, sondern das Leben überhaupt.
Dass wir überlebt haben, liegt daran, dass die deutsche Wehrmacht ihren

furchtbaren Vernichtungskrieg im Osten, besonders gegen die Sowjetunion,
verloren hat.
Befreit kamen wir beide in ein neues Leben, in die alte Heimat (zurück). Ich

mit meiner Mutter und meinen Geschwistern nach München zu unserem Vater,
der uns erwartet hat. Und Du, hat Dich jemand erwartet? Hören hier unsere
Gemeinsamkeiten auf?
Ich glaube nicht. Für uns beide, unsere Familien, war das neue Leben sehr

schwer. Die Last des faschistischen Terrors wirkte weiter: Unsere Familien waren
zerstört, Tanten und Onkel, Verwandte und Freunde ermordet – nicht mehr da!

Brief an meinen Freund Hugo

Ernst Grube

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



24 Ernst Grube

Das Leben geprägt von der Erinnerung und von der Trauer. Je älter ich werde,
umso tiefer sitzt das „Verlorene“ – spüre ich das Unfassbare, das „Fehlen“ einer
glücklichen Kindheit. Ich weiß, Dir geht es nicht anders.
Dazu kam die bittere soziale Not. Diese war sicher bei uns beiden unterschied-

lich.
Aber sie beherrschte lange unser Leben. KeineArbeit undkeinGeld. Seit vielen

Jahren das erste Mal wieder eine Schule.
Bei mir, bei uns, waren es die politischen Freunde, Kommunisten,

Gewerkschafter, die uns über diese Zeit hinweg geholfen haben.
Wie war es bei Dir?
Wie ging es in Deiner Familie? Gab es eine Wohnung, gab es Unterstützung

durch Freunde? Gab es Arbeit und Brot? Und vor allem – wie bist Du, wie seid
Ihr als Sinti mit dem nach wie vor vorhandenen Rassismus der Nazis in der
Bevölkerung und im Staat umgegangen?
In der Schule wurde ich immer wieder mal als Jude beschimpft. Aber ich

konnte mich wehren und es hat nach einiger Zeit aufgehört. Aber bei Dir?
Unter den derzeit vorhandenen rassistischen Diskriminierungen ist die gegen

Sinti und Roma die aggressivste und am tiefsten verwurzelte. Nicht nur in der
Bundesrepublik. Auch in den Nachbarländern Österreich, Tschechien, Slowakei,
Ungarn u.   a.

Die Holocaust-Überlebenden Hugo Höllenreiner, Ernst Grube, Mano Höllenreiner

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




