
Intentionen: Warum und für wen ist
dieses Buch geschrieben?

Bücher zu kultureller Vielfalt gibt es viele. Bücher zum Islam
ebenfalls. Warum dann dieses Buch? Zunächst einmal lohnt es
sich, beide Begriffe separat zu betrachten. Kulturelle Vielfalt in
der Schule ist Faktum, das indizieren steigende Zahlen zum so ge-
nannten ›Migrationshintergrund‹, ein nicht unproblematischer Be-
griff, der hier nicht diskutiert werden soll. Ich verwende die ak-
tuelle Definition des Bundesministeriums für Migration und
Flüchtlinge:

»Eine Person hat dann einen Migrationshintergrund, wenn sie selbst oder mindes-
tens ein Elternteil nicht mit deutscher Staatsangehörigkeit geboren ist« (BAMF,
2019).

9



In meiner Heimatstadt Braunschweig haben im Jahr 2017 ca. 43 %
der 0–10-Jährigen einen erweiterten Migrationshintergrund, im
Durchschnitt sind es 25 % (Stadt Braunschweig, 2017).

Kulturelle Vielfalt ist also Normalfall, nicht Problemfall und –
trotz grundsätzlich positiver Einstellung dazu – auch kein reiner
Glücksfall, sondern Aufgabe. Schule als ›Ort der unentrinnbaren
Nähe‹ trägt entscheidend dazu bei, dass Vielfalt im Hinblick auf
eine freiheitlich demokratische Gesellschaft gestaltet werden
kann.

Auch der Einfluss des Islams in Form gelebter muslimischer Re-
ligiosität ist Faktum, in Nordrhein-Westfalen beträgt der Anteil
der muslimischen Schülerinnen und Schüler im Schuljahr 2016/17
mehr als 15 %, in Hauptschulen 27 %, also deutlich mehr als in
der Gesamtbevölkerung (vgl. Ministerium für Schule und Weiter-
bildung des Landes Nordrhein-Westfalen 2017, S. 25).

Wer aufmerksam Medien und Veröffentlichungen verfolgt, kann
nachvollziehen, dass es hier Handlungsbedarf gibt. Gemeinsam mit
meinem Kollegen Benjamin Franz, der in diesem Buch einen Bei-
trag zum Salafismus verfasst hat, bilden wir Lehrerkollegien zum
Thema ›Islam und Schule‹ fort und stellen ein erhebliches Maß an
fehlender Information und Überforderung fest: Für ›religiös unmu-
sikalische‹ oder religionskritische Lehrkräfte ist es oft völlig unver-
ständlich, wenn Eltern, Kinder und Jugendliche ihre muslimische
Identität in die Schule einbringen. Das kann konstruktiv und berei-
chernd sein, aber auch problembehaftet; kurz seien hier einige
Punkte genannt: Teilnahme an Klassenfahrten, Sexualkundeunter-
richt, Schwimmunterricht, religiöse Pflichten wie Fasten und Ge-
bet, Nahrungs- und Kleidungsvorschriften, religiös begründete
Konflikte zwischen Muslimen, Christen und Nichtreligiösen, aber
auch zwischen ethnischen Gruppen. In Anlehnung an ein bekanntes
Zitat glaube ich, dass der Schulfrieden und damit der gesellschaftli-
che Frieden auch vom Religionsfrieden abhängen.

Nun versuche ich in diesem Buch, beide Dimensionen miteinan-
der zu verbinden, da bisherige Konzepte zum interkulturellen Ler-
nen islamische Religion zu wenig einbeziehen und interreligiöse

Intentionen: Warum und für wen ist dieses Buch geschrieben?

10



Dialog-Modelle oft ausschließlich auf ›Religion‹ abzielen, zu wenig
auf kulturelle und weltanschauliche Vielfalt eingehen, die sich ge-
sellschaftlich auch durch zunehmende Religionslosigkeit zeigt.

Mir ist bewusst, dass insbesondere die Auseinandersetzung mit
dem Islam auch politische Implikationen hat, national und global.
Selbstredend verurteile ich jede Form von gewalttätigem Ex-
tremismus, ob nun in Form von Islamismus oder Islamfeindlich-
keit, ich versuche, einen konstruktiven, pragmatischen Beitrag
zum Umgang mit kultureller und religiös-weltanschaulicher Viel-
falt zu leisten.

Von Hause aus Evangelische Theologin und Religionspädagogin
habe ich durch intensive Studien der Islamwissenschaften und
Kulturwissenschaften in den letzten Jahren fachliche und reflexive
Kompetenzen erworben. Durch die Beteiligung an der Qualifizie-
rung islamischer Religionslehrkräfte in Niedersachsen bin ich in-
tensiv mit gelehrter und gelebter islamischer Religion in Berüh-
rung gekommen.

Wissen, Erfahrungen und Reflexionen möchte ich Ihnen mit die-
sem Buch zur Verfügung stellen. Dazu werde ich jeweils die Kapitel
der Hauptteile ›Kulturelle Vielfalt‹ und ›Herausforderung Islam‹
mit einer persönlichen problemorientierten Perspektive einleiten,
betitelt als ›Impressionen‹. Da dies keine theoretisch-wissenschaft-
liche Abhandlung, sondern ein kompetenzorientiertes Buch mit
Handlungsanregungen sein soll, werden die nötigen Grundinforma-
tionen zunächst komprimiert und übersichtlich aufbereitet, dem
schließen sich praxisorientiert ›Diskussionen‹ an. Zur besseren
Übersicht wird auf die jeweiligen Bausteine mit dem jeweiligen
Kürzel verwiesen.

Das dritte Hauptkapitel liefert konstruktive unterrichtsrelevante
Konkretionen, anhand exemplarischer Konflikt-Fälle und anhand
des Programms ›!WIR!‹ zum Aufbau weltanschaulich-interreligiöser
Kompetenz. Deren maßgebliche Bausteine (Brille, Netzwerk, Re-
spektschranke, Deutungsrahmen, Schatzkiste, Brücke und Baustein)
werde ich anhand der theorieorientierten Ausführungen begrün-
den und in dem Praxisteil entfalten.

Intentionen: Warum und für wen ist dieses Buch geschrieben?

11



1

Dokumentationen ›Kulturelle Vielfalt‹

1.1 Reflexionen zum Kulturbegriff

Impressionen: Was ist eigentlich Kultur?

Ein Gesprächsabend an einem besonderen Ort, geradezu paradig-
matisch ›Haus der Kulturen‹ genannt, es geht darum, Menschen
mit unterschiedlichen kulturellen ›Hintergründen‹ zusammenzu-
bringen, das Motto ist: »Wir müssen reden«. Ziel ist, trotz der ver-
meintlichen Differenzen das Gemeinsame zu betonen und zu stär-
ken. Es gibt ein buntes Buffet mit ›typischen‹ Köstlichkeiten aus
unterschiedlichen Herkunftsländern. Nach einigen programmati-
schen Redebeiträgen soll ein Trainer für interkulturelle Kommuni-

12



kation über die Frage »Was ist typisch deutsch?« aufzeigen, dass
Wahrnehmungen kultureller Differenzen zumeist auf Klischees
und Stereotypen beruhen. Er startet durchaus dynamisch, es
gelingt, etliche Teilnehmende aktiv einzubeziehen. Zunächst er-
folgt spielerisch eine Dekonstruktion des ›typisch Deutschen‹. Ja,
man ist sich einig, die spontan abgerufenen Klischees zu ›typisch
deutsch‹ entsprechen weder dem Selbstbild der in Deutschland Ge-
borenen noch dem Fremdbild der außerhalb von Deutschland
Geborenen. Überhaupt, was ist dann mit denen, die über zwei Na-
tionalitätszugehörigkeiten im Sinne doppelter Staatszugehörigkeit
verfügen? Also: alles nur Stereotypen?

Aber dann geschieht Seltsames: Der Referent skizziert einige Kul-
turstandards wie ›Kollektivismus – Individualismus‹, differente Zeit-
und Raumorientierung mit ironischer Tendenz, um nachzuweisen,
dass die Anwesenden mit Migrationshintergrund mittlerweile ver-
meintlich ›deutsche‹ Standards wie ›Pünktlichkeit‹, ›Genauigkeit‹
selbst als Klischees entlarvt haben. Das Gegenteil passiert: Etliche
Teilnehmerinnen nutzen die Standards, um auf wahrgenommene
Diskrepanzen hinzuweisen, nicht ohne ausdrücklich nationale Inko-
härenzen zwischen Deutschen und Türken oder Arabern zu beto-
nen. Sie insistieren geradezu, dass es große Unterschiede gäbe, so
dass die intendierte Nivellierung von national oder ethnisch be-
gründeter kultureller Differenz gänzlich ins Leere läuft. Mehrfach
beginnen die Teilnehmenden ihre Redebeiträge mit »Ich als Tür-
kin« oder »Ihr Deutschen«, wodurch die intendierte Überwindung
eines ›Wir-Ihr-Gefälles‹ in Bezug auf Mehrheits- und Minderheits-
kultur konterkariert wird.

Diese Erfahrung hat mich nachdrücklich beeindruckt. Seit Jah-
ren setze ich mich mit Kulturalität und Interkulturalität auseinan-
der, stelle fest, dass ein normativ enger Kulturbegriff mit den Ka-
tegorien ›Einheitlichkeit nach innen‹ und ›Differenz nach außen‹
problematisch ist und von vielen mit durchaus politisch ideologi-
schen Intentionen (Vielfalt statt Einfalt) grundlegend kritisiert
und mitunter auch diskreditiert wird. Und dann bestehen Men-
schen in einer Veranstaltung zum interkulturellen Dialog geradezu

1.1 Reflexionen zum Kulturbegriff

13



darauf, sich von der vermeintlichen Mehrheitskultur abzugrenzen,
ihre eigene kulturelle Identität mit Ausweis ihrer ethnischen Her-
künfte zu konstatieren.

Wer von ›Kultur‹ spricht, sollte wissen, was er damit meint!

Wie erleben Sie kulturelle Vielfalt in Ihren Lern- und/oder Bezugs-
gruppen?
Haben Sie den Eindruck, kulturelle Unterschiede seien normal und
an der Tagesordnung, weil eben jeder Mensch unterschiedlich ist,
oder erleben Sie Verständigungsprobleme, die sich auf unterschied-
liche kulturelle Hintergründe zurückführen lassen? Sind diese in
den (unterrichtlichen) Kommunikationssituationen latent oder mit-
unter auch vordergründig spürbar? Erleben Sie, dass Schüler, Kolle-
gen oder Studierende sich mit Rückgriff auf kulturelle Differenzen
positionieren und abgrenzen oder andere abwerten oder diskrimi-
nieren?

Anhand der skizzierten Erfahrung möchte ich einigen grundle-
genden Fragen nachgehen: Was ist eigentlich Kultur und wie sehr
prägt sie den Menschen, in seiner Individualität, aber auch im
Hinblick auf seine Nationalität oder Ethnizität? Gibt es klar defi-
nierte Grenzen zwischen unterschiedlichen Kulturen, ja vielleicht
eindeutig begrenzte Kulturkreise, innerhalb deren die Mitglieder
ähnliche Merkmale und Eigenschaften oder Wertorientierungen
teilen? Wie und wodurch werden Individuen durch ihre kulturel-
len ›Wurzeln‹ geprägt und inwiefern prägen sie selbst ihre kultu-
rellen Umgebungen? Wie veränderungsresistent oder variabel sind
Kulturen?

1 Dokumentationen ›Kulturelle Vielfalt‹

14



1.1.1 Informationen zur Vielfalt von Kulturen und
Kulturbegriffen

K1: Was ist eigentlich Kultur oder ist eigentlich ALLES Kultur?

Begriff und allgemein sprachliche Verwendung
Kultur ist:

S Unscharfer, inflationärer Begriff
S Etymologisch abgeleitet von »colere« (pflegen, urbar ma-

chen) bzw. »cultura« und »cultus« (Landbau, Anbau, Bebau-
ung, Pflege und Veredlung von Ackerboden)

S Bestandteil unzähliger Composita (Alltagskultur, Diskussions-
kultur, Esskultur, Fankultur, Firmenkultur, Populärkultur,
Subkultur, Kulturlandschaft, Kulturtechniken)

S Interdisziplinär different in Anthropologie, Ethnologie, Ge-
schichtswissenschaft, Psychologie, Soziologie, Religions- oder
Erziehungswissenschaft. Nach dem ›cultural turn‹ erweiterter
anthropologischer Kulturbegriff (alle menschlichen Arbeits-
und Lebensformen) (Nünning, 2009)

K2: Kultur lässt sich mit Bildern beschreiben

Metaphern zur Beschreibung von Kultur (Kulturshaker,
2019)
S Kultur als Landkarte: geteilte Vorstellungen von Welt geben

Orientierung und regeln Kommunikationsverhalten und die
Struktur von Werten und Normen

S Kultur als Grammatik: Regeln werden durch Sozialisation ver-
innerlicht und ermöglichen Austausch

S Kultur als Open-Sorce-Software: Kultur liefert ein komplexes
System an Codes und Orientierungen

1.1 Reflexionen zum Kulturbegriff

15



S Kultur als Rucksack: durch eigene Sozialisation gefüllt und ge-
tragen, enthält auch Ballast

S Kultur als Brille: Kulturelle Prägungen liefern Codes, die Wahr-
nehmen, Denken, Werte und Handeln der Mitglieder beein-
flussen

S Kultur als Zwiebel oder Eisberg: Kultur umfasst äußere, sichtba-
re (Kleidung, Ernährung) und innere, verborgene (Rituale,
Werte, Selbstverständnis) Dimensionen (nach Geert Hofstede
und Fons Trompenaars)

S Kultur als Sandberg: Kulturen sind stabil und dynamisch; Ober-
fläche/Flugsand steht für veränderbare ›Kann-Normen‹, der
sedimentierte Boden steht für veränderungsresistente ›Muss-
Normen‹ (Jürgen Bolten)

S Kultur als Netzwerk: Menschen sind eingesponnen in kulturel-
le Netzwerke und gleichzeitig aktive Gestalter von Netzen
(Geertz, 1987, S. 9)

K3: Kultur lässt sich verschieden definieren

Differenzierte Definitionen von Kultur
S »Die Kultur kann in ihrem weitesten Sinne als die Gesamtheit

der einzigartigen geistigen, materiellen, intellektuellen und
emotionalen Aspekte angesehen werden, die eine Gesell-
schaft oder eine soziale Gruppe kennzeichnen. Dies schließt
nicht nur Kunst und Literatur ein, sondern auch Lebensfor-
men, die Grundrechte des Menschen, Wertsysteme, Traditio-
nen und Glaubensrichtungen« (Deutsche UNESCO-Kommis-
sion, 1983, S. 121).

S »Kultur ist die Gesamtheit der kollektiven Orientierungsmus-
ter einer Lebenswelt (einschließlich materieller Manifestatio-
nen)« (Nieke, 2008, S. 47).

S »Kultur ist das Orientierungssystem, das unser Wahrnehmen,
Bewerten und Handeln steuert, das Repertoire an Kommuni-

1 Dokumentationen ›Kulturelle Vielfalt‹

16



kations- und Repräsentationsmitteln, mit denen wir uns ver-
ständigen, uns darstellen, Vorstellungen bilden« (Auernhei-
mer, 1999, S. 28).

K4: Kulturverständnisse sind manchmal gegensätzlich

Gegensätze im Verständnis von ›Kultur‹ zusammengestellt
nach Rösch, 2017, Böhme, 1996
S Materiell: Kultur als schöpferisch-kreative Kraft des Menschen

mit Objektivationen in Kunst, Literatur, Wissenschaft, Archi-
tektur – vs – Immateriell/Sozial: Kultur als Orientierungssys-
tem sozialer Gruppen mit geteilten Vorstellungen und Verab-
redungen

S Homogen (Kohärenzorientierung): Kultur als Verbindendes, das
von Mehrheiten einer Gruppe wie Ethnie, Volk, Nation geteilt
wird. Kugelmodell (Gottfried Herder 1744–1803): Kulturen
sind geschlossene Einheiten – vs – Heterogen (Differenzorientie-
rung): Kulturen als Vielfalt an Lebensformen, Wissenskonzep-
ten und Lebensorientierungen, Betonung von Individualität
und Flexibilität

S Essentialistisch: Kulturen lassen sich anhand von Standards
und Objektivationen klassifizieren – vs – Dynamisch: Kulturen
sind prozesshaft und wandelbar im Hinblick auf Begrifflich-
keiten und Identitäten

S Integrativ: Kultur trägt zur individuellen und kollektiven Iden-
titätsbildung bei – vs – Segregativ: Kulturen führen durch
Standardisierungen zu Ausgrenzungen von Anderen

S Universell: Kulturuniversalismus sucht nach dem gültig all-
gemein Verbindenden aller Kulturen – vs – Relativ: Kulturre-
lativismus negiert universelles Wertesystem und zielt auf
friedliche Koexistenz von Kulturen ab, die als gleichwertig
angesehen werden sollen

1.1 Reflexionen zum Kulturbegriff

17



K5: Kulturbegriffe lassen sich zur besseren Orientierung systemati-
sieren

Systematisierungen von Kulturbegriffen
Typologie des Kulturbegriffs nach Reckwitz, 2004, S. 6
S Normativ: Abgrenzung von Hochkultur und Alltagskultur/Po-

pulärkultur
S Totalitätsorientiert: Ganzheitliches Verständnis aller kollektiv

verbreiteten Glaubens-, Lebens- und Wissensformen
S Differenztheoretisch: Abgrenzung auf bestimmtes Teilsystem

der sozial ausdifferenzierten Gesellschaft im Hinblick auf
Weltdeutungen und Funktionen

S Bedeutungs- und wissensorientiert: Umfassendes Zeichensystem
aller menschlichen Vorstellungen, Denkformen, Empfin-
dungsweisen, Werte und Bedeutungen, das sich in Sym-
bolsystemen materialisiert

K6: Der Kulturbegriff ist besonders umstritten, wenn man Länder-
Kulturvergleiche vornimmt

Umstrittene Modelle von Kulturkreisen und Kulturdimen-
sionen
Kulturmodell nach Karl Heinz Flechsig, 2000:

Orientierungskategorien sind: Einstellung zur Umwelt, Um-
gang mit Zeit, Akzeptanz von Hierarchie und Ungleichheit, Be-
ziehung von Privatsphäre und öffentlichem Raum, direkte oder
indirekte Kommunikation, Äußerung/Nichtäußerung von Emo-
tionen, Blick- und Körperkontakt, Umgang mit Regeln

Kulturkreise nach Samuel P Huntington, 1996:

S 8 Zivilisationen: chinesisch, japanisch, hinduistisch, islamisch,
westlich, lateinamerikanisch, afrikanisch und christlich-öst-
lich

1 Dokumentationen ›Kulturelle Vielfalt‹

18


