Friedrich Nietzsche
Also sprach Zarathustra






Friedrich Nietzsche

Also sprach
Zarathustra

Ein Buch fur Alle und Keinen

Anaconda



Die erste vollstindige Ausgabe von Also sprach Zarathustra erschien 1892 in
Leipzig, Teil 1-2 zuerst 1883 in Chemnitz, Teil 3 ebendort 1884 und Teil 4
1885 in Leipzig. Textgrundlage dieser Ausgabe ist die Edition Friedrich
Nietzsche: Werke in drei Binden. Hrsg. von Karl Schlechta. Band 2. Miin-
chen: Hanser 1955. Der Text wurde unter Wahrung von Lautstand, Inter-
punktion sowie sprachlich-stilistischer Eigenheiten den Regeln der neuen
deutschen Rechtschreibung angepasst.

Der Verlag behilt sich die Verwertung der urheberrechtlich geschiitzten Inhalte
dieses Werkes fiir Zwecke des Text- und Data-Minings nach § 44b UrhG
ausdriicklich vor. Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

MIX

Papier | Férdert
gute Waldnutzung

Ewﬁgv:g FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

12. Auflage

© 2020 by Anaconda Verlag, einem Unternehmen

der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,

Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen

Alle Rechte vorbehalten.

produktsicherheit@penguinrandomhouse.de

(Vorstehende Angaben sind zugleich Pflichtinformationen nach GPSR.)

Umschlagmotiv: Felix Vallotton (1865-1925), »Paysage hautes alpes,
glaciers et pics neigeux« (1919), © akg-images, Berlin
Umschlaggestaltung: www.katjaholst.de

Satz und Layout: InterMedia - Lemke e. K., Heiligenhaus

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Péfneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-938484-21-0

www.anacondaverlag.de



Erster Teil
Zarathustras Vorrede

1

Als Zarathustra dreiBig Jahre alt war, verliel er seine Heimat und den See
seiner Heimat und ging in das Gebirge. Hier genoss er seines Geistes und
seiner Einsamkeit und wurde dessen zehn Jahre nicht miide. Endlich aber
verwandelte sich sein Herz — und eines Morgens stand er mit der Morgen-
rote auf, trat vor die Sonne hin und sprach zu ihr also:

»Du grofies Gestirn! Was wire dein Gliick, wenn du nicht die hittest,
welchen du leuchtest!

Zehn Jahre kamst du hier herauf zu meiner Hohle: du wiirdest deines
Lichtes und dieses Weges satt geworden sein, ohne mich, meinen Adler
und meine Schlange.

Aber wir warteten deiner an jedem Morgen, nahmen dir deinen Uber-
fluss ab und segneten dich daftir.

Siehe! Ich bin meiner Weisheit tiberdriissig, wie die Biene, die des Ho-
nigs zu viel gesammelt hat, ich bedarf der Hinde, die sich ausstrecken.

Ich mochte verschenken und austeilen, bis die Weisen unter den Men-
schen wieder einmal ihrer Torheit und die Armen wieder einmal ihres
Reichtums froh geworden sind.

Dazu muss ich in die Tiefe steigen: wie du des Abends tust, wenn du
hinter das Meer gehst und noch der Unterwelt Licht bringst, du tiberrei-
ches Gestirn!

Ich muss, gleich dir, untergehen, wie die Menschen es nennen, zu denen
ich hinab will.

So segne mich denn, du ruhiges Auge, das ohne Neid auch ein allzu
groBes Gliick sehen kann!

Segne den Becher, welcher tiberflieBen will, dass das Wasser golden aus
ihm flieBe und tiberallhin den Abglanz deiner Wonne trage!

Siehe! Dieser Becher will wieder leer werden, und Zarathustra will
wieder Mensch werden.«

— Also begann Zarathustras Untergang.

2

Zarathustra stieg allein das Gebirge abwirts und niemand begegnete ihm.
Als er aber in die Wilder kam, stand auf einmal ein Greis vor ihm, der seine



heilige Hiitte verlassen hatte, um Wurzeln im Walde zu suchen. Und also
sprach der Greis zu Zarathustra:

»Nicht fremd ist mir dieser Wanderer: vor manchem Jahre ging er hier
vorbei. Zarathustra hiel3 er; aber er hat sich verwandelt.

Damals trugst du deine Asche zu Berge: willst du heute dein Feuer in
die Tiler tragen? Fiirchtest du nicht des Brandstifters Strafen?

Ja, ich erkenne, Zarathustra. Rein ist sein Auge, und an seinem Munde
birgt sich kein Ekel. Geht er nicht daher wie ein Ténzer?

Verwandelt ist Zarathustra, zum Kind ward Zarathustra, ein Erwachter
ist Zarathustra: was willst du nun bei den Schlafenden?

Wie im Meere lebtest du in der Einsamkeit, und das Meer trug dich.
Wehe, du willst ans Land steigen? Wehe, du willst deinen Leib wieder sel-
ber schleppen?«

Zarathustra antwortete:

»Ich liebe die Menschen.«

»Warumye, sagte der Heilige, »ging ich doch in den Wald und in die
Einode? War es nicht, weil ich die Menschen allzu sehr liebte?

Jetzt liebe ich Gott: die Menschen liebe ich nicht. Der Mensch ist mir eine
zu unvollkommene Sache. Liebe zum Menschen wiirde mich umbringen.«

Zarathustra antwortete: »Was sprach ich von Liebe! Ich bringe den
Menschen ein Geschenk!«

»Gib ihnen nichts«, sagte der Heilige. »Nimm ihnen lieber etwas ab und
trage es mit ihnen — das wird ihnen am wohlsten tun: wenn es dir nur wohl
tut!

Und willst du ihnen geben, so gib nicht mehr als ein Almosen, und lass
sie noch darum betteln!«

»Neing, antwortete Zarathustra, »ich gebe kein Almosen. Dazu bin ich
nicht arm genug.«

Der Heilige lachte tiber Zarathustra und sprach also: »So sieh zu, dass
sie deine Schitze annehmen! Sie sind misstrauisch gegen die Einsiedler und
glauben nicht, dass wir kommen, um zu schenken.

Unsre Schritte klingen ihnen zu einsam durch die Gassen. Und wie
wenn sie nachts in ihren Betten einen Mann gehen horen, lange bevor die
Sonne aufsteht, so fragen sie sich wohl: wohin will der Dieb?

Gehe nicht zu den Menschen und bleibe im Walde! Gehe lieber noch
zu den Tieren! Warum willst du nicht sein wie ich — ein Bir unter Biren,
ein Vogel unter Végeln?«

»Und was macht der Heilige im Walde?«, fragte Zarathustra.

Der Heilige antwortete: »Ich mache Lieder und singe sie, und wenn ich
Lieder mache, lache, weine und brumme ich: also lobe ich Gott.



Mit Singen, Weinen, Lachen und Brummen lobe ich den Gott, der
mein Gott ist. Doch was bringst du uns zum Geschenke?«

Als Zarathustra diese Worte gehort hatte, griiBte er den Heiligen und
sprach: »Was hitte ich euch zu geben! Aber lasst mich schnell davon, dass
ich euch nichts nehme!« — Und so trennten sie sich voneinander, der Greis
und der Mann, lachend, gleichwie zwei Knaben lachen.

Als Zarathustra aber allein war, sprach er also zu seinem Herzen: »Sollte
es denn moglich sein! Dieser alte Heilige hat in seinem Walde noch nichts
davon gehort, dass Gott tot istl«

3

Als Zarathustra in die nichste Stadt kam, die an den Wildern liegt, fand er
daselbst viel Volk versammelt auf dem Markte: denn es war verheiBlen
worden, dass man einen Seiltinzer sehen solle. Und Zarathustra sprach also
zum Volke:

Ich lehre euch den Ubermenschen. Der Mensch ist etwas, das iberwunden
werden soll. Was habt ihr getan, ihn zu iiberwinden?

Alle Wesen bisher schufen etwas {iber sich hinaus: und ihr wollt die
Ebbe dieser grofen Flut sein und lieber noch zum Tiere zurlickgehn, als
den Menschen iiberwinden?

Was ist der Affe fur den Menschen? Ein Geldchter oder eine schmerz-
liche Scham. Und eben das soll der Mensch fiir den Ubermenschen sein:
ein Gelichter oder eine schmerzliche Scham.

Thr habt den Weg vom Wurme zum Menschen gemacht, und vieles ist
in euch noch Wurm. Einst wart ihr Affen, und auch jetzt noch ist der
Mensch mehr Affe, als irgendein Affe.

Wer aber der Weiseste von euch ist, der ist auch nur ein Zwiespalt und
Zwitter von Pflanze und von Gespenst. Aber heile ich euch zu Gespens-
tern oder Pflanzen werden?

Seht, ich lehre euch den Ubermenschen!

Der Ubermensch ist der Sinn der Erde. Euer Wille sage: der Uber-
mensch sei der Sinn der Erde!

Ich beschwdre euch, meine Briider, bleibt der Erde treu und glaubt denen
nicht, welche euch von tiberirdischen Hoffnungen reden! Giftmischer sind
es, ob sie es wissen oder nicht.

Verichter des Lebens sind es, Absterbende und selber Vergiftete, deren
die Erde miide ist: so mogen sie dahinfahren!

Einst war der Frevel an Gott der gréfte Frevel, aber Gott starb, und
damit starben auch diese Frevelhaften. An der Erde zu freveln ist jetzt das



Furchtbarste und die Eingeweide des Unerforschlichen hoher zu achten,
als den Sinn der Erde!

Einst blickte die Seele verichtlich auf den Leib: und damals war diese
Verachtung das Hochste — sie wollte ihn mager, grisslich, verhungert. So
dachte sie ihm und der Erde zu entschliipfen.

Oh diese Seele war selber noch mager, grisslich und verhungert: und
Grausamkeit war die Wollust dieser Seele!

Aber auch ihr noch, meine Briider, sprecht mir: was kiindet euer Leib
von eurer Seele? Ist eure Seele nicht Armut und Schmutz und ein erbiarm-
liches Behagen?

Wahrlich, ein schmutziger Strom ist der Mensch. Man muss schon ein
Meer sein, um einen schmutzigen Strom aufnehmen zu kdnnen, ohne un-
rein zu werden.

Seht, ich lehre euch den Ubermenschen: der ist dies Meer, in ihm kann
eure grofe Verachtung untergehn.

Was ist das Grofite, das ihr erleben kénnt? Das ist die Stunde der gro-
Ben Verachtung. Die Stunde, in der euch auch euer Gliick zum Ekel wird
und ebenso eure Vernunft und eure Tugend.

Die Stunde, wo ihr sagt: »Was liegt an meinem Gliicke! Es ist Armut
und Schmutz und ein erbiarmliches Behagen. Aber mein Gliick sollte das
Dasein selber rechtfertigen!«

Die Stunde, wo ihr sagt: »Was liegt an meiner Vernunft! Begehrt sie
nach Wissen wie der Lowe nach seiner Nahrung? Sie ist Armut und
Schmutz und ein erbirmliches Behagen!«

Die Stunde, wo ihr sagt: »Was liegt an meiner Tugend! Noch hat sie
mich nicht rasen gemacht. Wie miide bin ich meines Guten und meines
Bosen! Alles das ist Armut und Schmutz und ein erbarmliches Behagen!«

Die Stunde, wo ihr sagt: »Was liegt an meiner Gerechtigkeit! Ich sehe
nicht, dass ich Glut und Kohle wire. Aber der Gerechte ist Glut und Kohle!«

Die Stunde, wo ihr sagt: »Was liegt an meinem Mitleiden! Ist nicht
Mitleid das Kreuz, an das der genagelt wird, der die Menschen liebt? Aber
mein Mitleiden ist keine Kreuzigung.«

Spracht ihr schon so? Schriet ihr schon so? Ach, dass ich euch schon so
schreien gehort hitte!

Nicht eure Siinde — eure Gentigsamkeit schreit gen Himmel, euer Geiz
selbst in eurer Stinde schreit gen Himmel!

Wo ist doch der Blitz, der euch mit seiner Zunge lecke? Wo ist der
‘Wahnsinn, mit dem ihr geimpft werden mdisstet?

Seht, ich lehre euch den Ubermenschen: der ist dieser Blitz, der ist die-
ser Wahnsinn! —



Als Zarathustra so gesprochen hatte, schrie einer aus dem Volke: »Wir
horten nun genug von dem Seiltidnzer; nun lasst uns ihn auch sehen!« Und
alles Volk lachte tiber Zarathustra. Der Seiltinzer aber, welcher glaubte,
dass das Wort ihm gilte, machte sich an sein Werk.

4

Zarathustra aber sahe das Volk an und wunderte sich. Dann sprach er
also:

Der Mensch ist ein Seil, gekniipft zwischen Tier und Ubermensch —
ein Seil iiber einem Abgrunde.

Ein gefihrliches Hintiber, ein gefihrliches Auf-dem-Wege, ein gefihr-
liches Zurtickblicken, ein gefihrliches Schaudern und Stehenbleiben.

Was grof3 ist am Menschen, das ist, dass er eine Briicke und kein Zweck
ist: was geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Ubergang und
ein Untergang ist.

Ich liebe die, welche nicht zu leben wissen, es sei denn als Unterge-
hende, denn es sind die Hintibergehenden.

Ich liebe die groflen Verachtenden, weil sie die groBen Verehrenden
sind und Pfeile der Sehnsucht nach dem andern Ufer.

Ich liebe die, welche nicht erst hinter den Sternen einen Grund suchen,
unterzugehen und Opfer zu sein: sondern die sich der Erde opfern, dass die
Erde einst des Ubermenschen werde.

Ich liebe den, welcher lebt, damit er erkenne, und welcher erken-
nen will, damit einst der Ubermensch lebe. Und so will er seinen Un-
tergang.

Ich liebe den, welcher arbeitet und erfindet, dass er dem Ubermen-
schen das Haus baue und zu ihm Erde, Tier und Pflanze vorbereite: denn
so will er seinen Untergang.

Ich liebe den, welcher seine Tugend liebt: denn Tugend ist Wille zum
Untergang und ein Pfeil der Sehnsucht.

Ich liebe den, welcher nicht einen Tropfen Geist fiir sich zurtickbehilt,
sondern ganz der Geist seiner Tugend sein will: so schreitet er als Geist
iiber die Briicke.

Ich liebe den, welcher aus seiner Tugend seinen Hang und sein Ver-
hingnis macht: so will er um seiner Tugend willen noch leben und nicht
mehr leben.

Ich liebe den, welcher nicht zu viele Tugenden haben will. Eine Tu-
gend ist mehr Tugend als zwei, weil sie mehr Knoten ist, an den sich das
Verhingnis hingt.



Ich liebe den, dessen Seele sich verschwendet, der nicht Dank haben will
und nicht zurtickgibt: denn er schenkt immer und will sich nicht bewahren.

Ich liebe den, welcher sich schimt, wenn der Wiirfel zu seinem Gliicke
fillt, und der dann fragt: bin ich denn ein falscher Spieler? — denn er will
zugrunde gehen.

Ich liebe den, welcher goldne Worte seinen Taten vorauswirft und
immer noch mehr hilt, als er verspricht: denn er will seinen Untergang.

Ich liebe den, welcher die Zukiinftigen rechtfertigt und die Vergange-
nen erlost: denn er will an den Gegenwirtigen zugrunde gehen.

Ich liebe den, welcher seinen Gott ziichtigt, weil er seinen Gott liebt:
denn er muss am Zorne seines Gottes zugrunde gehen.

Ich liebe den, dessen Seele tief ist auch in der Verwundung, und der an
einem kleinen Erlebnisse zugrunde gehen kann: so geht er gerne iiber die
Briicke.

Ich liebe den, dessen Seele tibervoll ist, so dass er sich selber vergisst,
und alle Dinge in ithm sind: so werden alle Dinge sein Untergang.

Ich liebe den, der freien Geistes und freien Herzens ist: so ist sein Kopf
nur das Eingeweide seines Herzens, sein Herz aber treibt ihn zum Unter-
gang.

Ich liebe alle die, welche wie schwere Tropfen sind, einzeln fallend aus
der dunklen Wolke, die tiber den Menschen hingt: sie verkiindigen, dass
der Blitz kommt, und gehn als Verkiindiger zugrunde.

Seht, ich bin ein Verkiindiger des Blitzes, und ein schwerer Tropfen
aus der Wolke: dieser Blitz aber heiBt Ubermensch —

5

Als Zarathustra diese Worte gesprochen hatte, sahe er wieder das Volk an
und schwieg: »Da stehen sie«, sprach er zu seinem Herzen, »da lachen sie:
sie verstehen mich nicht, ich bin nicht der Mund fiir diese Ohren.

Muss man ihnen erst die Ohren zerschlagen, dass sie lernen, mit den
Augen horen? Muss man rasseln gleich Pauken und BuBpredigern? Oder
glauben sie nur dem Stammelnden?

Sie haben etwas, worauf sie stolz sind. Wie nennen sie es doch, was sie
stolz macht? Bildung nennen sie’s, es zeichnet sie aus vor den Ziegenhir-
ten.

Drum héren sie ungern von sich das Wort »Verachtung«. So will ich
denn zu ihrem Stolze reden.

So will ich thnen vom Verichtlichsten sprechen: das aber ist der letzte
Mensch.«

10



Und also sprach Zarathustra zum Volke:

Es ist an der Zeit, dass der Mensch sich sein Ziel stecke. Es ist an der
Zeit, dass der Mensch den Keim seiner hochsten Hoffnung pflanze.

Noch ist sein Boden dazu reich genug. Aber dieser Boden wird einst arm
und zahm sein, und kein hoher Baum wird mehr aus ihm wachsen konnen.

Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch nicht mehr den Pfeil seiner
Sehnsucht tiber den Menschen hinaus wirft, und die Sehne seines Bogens
verlernt hat, zu schwirren! Ich sage euch: man muss noch Chaos in sich
haben, um einen tanzenden Stern gebdren zu konnen. Ich sage euch: ihr
habt noch Chaos in euch.

Wehe! Es kommt die Zeit, wo der Mensch keinen Stern mehr gebiren
wird. Wehe! Es kommt die Zeit des verichtlichsten Menschen, der sich
selber nicht mehr verachten kann.

Seht! Ich zeige euch den letzten Menschen.

»Was ist Liebe? Was ist Schopfung? Was ist Sehnsucht? Was ist
Stern?« — so fragt der letzte Mensch und blinzelt.

Die Erde ist dann klein geworden, und auf ihr hiipft der letzte Mensch,
der alles klein macht. Sein Geschlecht ist unaustilgbar wie der Erdfloh; der
letzte Mensch lebt am lingsten.

»Wir haben das Gliick erfunden« — sagen die letzten Menschen und
blinzeln.

Sie haben die Gegenden verlassen, wo es hart war zu leben; denn man
braucht Wirme. Man liebt noch den Nachbar und reibt sich an ihm: denn
man braucht Wirme.

Krankwerden und Misstrauenhaben gilt ithnen siindhaft: man geht
achtsam einher. Ein Tor, der noch tiber Steine oder Menschen stolpert!

Ein wenig Gift ab und zu: das macht angenehme Traume. Und viel
Gift zuletzt, zu einem angenehmen Sterben.

Man arbeitet noch, denn Arbeit ist eine Unterhaltung. Aber man sorgt,
dass die Unterhaltung nicht angreife.

Man wird nicht mehr arm und reich: beides ist zu beschwerlich. Wer
will noch regieren? Wer noch gehorchen? Beides ist zu beschwerlich.

Kein Hirt und eine Herde! Jeder will das Gleiche, jeder ist gleich: wer
anders flihlt, geht freiwillig ins Irrenhaus.

»Ehemals war alle Welt irre« — sagen die Feinsten und blinzeln.

Man ist klug und weil alles, was geschehn ist: so hat man kein Ende zu
spotten. Man zankt sich noch, aber man versdhnt sich bald — sonst verdirbt
es den Magen.

Man hat sein Liistchen fiir den Tag und sein Lustchen fiir die Nacht:
aber man ehrt die Gesundheit.

11



»Wir haben das Gliick erfunden« — sagen die letzten Menschen und
blinzeln. —

Und hier endete die erste Rede Zarathustras, welche man auch »die
Vorrede« hei3t: denn an dieser Stelle unterbrach ihn das Geschrei und die
Lust der Menge. »Gib uns diesen letzten Menschen, oh Zarathustra« — so
riefen sie — »mache uns zu diesen letzten Menschen! So schenken wir dir
den Ubermenschen!« Und alles Volk jubelte und schnalzte mit der Zunge.
Zarathustra aber wurde traurig und sagte zu seinem Herzen:

»Sie verstehen mich nicht: ich bin nicht der Mund fiir diese Ohren.

Zu lange wohl lebte ich im Gebirge, zu viel horchte ich auf Biache und
Biume: nun rede ich ihnen gleich den Ziegenhirten.

Unbewegt ist meine Seele und hell wie das Gebirge am Vormittag.
Aber sie meinen, ich sei kalt und ein Spétter in furchtbaren Spifien.

Und nun blicken sie mich an und lachen: und indem sie lachen, hassen
sie mich noch. Es ist Eis in ihrem Lachen.«

6

Da aber geschah etwas, das jeden Mund stumm und jedes Auge starr
machte. Inzwischen nimlich hatte der Seiltinzer sein Werk begonnen: er
war aus einer kleinen Ttir hinausgetreten und ging iiber das Seil, welches
zwischen zwei Tilirmen gespannt war, also, dass es tiber dem Markte und
dem Volke hing. Als er eben in der Mitte seines Weges war, 6ffnete sich
die kleine Tiir noch einmal, und ein bunter Gesell, einem Possenreiller
gleich, sprang heraus und ging mit schnellen Schritten dem Ersten nach.
»Vorwirts, LahmfuB«, rief seine flirchterliche Stimme, »vorwirts Faultier,
Schleichhindler, Bleichgesicht! Dass ich dich nicht mit meiner Ferse kitzle!
Was treibst du hier zwischen Tiirmen? In den Turm gehérst du, einsperren
sollte man dich, einem Bessern, als du bist, sperrst du die freie Bahnl« —
Und mit jedem Worte kam er ihm niher und niher: als er aber nur noch
einen Schritt hinter ihm war, da geschah das Erschreckliche, das jeden
Mund stumm und jedes Auge starr machte — er stief3 ein Geschrei aus wie
ein Teufel und sprang tiber den hinweg, der ihm im Wege war. Dieser
aber, als er so seinen Nebenbuhler siegen sah, verlor dabei den Kopf und
das Seil; er warf seine Stange weg und schoss schneller als diese, wie ein
Wirbel von Armen und Beinen, in die Tiefe. Der Markt und das Volk
glich dem Meere, wenn der Sturm hineinfihrt: alles floh auseinander und
iibereinander, und am meisten dort, wo der Korper niederschlagen musste.

Zarathustra aber blieb stehen, und gerade neben ihm fiel der Korper
hin, iibel zugerichtet und zerbrochen, aber noch nicht tot. Nach einer

12



Weile kam dem Zerschmetterten das Bewusstsein zuriick, und er sah Za-
rathustra neben sich knien. »Was machst du da?«, sagte er endlich, »ich
wusste es ja lange dass mir der Teufel ein Bein stellen werde. Nun schleppt
er mich zur Hélle: willst du’s thm wehren?«

»Bei meiner Ehre, Freund«, antwortete Zarathustra, »das gibt es alles
nicht, wovon du sprichst: es gibt keinen Teufel und keine Hélle. Deine
Seele wird noch schneller tot sein als dein Leib: fiirchte nun nichts
mehrl«

Der Mann blickte misstrauisch auf. »Wenn du die Wahrheit sprichst,
sagte er dann, »so verliere ich nichts, wenn ich das Leben verliere. Ich bin
nicht viel mehr als ein Tier, das man tanzen gelehrt hat, durch Schlige und
schmale Bissen.«

»Nicht dochg, sprach Zarathustra; »du hast aus der Gefahr deinen Beruf
gemacht, daran ist nichts zu verachten. Nun gehst du an deinem Beruf zu-
grunde: daftir will ich dich mit meinen Hinden begraben.«

Als Zarathustra dies gesagt hatte, antwortete der Sterbende nicht mehr;
aber er bewegte die Hand, wie als ob er die Hand Zarathustras zum Danke
suche. —

7

Inzwischen kam der Abend, und der Markt barg sich in Dunkelheit: da
verlief sich das Volk, denn selbst Neugierde und Schrecken werden miide.
Zarathustra aber safl neben dem Toten auf der Erde und war in Gedanken
versunken: so vergal} er die Zeit. Endlich aber wurde es Nacht, und ein
kalter Wind blies iiber den Einsamen. Da erhob sich Zarathustra und sagte
zu seinem Herzen:

»Wahrlich, einen schonen Fischfang tat heute Zarathustra! Keinen
Menschen fing er, wohl aber einen Leichnam.

Unheimlich ist das menschliche Dasein und immer noch ohne Sinn:
ein PossenreiBer kann ihm zum Verhingnis werden.

Ich will die Menschen den Sinn ihres Seins lehren: welcher ist der
Ubermensch, der Blitz aus der dunklen Wolke Mensch.

Aber noch bin ich ihnen ferne, und mein Sinn redet nicht zu ihren Sin-
nen. Eine Mitte bin ich noch den Menschen zwischen einem Narren und
einem Leichnam.

Dunkel ist die Nacht, dunkel sind die Wege Zarathustras. Komm, du
kalter und steifer Gefihrte! Ich trage dich dorthin, wo ich dich mit meinen
Hinden begrabe.«

13



Als Zarathustra dies zu seinem Herzen gesagt hatte, lud er den Leichnam
auf seinen Riicken und machte sich auf den Weg. Und noch nicht war er
hundert Schritte gegangen, da schlich ein Mensch an ihn heran und fliis-
terte thm ins Ohr — und siehe! Der, welcher redete, war der Possenreil3er
vom Turme. »Geh weg von dieser Stadt, oh Zarathustra, sprach er; »es
hassen dich hier zu viele. Es hassen dich die Guten und Gerechten, und sie
nennen dich ihren Feind und Verichter; es hassen dich die Glaubigen des
rechten Glaubens, und sie nennen dich die Gefahr der Menge. Dein Gliick
war es, dass man tiber dich lachte: und wahrlich, du redetest gleich einem
Possenreifer. Dein Gliick war es, dass du dich dem toten Hunde geselltest;
als du dich so erniedrigtest, hast du dich selber fiir heute errettet. Geh aber
fort aus dieser Stadt — oder morgen springe ich tber dich hinweg, ein Le-
bendiger tiber einen Toten.« Und als er dies gesagt hatte, verschwand der
Mensch; Zarathustra aber ging weiter durch die dunklen Gassen.

Am Tore der Stadt begegneten ihm die Totengriber: sie leuchteten
ihm mit der Fackel ins Gesicht, erkannten Zarathustra und spotteten sehr
iiber ihn. »Zarathustra trigt den toten Hund davon: brav, dass Zarathustra
zum Totengriber wurde! Denn unsere Hinde sind zu reinlich fiir diesen
Braten. Will Zarathustra wohl dem Teufel seinen Bissen stehlen? Nun
wohlan! Und gut Gliick zur Mahlzeit! Wenn nur nicht der Teufel ein bes-
serer Dieb ist, als Zarathustra! — er stiehlt sie beide, er frisst sie beide!« Und
sie lachten miteinander und steckten die Kopfe zusammen.

Zarathustra sagte dazu kein Wort und ging seines Weges. Als er zweil
Stunden gegangen war, an Wildern und Stimpfen vorbei, da hatte er zu
viel das hungrige Geheule der Wolfe gehort, und ihm selber kam der Hun-
ger. So blieb er an einem einsamen Hause stehn, in dem ein Licht brannte.

»Der Hunger tiberfillt miche, sagte Zarathustra, »wie ein Riuber. In
Wildern und Stimpfen tiberfillt mich mein Hunger, und in tiefer Nacht.

Wunderliche Launen hat mein Hunger. Oft kommt er mir erst nach
der Mahlzeit, und heute kam er den ganzen Tag nicht: wo weilte er doch?«

Und damit schlug Zarathustra an das Tor des Hauses. Ein alter Mann
erschien; er trug das Licht und fragte: »Wer kommt zu mir und zu meinem
schlimmen Schlafe?«

»Ein Lebendiger und ein Toterq, sagte Zarathustra. »Gebt mir zu essen
und zu trinken, ich vergal} es am Tage. Der, welcher den Hungrigen spei-
set, erquickt seine eigene Seele: so spricht die Weisheit.«

Der Alte ging fort, kam aber gleich zurtick und bot Zarathustra Brot
und Wein. »Eine bose Gegend ist’s flir Hungerndes, sagte er; »darum

14



wohne ich hier. Tier und Mensch kommen zu mir, dem Einsiedler. Aber
heiBe auch deinen Gefihrten essen und trinken, er ist miider als du.« Zara-
thustra antwortete: »Tot ist mein Gefahrte, ich werde ithn schwerlich dazu
iberreden.« »Das geht mich nichts an«, sagte der Alte miirrisch: »wer an
meinem Hause anklopft, muss auch nehmen, was ich ihm biete. Esst und
gehabt euch wohll« —

Darauf ging Zarathustra wieder zwei Stunden und vertraute dem Wege
und dem Lichte der Sterne: denn er war ein gewohnter Nachtginger und
liebte es, allem Schlafenden ins Gesicht zu sehn. Als aber der Morgen
graute, fand sich Zarathustra in einem tiefen Walde, und kein Weg zeigte
sich ihm mehr. Da legte er den Toten in einen hohlen Baum sich zu
Hiupten — denn er wollte ihn vor den Wolfen schiitzen — und sich selber
auf den Boden und das Moos. Und alsbald schlief er ein, miiden Leibes,
aber mit einer unbewegten Seele.

9

Lange schlief Zarathustra, und nicht nur die Morgenréte ging tiber sein
Antlitz, sondern auch der Vormittag. Endlich aber tat sein Auge sich auf:
verwundert sah Zarathustra in den Wald und die Stille, verwundert sah er
in sich hinein. Dann erhob er sich schnell, wie ein Seefahrer, der mit einem
Male Land sieht, und jauchzte: denn er sah eine neue Wahrheit. Und also
redete er dann zu seinem Herzen:

»Ein Licht ging mir auf: Gefihrten brauche ich, und lebendige —
nicht tote Gefihrten und Leichname, die ich mit mir trage, wohin ich
will.

Sondern lebendige Gefihrten brauche ich, die mir folgen, weil sie sich
selber folgen wollen — und dorthin, wohin ich will.

Ein Licht ging mir auf: nicht zum Volke rede Zarathustra, sondern zu
Gefihrten! Nicht soll Zarathustra einer Herde Hirt und Hund werden!

Viele wegzulocken von der Herde — dazu kam ich. Ziirnen soll mir
Volk und Herde: Riuber will Zarathustra den Hirten heifen.

Hirten sage ich, aber sie nennen sich die Guten und Gerechten. Hirten
sage ich: aber sie nennen sich die Gliubigen des rechten Glaubens.

Siehe die Guten und Gerechten! Wen hassen sie am meisten? Den, der
zerbricht ihre Tafeln der Werte, den Brecher, den Verbrecher — das aber ist
der Schaffende.

Siehe die Gliaubigen aller Glauben! Wen hassen sie am meisten? Den,
der zerbricht ihre Tafeln der Werte, den Brecher, den Verbrecher — das
aber ist der Schaffende.

15



Gefihrten sucht der Schaffende und nicht Leichname, und auch nicht
Herden und Glaubige. Die Mitschaffenden sucht der Schaftende, die, wel-
che neue Werte auf neue Tafeln schreiben.

Gefahrten sucht der Schaffende, und Miterntende: denn alles steht bei
ihm reif zur Ernte. Aber ihm fehlen die hundert Sicheln: so rauft er Ahren
aus und ist drgerlich. Gefihrten sucht der Schaftende, und solche, die ihre
Sicheln zu wetzen wissen. Vernichter wird man sie heilen und Verichter
des Guten und Bosen. Aber die Erntenden sind es und die Feiernden.

Mitschaffende sucht Zarathustra, Miterntende und Mitfeiernde sucht
Zarathustra: was hat er mit Herden und Hirten und Leichnamen zu schaffen!

Und du, mein erster Gefihrte, gehab dich wohl! Gut begrub ich dich in
deinem hohlen Baume, gut barg ich dich vor den Wolfen.

Aber ich scheide von dir, die Zeit ist um. Zwischen Morgenrote und
Morgenréte kam mir eine neue Wahrheit.

Nicht Hirt soll ich sein, nicht Totengriber. Nicht reden einmal will ich
wieder mit dem Volke; zum letzten Male sprach ich zu einem Toten.

Den Schaffenden, den Erntenden, den Feiernden will ich mich zuge-
sellen: den Regenbogen will ich ihnen zeigen und alle die Treppen des
Ubermenschen.

Den Einsiedlern werde ich mein Lied singen und den Zweisiedlern;
und wer noch Ohren hat fiir Unerhortes, dem will ich sein Herz schwer
machen mit meinem Gliicke.

Zu meinem Ziele will ich, ich gehe meinen Gang; tiber die Zégernden
und Saumseligen werde ich hinwegspringen. Also sei mein Gang ihr Un-
tergangl«

10

Dies hatte Zarathustra zu seinem Herzen gesprochen, als die Sonne im
Mittag stand: da blickte er fragend in die Hohe — denn er horte tiber sich
den scharfen Ruf eines Vogels. Und siche! Ein Adler zog in weiten Kreisen
durch die Luft, und an ihm hing eine Schlange, nicht einer Beute gleich,
sondern einer Freundin: denn sie hielt sich um seinen Hals geringelt.

»Es sind meine Tierel«, sagte Zarathustra und freute sich von Herzen.

»Das stolzeste Tier unter der Sonne und das kligste Tier unter der
Sonne — sie sind ausgezogen auf Kundschaft.

Erkunden wollen sie, ob Zarathustra noch lebe. Wabhrlich, lebe ich
noch?

Gefihrlicher fand ich’s unter Menschen als unter Tieren, gefihrliche
Wege geht Zarathustra. Mégen mich meine Tiere fithrenl«

16



Als Zarathustra dies gesagt hatte, gedachte er der Worte des Heiligen
im Walde, seufzte und sprach also zu seinem Herzen:

»Mochte ich kliiger sein! Mochte ich klug von Grund aus sein, gleich
meiner Schlange!

Aber Unmégliches bitte ich da: so bitte ich denn meinen Stolz, dass er
immer mit meiner Klugheit gehe!

Und wenn mich einst meine Klugheit verldsst — ach, sie liebt es, davon-
zufliegen! — mége mein Stolz dann noch mit meiner Torheit fliegen!« —

— Also begann Zarathustras Untergang.

17



Die Reden Zarathustras

VON DEN DREI VERWANDLUNGEN

Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum Ka-
mele wird, und zum Lowen das Kamel, und zum Kinde zuletzt der Lowe.

Vieles Schwere gibt es dem Geiste, dem starken, tragsamen Geiste, dem
Ehrfurcht innewohnt: nach dem Schweren und Schwersten verlangt seine
Stirke.

Was ist schwer?, so fragt der tragsame Geist, so kniet er nieder, dem Ka-
mele gleich, und will gut beladen sein.

Was ist das Schwerste, ihr Helden?, so fragt der tragsame Geist, dass ich
es auf mich nehme und meiner Stirke froh werde.

Ist es nicht das: sich erniedrigen, um seinem Hochmut wehe zu tun?
Seine Torheit leuchten lassen, um seiner Weisheit zu spotten?

Oder ist es das: von unserer Sache scheiden, wenn sie ihren Sieg feiert?
Auf hohe Berge steigen, um den Versucher zu versuchen?

Oder ist es das: sich von Eicheln und Gras der Erkenntnis nihren und
um der Wahrheit willen an der Seele Hunger leiden?

Oder ist es das: krank sein und die Troster heimschicken und mit Tau-
ben Freundschaft schlieBen, die niemals horen, was du willst?

Oder ist es das: in schmutziges Wasser steigen, wenn es das Wasser der
‘Wahrheit ist, und kalte Frosche und heile Kroten nicht von sich weisen?

Oder ist es das: die lieben, die uns verachten, und dem Gespenste die
Hand reichen, wenn es uns fiirchten machen will?

Alles dies Schwerste nimmt der tragsame Geist auf sich: dem Kamele
gleich, das beladen in die Wiiste eilt, also eilt er in seine Wiiste.

Aber in der einsamsten Wiiste geschieht die zweite Verwandlung: zum
Lowen wird hier der Geist, Freiheit will er sich erbeuten und Herr sein in
seiner eignen Wiiste.

Seinen letzten Herrn sucht er sich hier: feind will er ihm werden und
seinem letzten Gotte, um Sieg will er mit dem gro3en Drachen ringen.

Welches ist der groe Drache, den der Geist nicht mehr Herr und Gott
heifen mag? »Du-sollst« heiit der groBe Drache. Aber der Geist des
Lowen sagt »ich wille.

»Du-sollst« liegt ihm am Wege, goldfunkelnd, ein Schuppentier, und
auf jeder Schuppe glinzt golden »du sollst!«

Tausendjihrige Werte glinzen an diesen Schuppen, und also spricht
der michtigste aller Drachen: »Aller Wert der Dinge — der glinzt an mir.«

18



»Aller Wert ward schon geschaffen, und aller geschaffene Wert — das bin
ich. Wahrlich, es soll kein »Ich willc mehr geben!« Also spricht der Drache.

Meine Briider, wozu bedarf es des Lowen im Geiste? Was gentigt nicht
das lastbare Tier, das entsagt und ehrftirchtig ist?

Neue Werte schaffen — das vermag auch der Lowe noch nicht: aber Frei-
heit sich schaffen zu neuem Schaffen — das vermag die Macht des Lowen.

Freiheit sich schaffen und ein heiliges Nein auch vor der Pflicht: dazu,
meine Briider, bedarf es des Lowen.

Recht sich nehmen zu neuen Werten — das ist das furchtbarste Neh-
men flir einen tragsamen und ehrflirchtigen Geist. Wahrlich, ein Rauben
ist es ihm und eines raubenden Tieres Sache.

Als sein Heiligstes liebte er einst das »Du-sollst«: nun muss er Wahn und
Willkiir auch noch im Heiligsten finden, dass er Freiheit raube von seiner
Liebe: des Lowen bedarf es zu diesem Raube.

Aber sagt, meine Briider, was vermag noch das Kind, das auch der
Lowe nicht vermochte? Was muss der raubende Léwe auch noch zum
Kinde werden?

Unschuld ist das Kind und Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein
aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein heiliges Ja-sagen.

Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Briider, bedarf es eines heiligen
Ja-sagens: seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der
Weltverlorene.

Drei Verwandlungen nannte ich euch des Geistes: wie der Geist zum
Kamele ward, und zum Lowen das Kamel, und der Lowe zuletzt zum
Kinde. —

Also sprach Zarathustra. Und damals weilte er in der Stadt, welche ge-
nannt wird: die bunte Kuh.

VON DEN LEHRSTUHLEN DER TUGEND

Man rithmte Zarathustra einen Weisen, der gut vom Schlafe und von der
Tugend zu reden wisse: sehr werde er geehrt und gelohnt dafiir, und alle
Jiinglinge silen vor seinem Lehrstuhle. Zu ihm ging Zarathustra, und mit
allen Jiinglingen saf} er vor seinem Lehrstuhle. Und also sprach der Weise:

Ehre und Scham vor dem Schlafe! Das ist das Erste! Und allen aus dem
Wege gehn, die schlecht schlafen und nachts wachen!

Schambhaft ist noch der Dieb vor dem Schlafe: stets stiehlt er sich leise
durch die Nacht. Schamlos aber ist der Wichter der Nacht, schamlos trigt
er sein Horn.

19



Keine geringe Kunst ist schlafen: es tut schon Not, den ganzen Tag dar-
aufhin zu wachen.

Zehnmal musst du des Tages dich selber tiberwinden: das macht eine
gute Miidigkeit und ist Mohn der Seele.

Zehnmal musst du dich wieder mit dir selber versshnen; denn Uber-
windung ist Bitternis, und schlecht schlift der Unversohnte.

Zehn Wahrheiten musst du des Tages finden; sonst suchst du noch des
Nachts nach Wahrheit, und deine Seele blieb hungrig.

Zehnmal musst du lachen am Tage und heiter sein: sonst stort dich der
Magen in der Nacht, dieser Vater der Triibsal.

Wenige wissen das: aber man muss alle Tugenden haben, um gut zu
schlafen. Werde ich falsch Zeugnis reden? Werde ich ehebrechen?

Werde ich mich geliisten lassen meines Nachsten Magd?

Das alles vertriige sich schlecht mit gutem Schlafe.

Und selbst wenn man alle Tugenden hat, muss man sich noch auf eins
verstehen: selber die Tugenden zur rechten Zeit schlafen schicken.

Dass sie sich nicht miteinander zanken, die artigen Weiblein! Und tiber
dich, du Ungliickseliger!

Friede mit Gott und dem Nachbar: so will es der gute Schlaf. Und Friede
auch noch mit des Nachbars Teufel! Sonst geht er bei dir des Nachts um.

Ehre der Obrigkeit und Gehorsam, und auch der krummen Obrigkeit!
So will es der gute Schlaf. Was kann ich dafiir, dass die Macht gerne auf
krummen Beinen wandelt?

Der soll mir immer der beste Hirt heilen, der sein Schaf auf die griinste
Aue fiihrt: so vertrigt es sich mit gutem Schlafe.

Viel Ehren will ich nicht, noch groBe Schitze: das entziindet die Milz.
Aber schlecht schlift es sich ohne einen guten Namen und einen kleinen
Schatz.

Eine kleine Gesellschaft ist mir willkommener als eine bése: doch muss sie
gehn und kommen zur rechten Zeit. So vertrigt es sich mit gutem Schlafe.

Sehr gefallen mir auch die Geistig-Armen: sie fordern den Schlaf. Selig
sind die, sonderlich wenn man ihnen immer Recht gibt.

Also lduft der Tag dem Tugendsamen. Kommt nun die Nacht, so hiite
ich mich wohl, den Schlaf zu rufen! Nicht will er gerufen sein, der Schlaf,
der der Herr der Tugenden ist!

Sondern ich denke, was ich des Tages getan und gedacht. Wiederkiu-
end frage ich mich, geduldsam gleich einer Kuh: welches waren doch
deine zehn Uberwindungen?

Und welches waren die zehn Vers6hnungen und die zehn Wahrheiten
und die zehn Gelichter, mit denen sich mein Herz giitlich tat?

20



Solcherlei erwigend und gewiegt von vierzig Gedanken, tiberfillt mich
auf einmal der Schlaf, der Ungerufene, der Herr der Tugenden.

Der Schlaf klopft mir auf mein Auge: da wird es schwer. Der Schlaf be-
rihrt mir den Mund: da bleibt er often.

Woabhrlich, auf weichen Sohlen kommt er mir, der Liebste der Diebe,
und stichlt mir meine Gedanken: dumm stehe ich da wie dieser Lehr-
stuhl.

Aber nicht lange mehr stehe ich dann: da liege ich schon. —

Als Zarathustra den Weisen also sprechen horte, lachte er bei sich im
Herzen: denn ihm war dabei ein Licht aufgegangen. Und also sprach er zu
seinem Herzen:

Ein Narr ist mir dieser Weise da mit seinen vierzig Gedanken: aber ich
glaube, dass er sich wohl auf das Schlafen versteht.

Glucklich schon, wer in der Nihe dieses Weisen wohnt! Solch ein
Schlaf steckt an, noch durch eine dicke Wand hindurch steckt er an.

Ein Zauber wohnt selbst in seinem Lehrstuhle. Und nicht vergebens
salBen die Jinglinge vor dem Prediger der Tugend.

Seine Weisheit heif3t: wachen, um gut zu schlafen. Und wahrlich, hitte
das Leben keinen Sinn und miisste ich Unsinn wihlen, so wire auch mir
dies der wihlenswiirdigste Unsinn.

Jetzo verstehe ich klar, was einst man vor allem suchte, wenn man Leh-
rer der Tugend suchte. Guten Schlaf suchte man sich und mohnblumige
Tugenden dazu!

Allen diesen gelobten Weisen der Lehrstiithle war Weisheit der Schlaf
ohne Triume: sie kannten keinen bessern Sinn des Lebens.

Auch noch heute wohl gibt es einige, wie diesen Prediger der Tugend,
und nicht immer so Ehrliche: aber ihre Zeit ist um. Und nicht mehr lange
stehen sie noch: da liegen sie schon.

Selig sind diese Schlifrigen: denn sie sollen bald einnicken. —

Also sprach Zarathustra.

VON DEN HINTERWELTLERN

Einst warf auch Zarathustra seinen Wahn jenseits des Menschen, gleich
allen Hinterweltlern. Eines leidenden und zerquilten Gottes Werk schien
mir da die Welt.

Traum schien mir da die Welt, und Dichtung eines Gottes; farbiger
Rauch vor den Augen eines gottlich Unzufriednen.

21



Gut und Bose und Lust und Leid und Ich und Du — farbiger Rauch
diinkte mich’s vor schopferischen Augen. Wegsehn wollte der Schopfer
von sich — da schuf er die Welt.

Trunkne Lust ist’s dem Leidenden, wegzusehn von seinem Leiden und
sich zu verlieren. Trunkne Lust und Selbst-sich-Verlieren diinkte mich
einst die Welt.

Diese Welt, die ewig unvollkommne, eines ewigen Widerspruches
Abbild und unvollkommnes Abbild — eine trunkne Lust ithrem unvoll-
kommnen Schépfer — also diinkte mich einst die Welt.

Also warf auch ich einst meinen Wahn jenseits des Menschen, gleich
allen Hinterweltlern. Jenseits des Menschen in Wahrheit?

Ach, ihr Briider, dieser Gott, den ich schuf, war Menschen-Werk und
-Wahnsinn, gleich allen Gottern!

Mensch war er, und nur ein armes Stiick Mensch und Ich: aus der eige-
nen Asche und Glut kam es mir, dieses Gespenst, und wahrlich! Nicht kam
es mir von Jenseits!

Was geschah, meine Briider? Ich tiberwand mich, den Leidenden, ich
trug meine eigne Asche zu Berge, eine hellere Flamme erfand ich mir.
Und siehe! Da wich das Gespenst von mir!

Leiden wire es mir jetzt und Qual dem Genesenen, solche Gespenster
zu glauben: Leiden wire es mir jetzt und Erniedrigung. Also rede ich zu
den Hinterweltlern.

Leiden war’s und Unvermogen — das schuf alle Hinterwelten; und
jener kurze Wahnsinn des Gliicks, den nur der Leidendste erfihrt.

Miidigkeit, die mit einem Sprunge zum Letzten will; mit einem Todes-
sprunge, eine arme unwissende Miidigkeit, die nicht einmal mehr wollen
will: die schuf alle Gotter und Hinterwelten.

Glaubt es mir, meine Briider! Der Leib war’s, der am Leibe verzwei-
felte — der tastete mit den Fingern des betorten Geistes an die letzten
Winde.

Glaubt es mir, meine Briider! Der Leib war’s, der an der Erde verzwei-
felte — der horte den Bauch des Seins zu sich reden.

Und da wollte er mit dem Kopfe durch die letzten Winde, und nicht
nur mit dem Kopfe — hintiber zu »jener Welt.

Aber »jene Welt« ist gut verborgen vor dem Menschen, jene ent-
menschte unmenschliche Welt, die ein himmlisches Nichts ist; und der
Bauch des Seins redet gar nicht zum Menschen, es sei denn als Mensch.

‘Wahrlich, schwer zu beweisen ist alles Sein und schwer zum Reden zu
bringen. Sagt mir, ihr Briider, ist nicht das Wunderlichste aller Dinge noch
am besten bewiesen?

22



Ja, dies Ich und des Ichs Widerspruch und Wirrsal redet noch am red-
lichsten von seinem Sein, dieses schaffende, wollende, wertende Ich, wel-
ches das Maf3 und der Wert der Dinge ist.

Und dies redlichste Sein, das Ich — das redet vom Leibe, und es will
noch den Leib, selbst wenn es dichtet und schwiarmt und mit zerbrochnen
Fliigeln flattert.

Immer redlicher lernt es reden, das Ich: und je mehr es lernt, umso
mehr findet es Worte und Ehren flir Leib und Erde.

Einen neuen Stolz lehrte mich mein Ich, den lehre ich die Menschen:
nicht mehr den Kopf'in den Sand der himmlischen Dinge zu stecken, son-
dern frei ihn zu tragen, einen Erden-Kopf, der der Erde Sinn schafft!

Einen neuen Willen lehre ich die Menschen: diesen Weg wollen, den
blindlings der Mensch gegangen, und gut ihn heilen und nicht mehr von
ihm beiseite schleichen, gleich den Kranken und Absterbenden!

Kranke und Absterbende waren es, die verachteten Leib und Erde und
erfanden das Himmlische und die erlésenden Blutstropfen: aber auch noch
diese siiBen und diistern Gifte nahmen sie von Leib und Erde!

Threm Elende wollten sie entlaufen, und die Sterne waren ihnen zu
weit. Da seufzten sie: »O dass es doch himmlische Wege gibe, sich in ein
andres Sein und Gliick zu schleichen!« — da erfanden sie sich ihre Schliche
und blutigen Trinklein!

IThrem Leibe und dieser Erde nun entriickt wahnten sie sich, diese Un-
dankbaren. Doch wem dankten sie ihrer Entriickung Krampf und Wonne?
Threm Leibe und dieser Erde.

Milde ist Zarathustra den Kranken. Wabhrlich, er ziirnt nicht ihren
Arten des Trostes und Undanks. Mégen sie Genesende werden und Uber-
windende und einen héheren Leib sich schaften!

Nicht auch ziirnt Zarathustra dem Genesenden, wenn er zartlich nach
seinem Wahne blickt und mitternachts um das Grab seines Gottes
schleicht: aber Krankheit und kranker Leib bleiben mir auch seine Trinen
noch.

Vieles krankhafte Volk gab es immer unter denen, welche dichten und
gottsiichtig sind; wiitend hassen sie den Erkennenden und jene jlingste der
Tugenden, welche heit: Redlichkeit.

Riickwirts blicken sie immer nach dunklen Zeiten: da freilich war
Wahn und Glaube ein ander Ding; Raserei der Vernunft war Gottihnlich-
keit, und Zweifel Siinde.

Allzu gut kenne ich diese Gottihnlichen: sie wollen, dass an sie ge-
glaubt werde, und Zweifel Stinde sei. Allzu gut weil3 ich auch, woran sie
selber am besten glauben.

23



Wahrlich nicht an Hinterwelten und erlésende Blutstropfen: sondern
an den Leib glauben auch sie am besten, und ihr eigener Leib ist thnen ihr
Ding an sich.

Aber ein krankhaftes Ding ist er thnen: und gerne méchten sie aus der
Haut fahren. Darum horchen sie nach den Predigern des Todes und predi-
gen selber Hinterwelten.

Hort mir lieber, meine Briider, auf die Stimme des gesunden Leibes:
eine redlichere und reinere Stimme ist dies.

Redlicher redet und reiner der gesunde Leib, der vollkommene und
rechtwinklige: und er redet vom Sinne der Erde.

Also sprach Zarathustra.

VON DEN VERACHTERN DES LEIBES

Den Verichtern des Leibes will ich mein Wort sagen. Nicht umlernen und
umlehren sollen sie mir, sondern nur ihrem eignen Leibe Lebewohl
sagen — und also stumm werden.

»Leib bin ich und Seele« — so redet das Kind. Und warum sollte man
nicht wie die Kinder reden?

Aber der Erwachte, der Wissende sagt: Leib bin ich ganz und gar,
und nichts auBBerdem; und Seele ist nur ein Wort fur ein Etwas am
Leibe.

Der Leib ist eine grofe Vernunft, eine Vielheit mit einem Sinne, ein
Krieg und ein Frieden, eine Herde und ein Hirt.

Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein Bruder,
die du »Geist« nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner grofen Ver-
nunft.

»Ich« sagst du und bist stolz auf dies Wort. Aber das GroBere ist, woran
du nicht glauben willst — dein Leib und seine groBe Vernunft: die sagt
nicht Ich, aber tut Ich.

Was der Sinn fiihlt, was der Geist erkennt, das hat niemals in sich sein
Ende. Aber Sinn und Geist mochten dich iiberreden, sie seien aller Dinge
Ende: so eitel sind sie.

Werk- und Spielzeuge sind Sinn und Geist: hinter ihnen liegt noch das
Selbst. Das Selbst sucht auch mit den Augen der Sinne, es horcht auch mit
den Ohren des Geistes.

Immer horcht das Selbst und sucht: es vergleicht, bezwingt, erobert,
zerstort. Es herrscht und ist auch des Ichs Beherrscher.

24



Hinter deinen Gedanken und Gefiihlen, mein Bruder, steht ein mach-
tiger Gebieter, ein unbekannter Weiser — der heift Selbst. In deinem Leibe
wohnt er, dein Leib ist er.

Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in deiner besten Weisheit. Und
wer weil} denn, wozu dein Leib gerade deine beste Weisheit notig hat?

Dein Selbst lacht tiber dein Ich und seine stolzen Spriinge. »Was sind
mir diese Spriinge und Fliige des Gedankens?«, sagt es sich. »Ein Umweg
zu meinem Zwecke. Ich bin das Gingelband des Ichs und der Einbliser
seiner Begriffe.«

Das Selbst sagt zum Ich: »hier fithle Schmerz!« Und da leidet es und
denkt nach, wie es nicht mehr leide — und dazu eben soll es denken.

Das Selbst sagt zum Ich: »hier fiihle Lustl« Da freut es sich und denkt
nach, wie es noch oft sich freue — und dazu eben soll es denken.

Den Verichtern des Leibes will ich ein Wort sagen. Dass sie verachten,
das macht ihr Achten. Was ist es, das Achten und Verachten und Wert und
Willen schuf?

Das schaffende Selbst schuf sich Achten und Verachten, es schuf sich
Lust und Weh. Der schaffende Leib schufsich den Geist als eine Hand sei-
nes Willens.

Noch in eurer Torheit und Verachtung, ihr Verichter des Leibes, dient
ihr eurem Selbst. Ich sage euch: euer Selbst selber will sterben und kehrt
sich vom Leben ab.

Nicht mehr vermag es das, was es am liebsten will — tiber sich hinaus zu
schaffen. Das will es am liebsten, das ist seine ganze Inbrunst.

Aber zu spit ward es ihm jetzt dafiir — so will euer Selbst untergehn, ihr
Verichter des Leibes.

Untergehn will euer Selbst, und darum wurdet ihr zu Verichtern des
Leibes! Denn nicht mehr vermogt ihr tiber euch hinaus zu schaften.

Und darum ziirnt ihr nun dem Leben und der Erde. Ein ungewusster
Neid ist im scheelen Blick eurer Verachtung.

Ich gehe nicht euren Weg, ihr Verichter des Leibes! Thr seid mir keine
Briicken zum Ubermenschen! —

Also sprach Zarathustra.

VON DEN FREUDEN UND LEIDENSCHAFTEN

Mein Bruder, wenn du eine Tugend hast, und es deine Tugend ist, so hast
du sie mit niemandem gemeinsam.

25



Freilich, du willst sie bei Namen nennen und liebkosen; du willst sie
am Ohre zupfen und Kurzweil mit ihr treiben.

Und sieche! Nun hast du ihren Namen mit dem Volke gemeinsam und
bist Volk und Herde geworden mit deiner Tugend!

Besser titest du, zu sagen: »Unaussprechbar ist und namenlos, was mei-
ner Seele Qual und Stile macht und auch noch der Hunger meiner Einge-
weide ist.«

Deine Tugend sei zu hoch fiir die Vertraulichkeit der Namen: und
musst du von ihr reden, so schime dich nicht, von ihr zu stammeln.

So sprich und stammle: »Das ist mein Gutes, das liebe ich, so gefillt es
mir ganz, so allein will ich das Gute.

Nicht will ich es als eines Gottes Gesetz, nicht will ich es als eine Men-
schen-Satzung und -Notdurft: kein Wegweiser sei es mir fiir Uber-Erden
und Paradiese.

Eine irdische Tugend ist es, die ich liebe: wenig Klugheit ist darin, und
am wenigsten die Vernunft aller.

Aber dieser Vogel baute bei mir sich das Nest: darum liebe und herze
ich ihn — nun sitzt er bei mir auf seinen goldnen Eiern.«

So sollst du stammeln und deine Tugend loben.

Einst hattest du Leidenschaften und nanntest sie bose. Aber jetzt
hast du nur noch deine Tugenden: die wuchsen aus deinen Leiden-
schaften.

Du legtest dein hochstes Ziel diesen Leidenschaften ans Herz: da wur-
den sie deine Tugenden und Freudenschaften.

Und ob du aus dem Geschlechte der Jihzornigen wirest oder aus
dem der Wolliistigen oder der Glaubens-Wiitigen oder der Rachstich-
tigen:

Am Ende wurden alle deine Leidenschaften zu Tugenden und alle
deine Teufel zu Engeln.

Einst hattest du wilde Hunde in deinem Keller: aber am Ende verwan-
delten sie sich zu Végeln und lieblichen Singerinnen.

Aus deinen Giften brautest du dir deinen Balsam; deine Kuh Triibsal
melktest du — nun trinkst du die stiBe Milch ihres Euters.

Und nichts Boses wichst mehr fiirderhin aus dir, es sei denn das Bose,
das aus dem Kampfe deiner Tugenden wichst.

Mein Bruder, wenn du Gliick hast, so hast du eine Tugend und nicht
mehr: so gehst du leichter tiber die Briicke.

Auszeichnend ist es, viele Tugenden zu haben, aber ein schweres Los;
und mancher ging in die Wiiste und totete sich, weil er mide war,
Schlacht und Schlachtfeld von Tugenden zu sein.

26



