
9 

1. Vorbemerkungen 
 
 
 
1.1 Warum musste Jesus sterben? 
 
Kaum ein Ereignis hat das Christentum so tiefgreifend und auch so folgenschwer 
geprägt wie jene Tage, in denen Jesus von Nazareth in Jerusalem verhaftet, ver-
urteilt, getötet wurde, und dennoch entzieht es sich uns auf rätselhafte Weise … 
 Dabei belegen sogar nicht-christliche Quellen Jesu Hinrichtung, freilich lie-
fern sie dazu praktisch keine verwertbaren Daten. Doch die kanonischen Evan-
gelien berichten derart eingehend darüber, dass man sie schon als „Passionsge-
schichten mit ausführlicher Einleitung“ bezeichnet hat1, es fehlt auch nicht an 
Details und Hintergründen, jeder Moment scheint festgehalten worden zu sein.  
 Wenn wir dann aber versuchen, daraus das Geschehen zu verstehen, stehen 
wir schnell einmal vor einer Flut von Fragen und Widersprüchen, die uns nur 
verwirren können und zu den unterschiedlichsten Ergebnissen führen müssen, je 
nachdem, welcher Quelle wir mehr Aufmerksamkeit, welcher Begründung wir 
mehr Plausibilität zutrauen. 
 Weshalb musste Jesus sterben?  
 Wegen seiner Botschaft, dem Evangelium vom nahen Gottesreich und der 
Vergebung der Sünden, welche mit dem Gesetz Moses in Widerspruch getreten 
wären (ein Beispiel soll jeweils genügen und für alle anderen stehen, hier etwa 
Mk 2,23–3,6) oder weil das Volk (Joh 6,15) und sogar seine Anhänger (Mk 8,32f) 
ihn missverstanden und als politischen Führer verehrt hätten? 
 Judas, um damit Geld zu machen (Mk 14,11), der Satan, der von Judas Besitz 
ergriffen hat (Lk 22,3)? Die Pharisäer und Schriftgelehrten, aus theologisch be-

                                                                 
1 Martin Kähler, Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus, 

Leipzig 2/1896, 80, Fussnote 1. 
 Vgl. auch Paul Winter, On the Trial of Jesus, Berlin 1961, 5; 111–113. 
 Umgekehrt formulieren Marin Stiewe / François Vouga, Bedeutung und Deutungen des Todes 

Jesu im Neuen Testament. Ein theologischer Essay, Tübingen und Basel 2011, 37: „Die literari-
sche Gattung des Evangeliums ist dadurch entstanden, dass Matthäus Lukas und Johannes die 
Darstellungsform, die das Markusevangelium gefunden hat, übernahmen. Die schriftstellerische 
und theologische Leistung des Verfassers des Markusevangeliums besteht darin, das Bekenntnis 
des Todes und der Auferstehung Jesu zu einer theologisch kohärenten Darstellung des Weges 
Jesu ausgeweitet zu haben. Das Markusevangelium (Mk 1,1.15; 13,10; 14,8) unterscheidet sich 
von den Spruchsammlungen fundamental dadurch, dass die befreiende Tätigkeit Jesu (Exorzis-
men, Heilungen) und die Notwendigkeit seines Todes mit der Verkündigung seiner Auferste-
hung her (sic!) (Mk 16,5–7) zusammengebracht werden. Bedeutung und Deutungen des Todes 
Jesu in den Evangelien zeigen sich nicht nur in der Erzählung des Prozesses, der Kreuzigung und 
des Todes Jesu, sondern in der gesamten literarischen Gestaltung. Die Passionsgeschichte wird 
im Lauf der dramatischen Darstellung durch verschiedene Prolepsen (Vorwegnahmen späterer 
Ereignisse) vorbereitet“. 



10 

gründetem Hass (siehe oben, Mk 2,23–3,6), die Tempelpriester, weil sie ihr Hei-
ligtum von ihm direkt (Mk 14,58) oder indirekt (Joh 11,50) in Frage gestellt sa-
hen oder einfach aus Neid (Mk 15,10); gar alle Juden, weil er ihre Religion in 
Frage stellte (I Thess 2,15)? Die Römer, weil sie dem Druck der Juden nicht wi-
derstehen konnten (Joh 19,12) oder weil sie Jesus nicht verstanden haben (II Kor 
2,8)? Er selber (Gal 1,4), um Gott mit der Menschheit zu versöhnen, oder der 
himmlische Vater höchstpersönlich, weil dies für ihn der einzige Weg war, die 
Menschen aus ihrer Sündhaftigkeit erretten zu können (so wurde etwa Röm 3,25 
oft gelesen)? 
 War es Gottes Absicht, so hätte er Juden oder Römer aufs Ärgste missbraucht 
und unschuldig gebrandmarkt, um seinen Willen auf der Welt durchzusetzen; 
sie, mehr noch als Jesus, sie wären dann das eigentliche Opfer, hätten um Gottes 
Offenbarung willen über die Klinge der Geschichte springen müssen. War es Jesu 
eigener Plan, sich ihm als Sühneopfer2 für die verlorene Menschheit anzubieten, 
dann wäre auch einer seiner engsten Freunde, Judas, von ihm für dieses hehre 
Ziel gnadenlos in Verzweiflung und Tod getrieben worden, seine Erinnerung 
unschuldig befleckt für alle Zeiten. 
 Wozu wir auch immer tendieren wollen, es sieht stets so aus, als ob wir dafür 
auf der einen Seite genügend Belege im Neuen Testament fänden, auf der ande-
ren Seite aber mindestens genauso viele Belege für eine andere, entgegengesetzte 
These verwerfen müssten3, nicht darum herumkämen, die Bibel selektiv zu lesen 
und letztendlich Lügen zu strafen. 
 Wollen wir uns aber daranhalten, was uns alle Zeugnisse als kleinsten gemein-
samen Nenner widerspruchsfrei anbieten, dann bleibt nicht viel übrig: „Der 
Umfang dessen, was wir als sicheren Tatbestand feststellen können, ist minimal. 

                                                                 
2 Eine gewisse Vorsicht im Gebrauch des Begriffes Sühne, darauf weist etwa Michael Wolter hin, 

ist schon deshalb angebracht, weil dieser aus dem germanischen Rechtswesen stammt und wir 
uns immer bewusst bleiben müssen, dass wir uns hier also einer „metasprachlichen Abstraktion“ 
bedienen, und „damit die quellensprachlichen Vorstellungen und Deutungen in ein ganz anderes 
Zeichensystem und damit auch in ein ihnen fremdes Wirkungsverständnis“ transferieren: Mi-
chael Wolter, Der Heilstod Jesu als theologisches Argument, in: Jörg Frey / Jens Schröter (Hg.), 
Deutungen des Todes Jesu im Neuen Testament, Tübingen 2 2012, 303f; vgl. auch die dort in 303 
Fussnote 16 genannte Literatur. 

3 Vgl. dazu auch Stiewe / Vouga 2011, 110: „Die Diskrepanz zwischen den literarischen Verwandt-
schaften der Evangelien und der Eigenständigkeit ihrer theologischen Entwürfe ist auffällig. Die 
Evangelien formulieren vier profilierte Interpretationen des Todes Jesu, die sich auf keinen ge-
meinsamen Nenner zurückführen lassen.“ Ausserdem 111: „Die verschiedenen Deutungen des 
Todes Jesu in den vier Evangelien und der Apostelgeschichte lassen sich nicht logisch voneinan-
der ableiten. Sie sind nicht deckungsgleich und können nicht in einer übergreifenden Dogmatik 
als wechselseitige Ergänzungen harmonisiert werden. Ihre Darstellungen und Deutungen sind 
teilweise konträr“. Schliesslich 256: „Eine Voraussetzung der Vielfalt der neutestamentlichen In-
terpretationsmodelle des Todes Jesu besteht darin, dass Jesus selbst keine eindeutige Erklärung 
für die Bedeutung seines Todes gegeben hat.“ 



11 

Das sichere Kern-Faktum ist, dass Jesus gekreuzigt wurde. Daraus kann geschlos-
sen werden, dass man ihn verhaftete und dass ein Gerichtsverfahren folgte, und 
zwar ein römisches. Denn die Kreuzigung ist eine römische, nicht eine jüdische 
Todesstrafe. Alles Übrige am Ablauf der Ereignisse ist strittig …“4 
 
 
1.2 Aspekte der „historischen Jesusfrage“5  
 
Schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts hat Albert Schweitzer eine ernüchternde 
Bilanz gezogen über den behaupteten Forschungsstand zu den wahren Ereignis-
sen rund um Leben und Tod Jesu: Letztendlich muss sich alles, was wir meinen, 
wissen zu können, in einer Fata Morgana verflüchtigen, als Projektion unserer 
eigenen Ansichten entlarven6. 
 Auch der Versuch der Bultmannschüler in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts, 
Kriterien herauszuarbeiten, wonach nur einwandfrei als authentisch auf Jesus 
zurückgehend zu belegen sei, was sich weder vom frühen Judentum noch von der 
urchristlichen Gemeinde ableiten lässt und somit nicht „erfunden“ sein könne 
(new quest, Neue Frage nach dem historischen Jesus), hat sich als gefährlicher 
Trugschluss herausgestellt, weil er ein Jesusbild hervorbringen musste, dessen 
Darstellung sich zwangsläufig als (künstlich erzeugter) Kontrast zum Judentum 

                                                                 
4 Hans Conzelmann, Historie und Theologie in den synoptischen Passionsberichten in: F. Viering 

(Hg.), Zur Bedeutung des Todes Jesu. Exegetische Beiträge, Gütersloh 3/1968, 35–53, 37f. 
5 Ich verwende hier den Begriff historische Jesusfrage, der von Reinhard Slenczka, Geschichtlich-

keit und Personsein Jesu Christi. Studien zur christologischen Problematik der historischen Je-
susfrage, Göttingen 1967 eingeführt worden war und zum Beispiel von Jens Schröter, Von der 
Historizität der Evangelien – ein Beitrag zur gegenwärtigen Diskussion um den historischen Je-
sus in Der historische Jesus – Tendenzen und Perspektiven der gegenwärtigen Forschung, her-
ausgegeben von Jens Schröter und Ralph Brucker, Berlin 2002, 163–212 aufgenommen und oft 
synonym zu Jesusforschung benutzt wird (vgl. Schröter 2002, 164, Fussnote 5), mit folgender De-
finition (163f): „Die historische Jesusforschung gehört bezüglich ihrer methodischen Vorausset-
zung und der hierauf basierenden Verfahren zur Geschichtswissenschaft: Sie analysiert die zur 
Verfügung stehenden historischen Materialien und zeichnet auf deren Grundlage Bilder der 
historischen Person Jesu (…) Demgegenüber hat die Jesusforschung der jüngsten Zeit zu Recht 
darauf insistiert, dass die theologische und die historische Frage zu unterscheiden sind: Eine sich 
kritisch vor ihren Ursprüngen verantwortende Theologie bleibt auf den Bezug zur Geschichts-
wissenschaft verwiesen, eine historische Konstruktion der Person Jesu hat jedoch unabhängig 
von der Frage, wie sich diese zur Begründung des christlichen Glaubens verhält, zu erfolgen“. 

 Ich habe hier dem Ausdruck Jesusfrage den Vorzug gegeben, nicht weil ich der „Jesusforschung“ 
ihre Wissenschaftlichkeit hätten in Frage stellen wollen, sondern weil sich im englischen Sprach-
raum die Einteilung der Forschungsgeschichte in quests eingebürgert hat. 

6 Albert Schweitzer, Von Reimarus zu Wrede. Eine Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübin-
gen 1906; auf den von ihm kritisierten first quest (so die natürlich nachträgliche Einteilung aus 
dem englischsprachigen Raum), folgt ein halbes Jahrhundert der Krise, das oft mit no quest cha-
rakterisiert wird, auch wenn man dabei der in dieser Zeit sehr heterogenen Weiterführung der 
Forschung nicht wirklich gerecht wird. 



12 

definierte7. Zum heutigen Zeitpunkt wird das sogenannte Differenzkriterium 
oder Doppelte Unableitbarkeitskriterium deshalb immer mehr infrage gestellt.8 
 Lange Zeit wurde die jüdische Forschung zum Thema kaum ernst genommen, 
man sah darin wenig mehr als den (aus heutiger Sicht allerdings absolut berech-
tigten) Versuch, sich durch apologetische Antithesen gegen christlichen Anti-
judaismus zur Wehr zu setzen. Dabei haben Juristen und Theologen wie zuerst 
Joseph Klausner9, später Chaim Cohn10, David Flusser11, Paul Winter12, Ellis 
Rivkin13, Geza Vermes14 oder Schalom Ben-Chorin15 mit ihrer von christlichen 
Vorurteilen und Dogmatik freien Sicht einen wesentlichen Beitrag dazu geleistet, 
den Boden für einen ganz neuen Ansatz zu legen. 
 Dieser sogenannte third quest, der Jesus wieder auf seinem (religiösen und 
ethnischen) Hintergrund als galiläischen Juden des 1. Jh.s u. Zr. zu verstehen 
versucht und deshalb keinen Aufwand scheut, zeitgenössische Quellen zu 
durchforsten, ausserkanonische Schriften beizuziehen, archäologische und so-
zialgeschichtliche Daten zu berücksichtigen, hat lange gebraucht, bis er sich, etwa 
über die Brüder Ekkehard W. und Wolfgang Stegemann oder Gerd Theissen, im 
deutschen Sprachraum hat legitimieren können. Es ist kein Zufall, wenn Ed 
Parish Sanders epochemachendes Buch „Jesus and Judaism“16 bis anhin nicht in 
unsere Sprache übersetzt worden und nur dessen zehn Jahre später für ein breite-
res Publikum verfasste Version auf Deutsch erschienen ist. 
 Die von Frauen wie z. B. Luise Schottroff und Elisabeth Schüssler Fiorenza 
eingebrachte kritische feministische Forschung hatte zunächst ebenfalls keinen 
leichten Stand; dabei findet heute ihr Wert gerade auch in der Hinterfragung der 
Anwendung von europäischen patriarchalischen Mustern auf Jesus selber sowie 
auf die Bewertung der Rolle von Frauen und marginalisierten Männern in seiner 
Bewegung breite Anerkennung17. 

                                                                 
7 Ausschlaggebend war Ernst Käsemanns Vorlesung von 1953, veröffentlicht zuerst 1954 als Das 

Problem des historischen Jesus, nachzulesen in Exegetische Versuche und Besinnungen I, Göt-
tingen, 1960, 187–214. 

8 Für eine frühe kritische Beurteilung im deutschen Sprachraum siehe z. B. Gerd Theissen, Theolo-
gie und Exegese in den neutestamentlichen Arbeiten von Günther Bornkamm, EvTh 51 (1991), 
308–332, bes. 319–325. 

9 Jesus of Nazareth. His Life, Times and Teaching, London 1925, Original in Ivrit 1922. 
10 Der Prozess und Tod Jesu aus jüdischer Sicht, Frankfurt am Main, 1997; Original in Ivrit und 

Englisch schon 1968. 
11 Z. B. Jesus, Hamburg 1968. 
12 Z. B. Winter 1961. 
13 Z. B. What Cruzified Jesus, Nashville 1984. 
14 Z. B. Die Passion Jesu – die wahre Geschichte der letzten Tage im Leben Jesu, Darmstadt 2006, 

Original in Englisch 2005. 
15 Bruder Jesus, München 1967. 
16 Jesus and Judaism, Philadelphia 1985; Sohn Gottes – eine historische Biographie Jesu, Stuttgart 

1996, Original in Englisch 1993. 
17 Vgl. z. B. Elisabeth Schüssler Fiorenza, Jesus – Miriams Kind, Sophias Prophet, Gütersloh 1997. 



13 

 So faszinierend die Erkenntnisse sind, die durch diese wissenschaftlichen 
Ansätze einfliessen, sie haben auch zur Folge, dass wir mit unseren Fragen wie-
der am Anfang stehen und uns ganz neu auf den Versuch einlassen müssen, die 
geschichtlichen Ereignisse von damals zu verstehen, im Bewusstsein dessen, dass 
all unsere Vorstellungen letztendlich Konstruktionen18 oder zumindest „Re-
Konstruktionen“19 bleiben, wie sehr wir uns auch um Objektivität bemühen. 
 Vor allem aber müssen sie gemessen werden können an einem Kriterium, das 
eigentlich auf der Hand liegt und doch in der Vergangenheit allzu sehr vernach-
lässigt worden war. Gerd Theissen nennt es das historische Plausibilitätskrite-
rium20 und meint damit genau, was der Name ausdrückt: In welcher Gestalt auch 
immer unsere Vorstellungen, unsere (Re-)Konstruktionen über die geschichtli-
chen Ereignisse und das Denken der damaligen Zeit daher kommen, sie müssen 
auf dem Hintergrund des uns zur Verfügung stehenden Datenmaterials und 
unseres gesamten Wissens über Kultur, Gesellschaft, Mentalität und Weltbild 
plausibel, also glaubhaft denkbar und mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit 
realistisch möglich sein.  
 Wenn auch heute noch da und dort Einwände vorgebracht werden, wonach 
ohne ein „Unableitbarkeits-Argument“, ohne ein Kriterium der „Tendenzwid-
rigkeit“ bzw. „Anstössigkeit“, also letztendlich (doch wieder!) ohne ein „Diffe-
renzkriterium“ die „Entwicklung des frühen Christentums und seiner Sicht des 
Wirkens und der Verkündigung Jesu“ kaum „plausibel erklärlich sind“21, bergen 
diese meiner Meinung nach einen unauflösbaren inneren Widerspruch, es sei 
denn, man wende solche Kriterien (gefährlich …) einseitig nur auf die Beziehung 
Jesu zum Judentum an: Wie sollte sich ansonsten eine Entwicklung erklären, 
deren Ursprung wir gerade in der Differenz zu derselben zu ergründen suchen?  
 Auf der anderen Seite liefern etwa sozialgeschichtliche Studien und die Beach-
tung des jüdischen und römisch-hellenistischen Umfelds genügend triftige Ar-
gumente, um die Entstehung einer „neuen Religion“ aus der Jesusbewegung 
                                                                 
18 Vgl. dazu z. B. Schröter 2002, 164ff, dort v.a. 167. 
 und insbesondere: James D. G. Dunn / Jens Schröter, Gemeinsames Statement: Der „erinnerte“ 

und der „historische“ Jesus, ZNT 20, 2007, 60. 
19 Michael Moxter, Erzählung und Ereignis. Über den Spielraum historischer Repräsentation, in: 

Schröter / Brucker 2002, 67–88, dort 85, beginnend mit einem Zitat von Paul Ricœur, Zeit und 
Erzählung I: Zeit und historische Erzählung, München 1988 (Original in Französisch 1983), 129: 
„‚Nur die Geschichtsschreibung [im Unterschied zur Fiktionserzählung, Anm. d. V.] kann eine 
Referenz in Anspruch nehmen, die ihren Ort in der Empirie hat, soweit die historische Intentio-
nalität auf Ereignisse geht, die tatsächlich stattgefunden haben.‘ Es entsteht mithin die Aufgabe, 
die historische Referenz zurückzugewinnen, ohne die These von der Konfiguration durch Er-
zählung aufzulösen. Für dieses Problem steht der Begriff der ‚Re-Konstruktion‘, der einerseits im 
Begriffsmoment ‚Konstruktion‘ gleichsam den Eigenanteil des Subjektes im Aufbau der Wirk-
lichkeit einräumt, andererseits aber durch die Vorsilbe den Kredit andeutet, den die historische 
Arbeit ihrem Gegenstand schuldet.“ 

20 Gerd Theissen, Annette Merz, Der historische Jesus, Göttingen 4/2011, 117f. 
21 Jörg Frey, Der historische Jesus und der Christus in den Evangelien, in Schröter / Brucker 2002, 

273–336, dort 293. 



14 

überzeugend nachvollziehen zu können – auch wenn das Resultat insofern man-
chen Christen enttäuschen mag, als es eben nicht eine von ihrem jüdischen Ur-
sprung kategorisch abgrenzbare, „ganz andere“ Gründerfigur aufzeigt, sondern 
die Irren und Wirren einer Bewegung, welche sich unter komplexen politischen, 
kulturellen, ethnischen, sozialen, religiösen und philosophischen Einflüssen und 
Zwängen ihren Weg suchen musste.  
 All dem will der Third Quest ja Rechnung tragen, auch wenn sich damit ein 
Tor auftut zu einem Gebiet, das uns fast uferlos und kaum umfassend erschliess-
bar erscheinen muss … 
 
In jüngster Zeit erlebt allerdings auch Albert Schweitzers radikale Kritik an der 
historischen Jesusforschung wieder eine Renaissance, nun mit einer scharfen 
Speerspitze gegen diese „dritte Suche“, etwa in Klaus Wengsts Unterscheidung 
zwischen dem „historischen“ Jesus, der für ihn zwangsläufig ausser Reichweite 
bleiben muss („aufgrund des Gegensatzes zwischen dem eigenen Interesse und 
dem Interesse der Evangelien22 als den einzig relevanten Quellen gewinnt die 
historische Jesusforschung aus ihnen nur zusammenhangloses, spärliches Da-
tenmaterial und bedarf der eigenen Imagination, um ein Gesamtbild zu erhal-
ten“23) und einem „wirklichen“ Jesus, doch „die immer wieder neu zu stellende 
Frage ist nicht, wer Jesus wirklich war, sondern wie er jeweils durch verantwor-
tungsbewusste Auslegung – in all ihren Formen – zur Wirkung kommt und 
wirklich wird. Das aber heisst dann auch, dass dieses Hören im Diskurs damit 
geschehen muss, was andere vor uns gehört haben und zeitgenössisch mit uns 
hören. Und so ist das selbst im Hören Entdeckte in den in dieser Weltzeit nicht 
endenden Diskurs einzubringen“24. Damit würden wir uns aber vollständig von 

                                                                 
22 Klaus Wengst, Mirjams Sohn – Gottes Gesalbter, Mit den vier Evangelisten Jesus entdecken. 

Gütersloh 2016, 633: „Ihnen geht es nicht darum, wer Jesus war, sondern wer dieser Jesus, der 
war, in lebendiger Erinnerung je gegenwärtig ist“. 

23 A. a. O., 21. 
24 A. a. O., 28; meines Erachtens bleibt aber auch dieser Ansatz nicht frei von Widersprüchen. 

Einerseits unterstellt er der Frage nach dem historischen Jesus ein theologisches Interesse, „vom 
Menschen Jesus, um ihn ‚glaubwürdig‘ zu machen, Ausserordentliches und Besonderes, ja Ein-
maliges behaupten zu müssen“ (S. 25); eine Erklärung dafür, wie er auf diesen Gedanken kommt, 
was er damit eigentlich meint (dass Jesus – wie so viele andere gewiss auch – ein Mensch war, der 
seine herausragenden Stärken gehabt haben muss, sollte sich doch eigentlich aus seiner 
Wirkungsgeschichte erweisen) und warum ein historisches Interesse „den Ausgangspunkt der 
Evangelien und des ganzen Neuen Testaments, das Zeugnis von der Auferweckung Jesu durch 
Gott, hintergeht“ (a. a. O.) bleibt er allerdings schuldig, gerade auch dort, wo er sein erklärtes 
(und eigenartig polemisch attackiertes) Gegenüber als Vertreter der Frage nach dem „histori-
schen“ Jesus in Wolfgang Stegemann und seinem Buch Jesus und seine Zeit (Stuttgart 2010) 
festmachen will (ab S. 21) – auch wenn er sich der Konfrontation dann doch wieder dadurch ent-
zieht, dass er leider gänzlich auf Fussnoten und somit auf direkte Verweise verzichtet. Anderseits 
wendet er dann genau jene Kriterien der Plausibilität, die er in Bezug auf die historische Jesus-
frage so drastisch ablehnt, auf die Auslegung und insbesondere auf die Interpretation des (jüdi-
schen, wie er mehrfach betont) Umfeldes der Evangelien an (was ja auch mir zumindest im An-



15 

der Frage verabschieden, was sich damals ereignet haben könnte und jedes Inte-
resse an der Person des Nazareners aufgeben.  
 Bleibt uns also tatsächlich nichts Anderes übrig, als uns in einer dogmatischen 
Beliebigkeit zu verlieren, die, da gäbe ich Wengst ja recht, schon in den so unter-
schiedlichen Interpretationen der Evangelien angelegt ist?  
 Eines stimmt gewiss: Auch wir werden, wenn wir versuchen nachzuvollziehen, 
wie die Autoren unserer Quellentexte mit den ihnen ihrerseits bereits überliefer-
ten Erinnerungen an Gefangennahme, Prozess und Tod Jesu umgegangen sein 
könnten, nicht darum herum kommen, Vorstellungskraft und Phantasie zu be-
mühen; dabei muss es sich von selber verstehen, dass wir stets einen äusserst 
kritischen Blick auf unsere eigenen Ideen zu bewahren haben, im Bewusstsein, 
dass jede in unseren Augen auch noch so einleuchtende und plausible Erkenntnis 
weit davon entfernt bleiben muss, über alle Zweifel erhabene historische Wahr-
heit zu rekonstruieren.25 
 Doch hiesse es wohl, das Kind mit dem Bade auszugiessen, wenn wir deshalb 
die Suche nach dem eigentlichen Geschehen zugunsten einer Beschränkung auf 
abgehobene, von Jesus selber völlig losgelöste dogmatische Spekulationen aufge-
ben würden. 

 
 
1.3 Zur Quellenlage  
 
Wenn ich also dennoch eine Re-Konstruktion der Ereignisse in den letzten Ta-
gen Jesu wagen will, so bin ich mir bewusst, dass ich mich auf einem höchst unsi-
cheren Boden bewege, denn ich muss mich dabei vor allem auf jene Texte stüt-
                                                                                                                                                

satz durchaus glaubwürdig, aber kaum wirklich neu erscheint – und im Detail nicht über jeden 
Zweifel erhaben ist, wenn es zum Beispiel um mutmassliche Gründe für die antipharisäische Po-
lemik der Evangelien geht, vgl. z. B. S. 22), ohne dazu aber auf eine Quellenlage zurückgreifen zu 
können, welche sich irgendwie unterschieden würde von jener, die er für geschichtliche Belange 
als nicht brauchbar kritisiert; auch da ist er deshalb auf Hypothesen und eigene Imagination an-
gewiesen, und wenn er zum Schluss kommt, „wer diese Texte auslegt, kann deren nicht zu er-
schöpfendes Potential würdigen und die eigene Auslegung als eine – hoffentlich mögliche – ver-
stehen, die neben vielen anderen möglichen Auslegungen steht“ (S. 27), dann sehe ich da letzt-
endlich keinen Gewinn im Vergleich zum analogen Vorgehen auf der Suche nach dem historisch 
Geschehenen um Jesus selber; schliesslich drängt sich mir die Frage auf, weshalb ich mich über-
haupt für ein immerhin weit über 600 Seiten zählendes Buch interessieren soll, wenn ich darin 
per definitionem sowieso keine andere Informationen finden kann, als was mir die Evangelien eh 
schon berichten … 

25 Interessante Abrisse zur Forschungsgeschichte und zum heutigen Stand finden sich zum Beispiel 
bei Gabriela Gelardini, Religion, Ethnizität und Ethnoreligion – Die Entstehung eines Diskurses 
innerhalb deutschsprachiger historischer Jesusforschung, in: Christian Strecker (Herausgeber), 
Alte Texte in neuen Kontexten, Stuttgart 2015, 13–32 (mit besonderem Augenmerk auf die Stel-
lung der deutschsprachigen Forschung gegenüber dem Judentum bzw. der jüdischen Identität 
Jesu); Theissen / Merz, 2011, 21–30, dort mit einer Übersichtstabelle, 30; W. Stegemann 2010, 
73–124; Frey 2002, 273–293; James D. G. Dunn, A New Perspective on Jesus, What the Quest for 
the Historical Jesus Missed, Grand Rapids 2005, 15–22. 



16 

zen, die zwar meiner Ansicht nach immer noch die vergleichsweise zuverlässigs-
ten Informationen zum Geschehen bieten: Die Briefe des Apostels Paulus – in 
denen aber eigentliche Berichte über das Geschehen völlig fehlen, und unsere 
vier Evangelien, deren allererste Absicht allerdings tatsächlich nie historische 
Akribie gewesen war.  
 Im Vordergrund ihres Blickfeldes stand vielmehr das Leben der Gemeinden, 
in denen sie wirkten, deren Nöte und Sorgen, zwischen der sich immer klarer 
abzeichnenden Trennung vom Judentum, das sich nach der Zerstörung des 
zweiten Tempels neu zu finden und legitimieren hatte und in der von den An-
hängern Jesu weiterhin lauthals gepflegten Verkündigung des nahen Gottes-
reiches begreiflicherweise eine Gefährdung seiner Existenz sehen musste; dem 
wachsenden Einfluss von Menschen, denen die jüdischen Wurzeln letztendlich 
fremd blieben, weil sie in einer ganz anderen Kultur verankert waren; schliesslich 
dem verständlichen Unverständnis der römischen Autoritäten gegenüber einem 
auf jenen Mann gestützten Glauben, der ja von einem der Ihren, Pontius Pilatus, 
standrechtlich zum Tod am Kreuz verurteilt worden war.26 
 Dass deshalb ihre Schriften auch apologetischen Charakter annehmen muss-
ten, braucht nicht zu erstaunen – die daraus resultierende Polemik bekommt ihr 
verheerendes Gewicht aber erst Jahrhunderte später, wenn aus der kleinen jüdi-
schen Splittergruppe eine Kirche entstanden ist, die das ganze römische Reich 
dominiert.27 
 Der oben genannte komplexe Hintergrund beeinflusst jedoch auch auf subti-
lere Weise das ganze Denken und Urteilen der Evangelisten, die sich ja inzwi-
schen, davon müssen wir wohl ausgehen, weitgehend auf das Hörensagen abstüt-
zen mussten und jedenfalls nicht selber zu den Zeitzeugen der Ereignisse gezählt 
werden können. 
 
 

                                                                 
26 Vgl. dazu Ekkehard W. Stegemann, Wie im Angesicht des Judentums historisch vom Tod Jesu 

sprechen – vom Prozess Jesu zu den Passionserzählungen der Evangelien, in: Gerd Häfner / 
Hansjörg Schmid (Hg.), Wie heute vom Tod Jesu sprechen? Neutestamentliche, systematisch-
theologische und liturgiewissenschaftliche Perspektiven, Freiburg i. Br. 2002, 23–52, besonders 
ab 42. 

27 „Jene ersten Christen waren relativ machtlose Juden, und ihnen stellte sich die jüdische Obrigkeit 
als eine gefährliche und bedrohliche Macht dar. Solange die Christen eine unterprivilegierte 
Randgruppe waren, schadeten ihre Passionserzählungen, welche die Juden als Schuldige am 
Tode Jesu hinstellten, die Römer aber von jeder Schuld daran entlasteten, im Grunde nieman-
dem. Doch als dann das römische Reich christlich wurde, wurde die Fabel mörderisch. Im Lichte 
des späteren christlichen Antijudaismus und schliesslich des völkermörderischen Antisemitis-
mus können wir auch im Rückblick die Fabel von der Kreuzigung Jesu durch die Juden nicht 
länger als verhältnismässig harmlose Propaganda durchgehen lassen.“ John Dominic Crossan, 
Wer tötete Jesus? Die Ursprünge des christlichen Antisemitismus in den Evangelien, München 
1999, 189f (Original in Englisch 1995). 



17 

Exkursus: Augenzeugen, individuelle und kollektive Erinnerung 
 
 Immer mal wieder findet man die These vertreten, die Evangelien beruhten 

auf direkten Zeugenberichten, so etwa zuletzt von Richard Bauckham, für 
den sich nicht nur die drei Synoptiker auf unmittelbaren Kontakt mit Augen-
zeugen wie insbesondere Petrus berufen können, sondern auch das Johannes-
evangelium vom „Lieblingsjünger“ selber verfasst wurde, welcher also nicht 
etwa eine literarische Kunstfigur, sondern eben ein eigentlicher Augenzeuge 
gewesen sei, Joh 21,24 wäre demnach also als authentischer Hinweis auf die 
Identität des am Geschehen persönlich beteiligten Evangelisten zu verste-
hen28. 

 Dagegen hält etwa Wolfgang Stegemann: „Wir können zwar nicht ausschlies-
sen, dass die Evangelien (auch) Augenzeugenberichte enthalten, aber wir 
vermögen diese ‚Textsorte‘ nicht zu erkennen bzw. ihre Existenz zu beweisen. 
Kurz: Wir kommen wohl nicht an der grundlegenden Erkenntnis vorbei, dass 
wir in Bezug auf Jesus keine Primärquellen besitzen, worunter hier Selbst-
zeugnisse oder solche Zeugnisse verstanden werden, in denen uns verbürgte 
Augenzeugen etwas über Leben und Lehre und Werk des Mannes aus Naza-
reth unmittelbar berichten. Wir besitzen (gesichert) nur Sekundärquellen, 
Zeugnisse über Jesus von Nazaret aus zweiter oder gar dritter und vierter 
Hand.“29  

 Gegen eine direkte Abhängigkeit der Evangelien von Augenzeugen spricht 
auch, dass der zeitliche (und z. T. sicher auch geographische) Abstand eine 
Niederschrift der Texte wie sie heute vorliegen noch unter Anwesenheit sol-
cher Zeugen höchst unwahrscheinlich (wenn auch zugegebenermassen nicht 
gänzlich unmöglich) macht, denn es gibt nun einmal gute Gründe, die Abfas-
sung der Evangelien (oder auch nur schon die systematische Zusammenstel-
lung von schriftlich festgehaltenen Berichten) tatsächlich erst mit dem Aus-

                                                                 
28 Richard Bauckham, Jesus and the Eyewitnesses. The Gospel as Eyewitness Testimony, Grand 

Rapids Cambridge 2006, 5f: „Testimony is the category that enables us to read the Gospels in a 
properly historical way and a properly theological way. It is where history and theology meet. In 
order to pursue this agenda, we need to give fresh attention to the eyewitnesses of the history of 
Jesus and their relationship to the Gospel traditions and to the Gospels themselves. In general, I 
shall be arguing in this book that the Gospel texts are much closer to the form in which the eye-
witnesses told their stories or passed on their traditions than is commonly envisaged in current 
scholarship. This is what gives the Gospels their character as testimony. They embody the testi-
mony of eyewitnesses, not of course without editing and interpretation, but in a way that is sub-
stantially faithful to how the eyewitnesses told it, since the Evangelists were in more or less direct 
contact with eyewitnesses. Not removed from them by a long process of anonymous transmis-
sion of the tradition. In the case of one of the Gospels, that of John, I conclude, very unfashio-
nably, that an eyewitness wrote it.“ 

29 W. Stegemann 2010, 130f; aufschlussreich, weil auch Erkenntnisse zur Gedächtnisforschung 
berücksichtigend, ist die Darstellung der jüngsten Auseinandersetzung mit Bauckhams Thesen in 
Sandra Hübenthals Das Markusevangelium als kollektives Gedächtnis, Göttingen 2014, 60ff. 



18 

sterben der allerletzten Zeugen zu verbinden, vor allem auch deshalb, weil 
sich zuvor (im Unterschied etwa zur Tradition der Verschriftung des Korans, 
bewusst noch vor dem Ableben der letzten Zeugen) aufgrund der Naherwar-
tung des unmittelbar hervorstehenden Gottesreichs ein akribisches Sammeln 
und Ordnen zur Fixierung und Aufbewahrung der Erinnerungen für zukünf-
tige Generationen kaum hätte aufgedrängt können: Wozu auch!  

 Ein Hinweis auf diese Einstellung während der ersten Jahrzehnte nach Jesu 
Tod mögen die Paulusbriefe sein, welche zwar bei ihren Lesern durchaus 
voraussetzen, dass der Jüngerkreis der ersten Stunde ihnen alle seine Erinne-
rungen erzählt habe, daran auch immer mal wieder in Anspielungen an-
knüpfen, es aber nicht für nötig halten, solche Berichte wörtlich wiederzuge-
ben und erst recht keinerlei Zitate oder auch nur Hinweise auf irgendwelche 
Bücher dazu enthalten – was, wenn denn solche schon im Umlauf wären, 
eigentlich erstaunen müsste! 

 
 Damit sei hier allerdings keineswegs in Frage gestellt, dass die Augenzeugen 

zu Lebzeiten die Gemeindetraditionen genährt und so auch wesentlich zum 
Ursprung von (meist wie gesagt wohl noch mündlich weitergegebenen) 
Überlieferungen beigetragen hatten, welche wiederum die Grundlage für alles 
Wissen der Evangelisten boten.  

 An dieser Stelle sei der Standpunkt von James D. G. Dunn erwähnt, welcher 
die Ansicht vertritt, dass gerade die orale Überlieferung innerhalb der Jesus-
bewegung besonders nach Bewahrung der Erinnerung gestrebt und deshalb 
die Berichte der Augenzeugen auch nach deren Ableben (bis zur Verfassung 
der Evangelien) äusserst getreu weitertradiert habe; er betrachtet sogar die 
Unterschiede innerhalb der Parallelen bei den Synoptikern nicht literarkri-
tisch, sondern führt sie auf die mündliche Erzählweise ein und desselben Be-
richtes zurück – was mir allerdings manchmal wirklich etwas gar weit zu ge-
hen scheint30; dagegen bemerkt meines Erachtens z. B. W. Stegemann völlig 
zurecht: „Die neue Beachtung der mündlichen Überlieferung der Jesustradi-
tion vor ihrer schriftlichen Fixierung eröffnet zweifellos grundsätzlich einen 

                                                                 
30 Insbesondere James, D.G: Dunn, Jesus Remembered, Grand Rapids, 2003; vgl. früher schon 

James D. G. Dunn, Messianic Ideas and their Influence on the Jesus of History in: James H. 
Charlesworth (Hg.; Sammlung von Beiträgen zum First Princeton Symposium on Judaism and 
Christian Origins, 1987), The Messiah – Developments in Earliest Judaism and Christianity, 
Minneapolis 1992/2010, 370f.  

 In Dunn, 2005, 53 präzisiert der Autor hingegen seine zuvor geäußerten Ansichten insofern, als 
er festhält: „In particular, it is no part of my purpose to deny a literary connection between the 
Synoptic Gospels.“ Damit gewinnen seine Thesen an einer gewissen Glaubwürdigkeit: Wie er in 
101–120 anhand von Textbeispielen ganz überzeugend aufzeigt, kann eine literarische Abhän-
gigkeit einerseits durchaus von mündlichen Überlieferungen anderseits ergänzt und in einigen 
Fällen auch korrigiert worden sein. Dem Faktor einer möglichen Koexistenz von mündlichen 
und schriftlichen Überlieferungen, noch über Jahrzehnte hinaus, bleibt natürlich immer Rech-
nung zu tragen. 


