1. Vorbemerkungen

1.1 Warum musste Jesus sterben?

Kaum ein Ereignis hat das Christentum so tiefgreifend und auch so folgenschwer
geprigt wie jene Tage, in denen Jesus von Nazareth in Jerusalem verhaftet, ver-
urteilt, getotet wurde, und dennoch entzieht es sich uns auf ratselhafte Weise ...

Dabei belegen sogar nicht-christliche Quellen Jesu Hinrichtung, freilich lie-
fern sie dazu praktisch keine verwertbaren Daten. Doch die kanonischen Evan-
gelien berichten derart eingehend dariiber, dass man sie schon als ,,Passionsge-
schichten mit ausfiihrlicher Einleitung® bezeichnet hat', es fehlt auch nicht an
Details und Hintergriinden, jeder Moment scheint festgehalten worden zu sein.

Wenn wir dann aber versuchen, daraus das Geschehen zu verstehen, stehen
wir schnell einmal vor einer Flut von Fragen und Widerspriichen, die uns nur
verwirren kénnen und zu den unterschiedlichsten Ergebnissen fithren miissen, je
nachdem, welcher Quelle wir mehr Aufmerksambkeit, welcher Begriindung wir
mehr Plausibilitit zutrauen.

Weshalb musste Jesus sterben?

Wegen seiner Botschaft, dem Evangelium vom nahen Gottesreich und der
Vergebung der Siinden, welche mit dem Gesetz Moses in Widerspruch getreten
wiren (ein Beispiel soll jeweils gentigen und fiir alle anderen stehen, hier etwa
Mk 2,23-3,6) oder weil das Volk (Joh 6,15) und sogar seine Anhinger (Mk 8,32f)
ihn missverstanden und als politischen Fithrer verehrt hitten?

Judas, um damit Geld zu machen (Mk 14,11), der Satan, der von Judas Besitz
ergriffen hat (Lk 22,3)? Die Pharisder und Schriftgelehrten, aus theologisch be-

Martin Kihler, Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche, biblische Christus,
Leipzig 2/1896, 80, Fussnote 1.

Vgl. auch Paul Winter, On the Trial of Jesus, Berlin 1961, 5; 111-113.

Umgekehrt formulieren Marin Stiewe / Frangois Vouga, Bedeutung und Deutungen des Todes
Jesu im Neuen Testament. Ein theologischer Essay, Tiibingen und Basel 2011, 37: ,,Die literari-
sche Gattung des Evangeliums ist dadurch entstanden, dass Matthdus Lukas und Johannes die
Darstellungsform, die das Markusevangelium gefunden hat, iibernahmen. Die schriftstellerische
und theologische Leistung des Verfassers des Markusevangeliums besteht darin, das Bekenntnis
des Todes und der Auferstehung Jesu zu einer theologisch kohdrenten Darstellung des Weges
Jesu ausgeweitet zu haben. Das Markusevangelium (Mk 1,1.15; 13,10; 14,8) unterscheidet sich
von den Spruchsammlungen fundamental dadurch, dass die befreiende Tatigkeit Jesu (Exorzis-
men, Heilungen) und die Notwendigkeit seines Todes mit der Verkiindigung seiner Auferste-
hung her (sic!) (Mk 16,5-7) zusammengebracht werden. Bedeutung und Deutungen des Todes
Jesu in den Evangelien zeigen sich nicht nur in der Erzihlung des Prozesses, der Kreuzigung und
des Todes Jesu, sondern in der gesamten literarischen Gestaltung. Die Passionsgeschichte wird
im Lauf der dramatischen Darstellung durch verschiedene Prolepsen (Vorwegnahmen spéterer
Ereignisse) vorbereitet®.



griindetem Hass (siehe oben, Mk 2,23-3,6), die Tempelpriester, weil sie ihr Hei-
ligtum von ihm direkt (Mk 14,58) oder indirekt (Joh 11,50) in Frage gestellt sa-
hen oder einfach aus Neid (Mk 15,10); gar alle Juden, weil er ihre Religion in
Frage stellte (I Thess 2,15)? Die Romer, weil sie dem Druck der Juden nicht wi-
derstehen konnten (Joh 19,12) oder weil sie Jesus nicht verstanden haben (II Kor
2,8)? Er selber (Gal 1,4), um Gott mit der Menschheit zu versohnen, oder der
himmlische Vater hochstpersonlich, weil dies fiir ihn der einzige Weg war, die
Menschen aus ihrer Siindhaftigkeit erretten zu konnen (so wurde etwa R6m 3,25
oft gelesen)?

War es Gottes Absicht, so hitte er Juden oder Rémer aufs Argste missbraucht
und unschuldig gebrandmarkt, um seinen Willen auf der Welt durchzusetzen;
sie, mehr noch als Jesus, sie wiren dann das eigentliche Opfer, hitten um Gottes
Offenbarung willen iiber die Klinge der Geschichte springen miissen. War es Jesu
eigener Plan, sich ihm als Siihneopfer® fir die verlorene Menschheit anzubieten,
dann wire auch einer seiner engsten Freunde, Judas, von ihm fiir dieses hehre
Ziel gnadenlos in Verzweiflung und Tod getrieben worden, seine Erinnerung
unschuldig befleckt fiir alle Zeiten.

Wozu wir auch immer tendieren wollen, es sieht stets so aus, als ob wir dafiir
auf der einen Seite gentigend Belege im Neuen Testament finden, auf der ande-
ren Seite aber mindestens genauso viele Belege fiir eine andere, entgegengesetzte
These verwerfen miissten’, nicht darum herumkimen, die Bibel selektiv zu lesen
und letztendlich Liigen zu strafen.

Wollen wir uns aber daranhalten, was uns alle Zeugnisse als kleinsten gemein-
samen Nenner widerspruchsfrei anbieten, dann bleibt nicht viel tbrig: ,Der
Umfang dessen, was wir als sicheren Tatbestand feststellen konnen, ist minimal.

Eine gewisse Vorsicht im Gebrauch des Begriffes Siihne, darauf weist etwa Michael Wolter hin,
ist schon deshalb angebracht, weil dieser aus dem germanischen Rechtswesen stammt und wir
uns immer bewusst bleiben miissen, dass wir uns hier also einer ,,metasprachlichen Abstraktion®
bedienen, und ,,damit die quellensprachlichen Vorstellungen und Deutungen in ein ganz anderes
Zeichensystem und damit auch in ein ihnen fremdes Wirkungsverstindnis® transferieren: Mi-
chael Wolter, Der Heilstod Jesu als theologisches Argument, in: Jorg Frey / Jens Schréter (Hg.),
Deutungen des Todes Jesu im Neuen Testament, Tiibingen 2 2012, 303f; vgl. auch die dort in 303
Fussnote 16 genannte Literatur.

Vgl. dazu auch Stiewe / Vouga 2011, 110: ,,Die Diskrepanz zwischen den literarischen Verwandt-
schaften der Evangelien und der Eigenstandigkeit ihrer theologischen Entwiirfe ist auffillig. Die
Evangelien formulieren vier profilierte Interpretationen des Todes Jesu, die sich auf keinen ge-
meinsamen Nenner zuriickfithren lassen.“ Ausserdem 111: ,Die verschiedenen Deutungen des
Todes Jesu in den vier Evangelien und der Apostelgeschichte lassen sich nicht logisch voneinan-
der ableiten. Sie sind nicht deckungsgleich und kénnen nicht in einer iibergreifenden Dogmatik
als wechselseitige Ergdnzungen harmonisiert werden. Thre Darstellungen und Deutungen sind
teilweise kontrar®. Schliesslich 256: ,Eine Voraussetzung der Vielfalt der neutestamentlichen In-
terpretationsmodelle des Todes Jesu besteht darin, dass Jesus selbst keine eindeutige Erklirung
fiir die Bedeutung seines Todes gegeben hat.“

10



Das sichere Kern-Faktum ist, dass Jesus gekreuzigt wurde. Daraus kann geschlos-
sen werden, dass man ihn verhaftete und dass ein Gerichtsverfahren folgte, und
zwar ein romisches. Denn die Kreuzigung ist eine romische, nicht eine jidische
Todesstrafe. Alles Ubrige am Ablauf der Ereignisse ist strittig ...“*

1.2 Aspekte der ,historischen Jesusfrage®

Schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts hat Albert Schweitzer eine erniichternde
Bilanz gezogen iiber den behaupteten Forschungsstand zu den wahren Ereignis-
sen rund um Leben und Tod Jesu: Letztendlich muss sich alles, was wir meinen,
wissen zu konnen, in einer Fata Morgana verfliichtigen, als Projektion unserer
eigenen Ansichten entlarven®.

Auch der Versuch der Bultmannschiiler in der 2. Halfte des 20. Jahrhunderts,
Kriterien herauszuarbeiten, wonach nur einwandfrei als authentisch auf Jesus
zuriickgehend zu belegen sei, was sich weder vom frithen Judentum noch von der
urchristlichen Gemeinde ableiten lasst und somit nicht ,erfunden® sein konne
(new quest, Neue Frage nach dem historischen Jesus), hat sich als gefahrlicher
Trugschluss herausgestellt, weil er ein Jesusbild hervorbringen musste, dessen
Darstellung sich zwangsldufig als (kiinstlich erzeugter) Kontrast zum Judentum

Hans Conzelmann, Historie und Theologie in den synoptischen Passionsberichten in: F. Viering
(Hg.), Zur Bedeutung des Todes Jesu. Exegetische Beitrége, Giitersloh 3/1968, 35-53, 37f.

Ich verwende hier den Begriff historische Jesusfrage, der von Reinhard Slenczka, Geschichtlich-
keit und Personsein Jesu Christi. Studien zur christologischen Problematik der historischen Je-
susfrage, Gottingen 1967 eingefiithrt worden war und zum Beispiel von Jens Schréter, Von der
Historizitdt der Evangelien - ein Beitrag zur gegenwirtigen Diskussion um den historischen Je-
sus in Der historische Jesus — Tendenzen und Perspektiven der gegenwirtigen Forschung, her-
ausgegeben von Jens Schroter und Ralph Brucker, Berlin 2002, 163-212 aufgenommen und oft
synonym zu Jesusforschung benutzt wird (vgl. Schréter 2002, 164, Fussnote 5), mit folgender De-
finition (163f): ,,Die historische Jesusforschung gehort beziiglich ihrer methodischen Vorausset-
zung und der hierauf basierenden Verfahren zur Geschichtswissenschaft: Sie analysiert die zur
Verfiigung stehenden historischen Materialien und zeichnet auf deren Grundlage Bilder der
historischen Person Jesu (...) Demgegeniiber hat die Jesusforschung der jiingsten Zeit zu Recht
darauf insistiert, dass die theologische und die historische Frage zu unterscheiden sind: Eine sich
kritisch vor ihren Urspriingen verantwortende Theologie bleibt auf den Bezug zur Geschichts-
wissenschaft verwiesen, eine historische Konstruktion der Person Jesu hat jedoch unabhingig
von der Frage, wie sich diese zur Begriindung des christlichen Glaubens verhilt, zu erfolgen®.

Ich habe hier dem Ausdruck Jesusfrage den Vorzug gegeben, nicht weil ich der ,Jesusforschung®
ihre Wissenschaftlichkeit hitten in Frage stellen wollen, sondern weil sich im englischen Sprach-
raum die Einteilung der Forschungsgeschichte in quests eingebiirgert hat.

Albert Schweitzer, Von Reimarus zu Wrede. Eine Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tiibin-
gen 1906; auf den von ihm kritisierten first quest (so die natiirlich nachtrégliche Einteilung aus
dem englischsprachigen Raum), folgt ein halbes Jahrhundert der Krise, das oft mit no quest cha-
rakterisiert wird, auch wenn man dabei der in dieser Zeit sehr heterogenen Weiterfithrung der
Forschung nicht wirklich gerecht wird.

11



definierte’. Zum heutigen Zeitpunkt wird das sogenannte Differenzkriterium
oder Doppelte Unableitbarkeitskriterium deshalb immer mehr infrage gestellt.®

Lange Zeit wurde die jiidische Forschung zum Thema kaum ernst genommen,
man sah darin wenig mehr als den (aus heutiger Sicht allerdings absolut berech-
tigten) Versuch, sich durch apologetische Antithesen gegen christlichen Anti-
judaismus zur Wehr zu setzen. Dabei haben Juristen und Theologen wie zuerst
Joseph Klausner®, spiter Chaim Cohn'®, David Flusser', Paul Winter'?, Ellis
Rivkin®?, Geza Vermes' oder Schalom Ben-Chorin'® mit ihrer von christlichen
Vorurteilen und Dogmatik freien Sicht einen wesentlichen Beitrag dazu geleistet,
den Boden fiir einen ganz neuen Ansatz zu legen.

Dieser sogenannte third quest, der Jesus wieder auf seinem (religiosen und
ethnischen) Hintergrund als galildischen Juden des 1.Jh.s u.Zr. zu verstehen
versucht und deshalb keinen Aufwand scheut, zeitgendssische Quellen zu
durchforsten, ausserkanonische Schriften beizuziehen, archéologische und so-
zialgeschichtliche Daten zu beriicksichtigen, hat lange gebraucht, bis er sich, etwa
iiber die Briidder Ekkehard W. und Wolfgang Stegemann oder Gerd Theissen, im
deutschen Sprachraum hat legitimieren konnen. Es ist kein Zufall, wenn Ed
Parish Sanders epochemachendes Buch ,,Jesus and Judaism“'® bis anhin nicht in
unsere Sprache iibersetzt worden und nur dessen zehn Jahre spiter fiir ein breite-
res Publikum verfasste Version auf Deutsch erschienen ist.

Die von Frauen wie z. B. Luise Schottroff und Elisabeth Schiissler Fiorenza
eingebrachte kritische feministische Forschung hatte zunichst ebenfalls keinen
leichten Stand; dabei findet heute ihr Wert gerade auch in der Hinterfragung der
Anwendung von europdischen patriarchalischen Mustern auf Jesus selber sowie
auf die Bewertung der Rolle von Frauen und marginalisierten Ménnern in seiner
Bewegung breite Anerkennung'’.

Ausschlaggebend war Ernst Kdsemanns Vorlesung von 1953, veréffentlicht zuerst 1954 als Das
Problem des historischen Jesus, nachzulesen in Exegetische Versuche und Besinnungen I, G6t-
tingen, 1960, 187-214.

Fiir eine frithe kritische Beurteilung im deutschen Sprachraum siehe z. B. Gerd Theissen, Theolo-
gie und Exegese in den neutestamentlichen Arbeiten von Giinther Bornkamm, EvTh 51 (1991),
308-332, bes. 319-325.

°  TJesus of Nazareth. His Life, Times and Teaching, London 1925, Original in Ivrit 1922.

Der Prozess und Tod Jesu aus jiidischer Sicht, Frankfurt am Main, 1997; Original in Ivrit und
Englisch schon 1968.

' Z.B.Jesus, Hamburg 1968.

2 Z.B. Winter 1961.

13 Z.B. What Cruzified Jesus, Nashville 1984.

Z. B. Die Passion Jesu - die wahre Geschichte der letzten Tage im Leben Jesu, Darmstadt 2006,
Original in Englisch 2005.

15 Bruder Jesus, Miinchen 1967.

Jesus and Judaism, Philadelphia 1985; Sohn Gottes — eine historische Biographie Jesu, Stuttgart
1996, Original in Englisch 1993.

7" Vgl. z. B. Elisabeth Schiissler Fiorenza, Jesus - Miriams Kind, Sophias Prophet, Giitersloh 1997.



So faszinierend die Erkenntnisse sind, die durch diese wissenschaftlichen
Ansitze einfliessen, sie haben auch zur Folge, dass wir mit unseren Fragen wie-
der am Anfang stehen und uns ganz neu auf den Versuch einlassen miissen, die
geschichtlichen Ereignisse von damals zu verstehen, im Bewusstsein dessen, dass
all unsere Vorstellungen letztendlich Konstruktionen'® oder zumindest ,Re-
Konstruktionen“'® bleiben, wie sehr wir uns auch um Objektivitit bemiihen.

Vor allem aber miissen sie gemessen werden kénnen an einem Kriterium, das
eigentlich auf der Hand liegt und doch in der Vergangenheit allzu sehr vernach-
lassigt worden war. Gerd Theissen nennt es das historische Plausibilititskrite-
rium® und meint damit genau, was der Name ausdriickt: In welcher Gestalt auch
immer unsere Vorstellungen, unsere (Re-)Konstruktionen iiber die geschichtli-
chen Ereignisse und das Denken der damaligen Zeit daher kommen, sie miissen
auf dem Hintergrund des uns zur Verfiigung stehenden Datenmaterials und
unseres gesamten Wissens iiber Kultur, Gesellschaft, Mentalitdit und Weltbild
plausibel, also glaubhaft denkbar und mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit
realistisch moglich sein.

Wenn auch heute noch da und dort Einwédnde vorgebracht werden, wonach
ohne ein ,,Unableitbarkeits-Argument®, ohne ein Kriterium der , Tendenzwid-
rigkeit® bzw. ,,Anstossigkeit®, also letztendlich (doch wieder!) ohne ein ,,Diffe-
renzkriterium® die ,,Entwicklung des frithen Christentums und seiner Sicht des
Wirkens und der Verkiindigung Jesu“ kaum ,,plausibel erklirlich sind“*, bergen
diese meiner Meinung nach einen unaufldsbaren inneren Widerspruch, es sei
denn, man wende solche Kriterien (gefahrlich ...) einseitig nur auf die Beziehung
Jesu zum Judentum an: Wie sollte sich ansonsten eine Entwicklung erkliren,
deren Ursprung wir gerade in der Differenz zu derselben zu ergriinden suchen?

Auf der anderen Seite liefern etwa sozialgeschichtliche Studien und die Beach-
tung des jiidischen und romisch-hellenistischen Umfelds geniigend triftige Ar-
gumente, um die Entstehung einer ,neuen Religion“ aus der Jesusbewegung

8 Vgl. dazu z. B. Schréter 2002, 164ff, dort v.a. 167.

und insbesondere: James D. G. Dunn / Jens Schréter, Gemeinsames Statement: Der ,.erinnerte®

und der ,historische“ Jesus, ZNT 20, 2007, 60.

Michael Moxter, Erzdhlung und Ereignis. Uber den Spielraum historischer Reprisentation, in:

Schréter / Brucker 2002, 67-88, dort 85, beginnend mit einem Zitat von Paul Ricceur, Zeit und

Erzihlung I: Zeit und historische Erzdhlung, Miinchen 1988 (Original in Franzosisch 1983), 129:

»Nur die Geschichtsschreibung [im Unterschied zur Fiktionserzahlung, Anm. d. V.] kann eine

Referenz in Anspruch nehmen, die ihren Ort in der Empirie hat, soweit die historische Intentio-

nalitdt auf Ereignisse geht, die tatsichlich stattgefunden haben.® Es entsteht mithin die Aufgabe,

die historische Referenz zuriickzugewinnen, ohne die These von der Konfiguration durch Er-

zéhlung aufzuldsen. Fiir dieses Problem steht der Begriff der ,Re-Konstruktion', der einerseits im

Begriffsmoment ,Konstruktion® gleichsam den Eigenanteil des Subjektes im Aufbau der Wirk-

lichkeit einrdumt, andererseits aber durch die Vorsilbe den Kredit andeutet, den die historische

Arbeit ihrem Gegenstand schuldet.”

»  Gerd Theissen, Annette Merz, Der historische Jesus, Gottingen 4/2011, 117f.

' Jorg Frey, Der historische Jesus und der Christus in den Evangelien, in Schroter / Brucker 2002,
273-336, dort 293.

13



iberzeugend nachvollziehen zu kénnen - auch wenn das Resultat insofern man-
chen Christen enttduschen mag, als es eben nicht eine von ihrem jiidischen Ur-
sprung kategorisch abgrenzbare, ,,ganz andere® Griinderfigur aufzeigt, sondern
die Irren und Wirren einer Bewegung, welche sich unter komplexen politischen,
kulturellen, ethnischen, sozialen, religiésen und philosophischen Einfliissen und
Zwingen ihren Weg suchen musste.

All dem will der Third Quest ja Rechnung tragen, auch wenn sich damit ein
Tor auftut zu einem Gebiet, das uns fast uferlos und kaum umfassend erschliess-
bar erscheinen muss ...

In jiingster Zeit erlebt allerdings auch Albert Schweitzers radikale Kritik an der
historischen Jesusforschung wieder eine Renaissance, nun mit einer scharfen
Speerspitze gegen diese ,dritte Suche®, etwa in Klaus Wengsts Unterscheidung
zwischen dem ,historischen Jesus, der fir ihn zwangsldufig ausser Reichweite
bleiben muss (,aufgrund des Gegensatzes zwischen dem eigenen Interesse und
dem Interesse der Evangelien® als den einzig relevanten Quellen gewinnt die
historische Jesusforschung aus ihnen nur zusammenhangloses, sparliches Da-
tenmaterial und bedarf der eigenen Imagination, um ein Gesamtbild zu erhal-
ten‘®) und einem ,,wirklichen® Jesus, doch ,,die immer wieder neu zu stellende
Frage ist nicht, wer Jesus wirklich war, sondern wie er jeweils durch verantwor-
tungsbewusste Auslegung — in all ihren Formen - zur Wirkung kommt und
wirklich wird. Das aber heisst dann auch, dass dieses Horen im Diskurs damit
geschehen muss, was andere vor uns gehort haben und zeitgendssisch mit uns
horen. Und so ist das selbst im Horen Entdeckte in den in dieser Weltzeit nicht
endenden Diskurs einzubringen*. Damit wiirden wir uns aber vollstindig von

2 Klaus Wengst, Mirjams Sohn - Gottes Gesalbter, Mit den vier Evangelisten Jesus entdecken.

Giitersloh 2016, 633: ,Thnen geht es nicht darum, wer Jesus war, sondern wer dieser Jesus, der
war, in lebendiger Erinnerung je gegenwirtig ist“.

? Aa0,21

2 A.a. 0., 28; meines Erachtens bleibt aber auch dieser Ansatz nicht frei von Widerspriichen.
Einerseits unterstellt er der Frage nach dem historischen Jesus ein theologisches Interesse, ,,vom
Menschen Jesus, um ihn ,glaubwiirdig® zu machen, Ausserordentliches und Besonderes, ja Ein-
maliges behaupten zu miissen® (S. 25); eine Erklarung dafiir, wie er auf diesen Gedanken kommt,
was er damit eigentlich meint (dass Jesus — wie so viele andere gewiss auch — ein Mensch war, der
seine herausragenden Stirken gehabt haben muss, sollte sich doch eigentlich aus seiner
Wirkungsgeschichte erweisen) und warum ein historisches Interesse ,,den Ausgangspunkt der
Evangelien und des ganzen Neuen Testaments, das Zeugnis von der Auferweckung Jesu durch
Gott, hintergeht® (a. a. O.) bleibt er allerdings schuldig, gerade auch dort, wo er sein erklirtes
(und eigenartig polemisch attackiertes) Gegeniiber als Vertreter der Frage nach dem ,.histori-
schen® Jesus in Wolfgang Stegemann und seinem Buch Jesus und seine Zeit (Stuttgart 2010)
festmachen will (ab S. 21) - auch wenn er sich der Konfrontation dann doch wieder dadurch ent-
zieht, dass er leider ginzlich auf Fussnoten und somit auf direkte Verweise verzichtet. Anderseits
wendet er dann genau jene Kriterien der Plausibilitit, die er in Bezug auf die historische Jesus-
frage so drastisch ablehnt, auf die Auslegung und insbesondere auf die Interpretation des (jiidi-
schen, wie er mehrfach betont) Umfeldes der Evangelien an (was ja auch mir zumindest im An-

14



der Frage verabschieden, was sich damals ereignet haben konnte und jedes Inte-
resse an der Person des Nazareners aufgeben.

Bleibt uns also tatsachlich nichts Anderes {ibrig, als uns in einer dogmatischen
Beliebigkeit zu verlieren, die, da gibe ich Wengst ja recht, schon in den so unter-
schiedlichen Interpretationen der Evangelien angelegt ist?

Eines stimmt gewiss: Auch wir werden, wenn wir versuchen nachzuvollziehen,
wie die Autoren unserer Quellentexte mit den ihnen ihrerseits bereits {iberliefer-
ten Erinnerungen an Gefangennahme, Prozess und Tod Jesu umgegangen sein
konnten, nicht darum herum kommen, Vorstellungskraft und Phantasie zu be-
mithen; dabei muss es sich von selber verstehen, dass wir stets einen dusserst
kritischen Blick auf unsere eigenen Ideen zu bewahren haben, im Bewusstsein,
dass jede in unseren Augen auch noch so einleuchtende und plausible Erkenntnis
weit davon entfernt bleiben muss, iiber alle Zweifel erhabene historische Wahr-
heit zu rekonstruieren.”

Doch hiesse es wohl, das Kind mit dem Bade auszugiessen, wenn wir deshalb
die Suche nach dem eigentlichen Geschehen zugunsten einer Beschrinkung auf
abgehobene, von Jesus selber vollig losgeloste dogmatische Spekulationen aufge-
ben wiirden.

1.3 Zur Quellenlage

Wenn ich also dennoch eine Re-Konstruktion der Ereignisse in den letzten Ta-
gen Jesu wagen will, so bin ich mir bewusst, dass ich mich auf einem héchst unsi-
cheren Boden bewege, denn ich muss mich dabei vor allem auf jene Texte stiit-

satz durchaus glaubwiirdig, aber kaum wirklich neu erscheint — und im Detail nicht tiber jeden
Zweifel erhaben ist, wenn es zum Beispiel um mutmassliche Griinde fiir die antipharisédische Po-
lemik der Evangelien geht, vgl. z. B. S. 22), ohne dazu aber auf eine Quellenlage zuriickgreifen zu
konnen, welche sich irgendwie unterschieden wiirde von jener, die er fiir geschichtliche Belange
als nicht brauchbar kritisiert; auch da ist er deshalb auf Hypothesen und eigene Imagination an-
gewiesen, und wenn er zum Schluss kommt, ,,wer diese Texte auslegt, kann deren nicht zu er-
schopfendes Potential wiirdigen und die eigene Auslegung als eine — hoffentlich mogliche - ver-
stehen, die neben vielen anderen méoglichen Auslegungen steht“ (S. 27), dann sehe ich da letzt-
endlich keinen Gewinn im Vergleich zum analogen Vorgehen auf der Suche nach dem historisch
Geschehenen um Jesus selber; schliesslich dréngt sich mir die Frage auf, weshalb ich mich iiber-
haupt fiir ein immerhin weit iiber 600 Seiten zahlendes Buch interessieren soll, wenn ich darin
per definitionem sowieso keine andere Informationen finden kann, als was mir die Evangelien eh
schon berichten ...

Interessante Abrisse zur Forschungsgeschichte und zum heutigen Stand finden sich zum Beispiel
bei Gabriela Gelardini, Religion, Ethnizitit und Ethnoreligion — Die Entstehung eines Diskurses
innerhalb deutschsprachiger historischer Jesusforschung, in: Christian Strecker (Herausgeber),
Alte Texte in neuen Kontexten, Stuttgart 2015, 13-32 (mit besonderem Augenmerk auf die Stel-
lung der deutschsprachigen Forschung gegeniiber dem Judentum bzw. der jiidischen Identitét
Jesu); Theissen / Merz, 2011, 21-30, dort mit einer Ubersichtstabelle, 30; W. Stegemann 2010,
73-124; Frey 2002, 273-293; James D. G. Dunn, A New Perspective on Jesus, What the Quest for
the Historical Jesus Missed, Grand Rapids 2005, 15-22.

25

15



zen, die zwar meiner Ansicht nach immer noch die vergleichsweise zuverldssigs-
ten Informationen zum Geschehen bieten: Die Briefe des Apostels Paulus - in
denen aber eigentliche Berichte tiber das Geschehen véllig fehlen, und unsere
vier Evangelien, deren allererste Absicht allerdings tatsdchlich nie historische
Akribie gewesen war.

Im Vordergrund ihres Blickfeldes stand vielmehr das Leben der Gemeinden,
in denen sie wirkten, deren Néte und Sorgen, zwischen der sich immer klarer
abzeichnenden Trennung vom Judentum, das sich nach der Zerstérung des
zweiten Tempels neu zu finden und legitimieren hatte und in der von den An-
hingern Jesu weiterhin lauthals gepflegten Verkiindigung des nahen Gottes-
reiches begreiflicherweise eine Gefihrdung seiner Existenz sehen musste; dem
wachsenden Einfluss von Menschen, denen die jiidischen Wurzeln letztendlich
fremd blieben, weil sie in einer ganz anderen Kultur verankert waren; schliesslich
dem verstindlichen Unverstindnis der romischen Autorititen gegeniiber einem
auf jenen Mann gestiitzten Glauben, der ja von einem der Ihren, Pontius Pilatus,
standrechtlich zum Tod am Kreuz verurteilt worden war.*

Dass deshalb ihre Schriften auch apologetischen Charakter annehmen muss-
ten, braucht nicht zu erstaunen - die daraus resultierende Polemik bekommt ihr
verheerendes Gewicht aber erst Jahrhunderte spater, wenn aus der kleinen jiidi-
schen Splittergruppe eine Kirche entstanden ist, die das ganze romische Reich
dominiert.?”

Der oben genannte komplexe Hintergrund beeinflusst jedoch auch auf subti-
lere Weise das ganze Denken und Urteilen der Evangelisten, die sich ja inzwi-
schen, davon miissen wir wohl ausgehen, weitgehend auf das Horensagen abstiit-
zen mussten und jedenfalls nicht selber zu den Zeitzeugen der Ereignisse gezéhlt
werden konnen.

Vgl. dazu Ekkehard W. Stegemann, Wie im Angesicht des Judentums historisch vom Tod Jesu
sprechen — vom Prozess Jesu zu den Passionserzihlungen der Evangelien, in: Gerd Hifner /
Hansjorg Schmid (Hg.), Wie heute vom Tod Jesu sprechen? Neutestamentliche, systematisch-
theologische und liturgiewissenschaftliche Perspektiven, Freiburg i. Br. 2002, 23-52, besonders
ab 42.

»Jene ersten Christen waren relativ machtlose Juden, und ihnen stellte sich die jiidische Obrigkeit
als eine gefahrliche und bedrohliche Macht dar. Solange die Christen eine unterprivilegierte
Randgruppe waren, schadeten ihre Passionserzdhlungen, welche die Juden als Schuldige am
Tode Jesu hinstellten, die Romer aber von jeder Schuld daran entlasteten, im Grunde nieman-
dem. Doch als dann das rémische Reich christlich wurde, wurde die Fabel morderisch. Im Lichte
des spdteren christlichen Antijudaismus und schliesslich des volkermorderischen Antisemitis-
mus kénnen wir auch im Riickblick die Fabel von der Kreuzigung Jesu durch die Juden nicht
linger als verhaltnismassig harmlose Propaganda durchgehen lassen.“ John Dominic Crossan,
Wer tétete Jesus? Die Urspriinge des christlichen Antisemitismus in den Evangelien, Miinchen
1999, 189f (Original in Englisch 1995).

27

16



Exkursus: Augenzeugen, individuelle und kollektive Erinnerung

Immer mal wieder findet man die These vertreten, die Evangelien beruhten
auf direkten Zeugenberichten, so etwa zuletzt von Richard Bauckham, fiir
den sich nicht nur die drei Synoptiker auf unmittelbaren Kontakt mit Augen-
zeugen wie insbesondere Petrus berufen kénnen, sondern auch das Johannes-
evangelium vom ,Lieblingsjiinger” selber verfasst wurde, welcher also nicht
etwa eine literarische Kunstfigur, sondern eben ein eigentlicher Augenzeuge
gewesen sei, Joh 21,24 wire demnach also als authentischer Hinweis auf die
Identitit des am Geschehen personlich beteiligten Evangelisten zu verste-
hen®.

Dagegen hilt etwa Wolfgang Stegemann: ,, Wir konnen zwar nicht ausschlies-
sen, dass die Evangelien (auch) Augenzeugenberichte enthalten, aber wir
vermogen diese ,Textsorte® nicht zu erkennen bzw. ihre Existenz zu beweisen.
Kurz: Wir kommen wohl nicht an der grundlegenden Erkenntnis vorbei, dass
wir in Bezug auf Jesus keine Primirquellen besitzen, worunter hier Selbst-
zeugnisse oder solche Zeugnisse verstanden werden, in denen uns verbiirgte
Augenzeugen etwas iiber Leben und Lehre und Werk des Mannes aus Naza-
reth unmittelbar berichten. Wir besitzen (gesichert) nur Sekundérquellen,
Zeugnisse iiber Jesus von Nazaret aus zweiter oder gar dritter und vierter
Hand.“®

Gegen eine direkte Abhingigkeit der Evangelien von Augenzeugen spricht
auch, dass der zeitliche (und z. T. sicher auch geographische) Abstand eine
Niederschrift der Texte wie sie heute vorliegen noch unter Anwesenheit sol-
cher Zeugen hochst unwahrscheinlich (wenn auch zugegebenermassen nicht
ganzlich unmdoglich) macht, denn es gibt nun einmal gute Griinde, die Abfas-
sung der Evangelien (oder auch nur schon die systematische Zusammenstel-
lung von schriftlich festgehaltenen Berichten) tatsidchlich erst mit dem Aus-

28

29

Richard Bauckham, Jesus and the Eyewitnesses. The Gospel as Eyewitness Testimony, Grand
Rapids Cambridge 2006, 5f: , Testimony is the category that enables us to read the Gospels in a
properly historical way and a properly theological way. It is where history and theology meet. In
order to pursue this agenda, we need to give fresh attention to the eyewitnesses of the history of
Jesus and their relationship to the Gospel traditions and to the Gospels themselves. In general, I
shall be arguing in this book that the Gospel texts are much closer to the form in which the eye-
witnesses told their stories or passed on their traditions than is commonly envisaged in current
scholarship. This is what gives the Gospels their character as testimony. They embody the testi-
mony of eyewitnesses, not of course without editing and interpretation, but in a way that is sub-
stantially faithful to how the eyewitnesses told it, since the Evangelists were in more or less direct
contact with eyewitnesses. Not removed from them by a long process of anonymous transmis-
sion of the tradition. In the case of one of the Gospels, that of John, I conclude, very unfashio-
nably, that an eyewitness wrote it.“

W. Stegemann 2010, 130f; aufschlussreich, weil auch Erkenntnisse zur Gedéchtnisforschung
beriicksichtigend, ist die Darstellung der jiingsten Auseinandersetzung mit Bauckhams Thesen in
Sandra Hiibenthals Das Markusevangelium als kollektives Gedichtnis, Gottingen 2014, 60£f.

17



sterben der allerletzten Zeugen zu verbinden, vor allem auch deshalb, weil
sich zuvor (im Unterschied etwa zur Tradition der Verschriftung des Korans,
bewusst noch vor dem Ableben der letzten Zeugen) aufgrund der Naherwar-
tung des unmittelbar hervorstehenden Gottesreichs ein akribisches Sammeln
und Ordnen zur Fixierung und Aufbewahrung der Erinnerungen fiir zukiinf-
tige Generationen kaum hitte aufgedringt kénnen: Wozu auch!

Ein Hinweis auf diese Einstellung wihrend der ersten Jahrzehnte nach Jesu
Tod mégen die Paulusbriefe sein, welche zwar bei ihren Lesern durchaus
voraussetzen, dass der Jiingerkreis der ersten Stunde ihnen alle seine Erinne-
rungen erzdhlt habe, daran auch immer mal wieder in Anspielungen an-
kniipfen, es aber nicht fiir nétig halten, solche Berichte wortlich wiederzuge-
ben und erst recht keinerlei Zitate oder auch nur Hinweise auf irgendwelche
Biicher dazu enthalten - was, wenn denn solche schon im Umlauf wiren,
eigentlich erstaunen miisste!

Damit sei hier allerdings keineswegs in Frage gestellt, dass die Augenzeugen
zu Lebzeiten die Gemeindetraditionen gendhrt und so auch wesentlich zum
Ursprung von (meist wie gesagt wohl noch miindlich weitergegebenen)
Uberlieferungen beigetragen hatten, welche wiederum die Grundlage fiir alles
Wissen der Evangelisten boten.

An dieser Stelle sei der Standpunkt von James D. G. Dunn erwihnt, welcher
die Ansicht vertritt, dass gerade die orale Uberlieferung innerhalb der Jesus-
bewegung besonders nach Bewahrung der Erinnerung gestrebt und deshalb
die Berichte der Augenzeugen auch nach deren Ableben (bis zur Verfassung
der Evangelien) dusserst getreu weitertradiert habe; er betrachtet sogar die
Unterschiede innerhalb der Parallelen bei den Synoptikern nicht literarkri-
tisch, sondern fiihrt sie auf die miindliche Erzahlweise ein und desselben Be-
richtes zuriick — was mir allerdings manchmal wirklich etwas gar weit zu ge-
hen scheint®; dagegen bemerkt meines Erachtens z. B. W. Stegemann voéllig
zurecht: ,,Die neue Beachtung der miindlichen Uberlieferung der Jesustradi-
tion vor ihrer schriftlichen Fixierung eroffnet zweifellos grundsitzlich einen

30

18

Insbesondere James, D.G: Dunn, Jesus Remembered, Grand Rapids, 2003; vgl. frither schon
James D. G. Dunn, Messianic Ideas and their Influence on the Jesus of History in: James H.
Charlesworth (Hg.; Sammlung von Beitrdgen zum First Princeton Symposium on Judaism and
Christian Origins, 1987), The Messiah — Developments in Earliest Judaism and Christianity,
Minneapolis 1992/2010, 370f.

In Dunn, 2005, 53 prazisiert der Autor hingegen seine zuvor geduflerten Ansichten insofern, als
er festhélt: ,In particular, it is no part of my purpose to deny a literary connection between the
Synoptic Gospels.“ Damit gewinnen seine Thesen an einer gewissen Glaubwiirdigkeit: Wie er in
101-120 anhand von Textbeispielen ganz iiberzeugend aufzeigt, kann eine literarische Abhin-
gigkeit einerseits durchaus von miindlichen Uberlieferungen anderseits erginzt und in einigen
Fillen auch korrigiert worden sein. Dem Faktor einer mdglichen Koexistenz von miindlichen
und schriftlichen Uberlieferungen, noch iiber Jahrzehnte hinaus, bleibt natiirlich immer Rech-
nung zu tragen.



