
1.	 Einleitung

Am dritten August 2014 griff der sogenannte „Islamische Staat“1 die Region Şingal 
und damit eines der beiden irakischen Hauptsiedlungsgebiete der Yezid_innen 
an. Tausende Personen wurden zur Flucht in die unwegsamen, angrenzenden 
Berge gedrängt, wo sie schutzlos Durst und Hunger ausgesetzt waren. Die Bilder 
ihrer dramatischen Flucht gingen um die Welt und schufen ein zuvor noch nie da 
gewesenes Interesse an Yezid_innen und ihrer Religion. Wie schon europäische 
und amerikanische Forschungsreisende des 19. Jahrhunderts vor ihnen entwi-
ckelten internationale Medien in diesem Zusammenhang ein Interesse an den 
Lehren und Sozialformen dieser „unbekannten Religion“2.

Große deutsche Zeitungen, Fernsehsender und Zeitschriften „entdeckten“ die 
Präsenz von Yezid_innen in der eigenen Gesellschaft. Diese waren bis dato vor 
allem in ihren Siedlungsschwerpunkten in Niedersachsen und Nordrheinwest-
falen bekannt. Nun wurden ihre Solidaritätsaufrufe ebenso wie ihr Kummer und 
ihre Verzweiflung von Oldenburg, Celle, Hannover usw. ausgehend in der gan-
zen Bundesrepublik verbreitet. Der Öffentlichkeit wurde erstmals umfänglich die 
Präsenz dieser größeren religiösen Minderheit deutlich. Die TAZ berichtete über 
„die zweite Heimat“, die Yezid_innen in (Nord) Deutschland gefunden hätten.3 

Auch für die religionsanthropologische Forschung ist die Flucht vor Krieg und 
Ausweglosigkeit 10.000er Yezid_innen aus ihren kurdischen Herkunftsgebieten 
nach Deutschland – zu etwa einem Drittel nach Niedersachsen – beachtlich. Sie 
hat sowohl für die hier lebenden Personen, als auch für die weltweite yezidische 
Gemeinschaft, eine völlig neue Situation geschaffen: Traditionelle Siedlungsge-
biete in der Türkei, Syrien und dem Irak wurden z. T. gänzlich zugunsten eines 
neuen Lebens in Deutschland aufgegeben. Die zugewanderten Yezid_innen fan-
den im Vergleich zu ihrer sozialen Umgebung, der Religionspolitik und Kultur ih-
rer Herkunftsgebiete, infolge der Migration ganz neue Bedingungen vor. Deshalb 
waren sie zu umfassenden Transformationsprozessen aufgefordert, die Gegen-

1	 Bezüglich der Selbstbezeichnung des sog. „Islamischen Staates“ gibt es eine begriffliche Unein-
heitlichkeit, die zudem symbolisch überlagert ist. Um eine direkte Assoziation mit spezifischen 
religiösen Strömungen zu vermeiden, wird der Begriff hier in Anführungszeichen gesetzt. Vgl. 
Heine, Matthias (2014): Das ABC des Islamischen Staats. Online verfügbar unter: http://www.
welt.de/kultur/article132625450/Das-ABC-des-Islamischen-Staats.html, zuletzt geprüft am 
20.11. 2015.

2	 So der Titel einer Informationsveranstaltung unter der Leitung des Beauftragten für Kirche und 
Islam der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers am 17.09.2015: Haus der Religio-
nen (2015): Die unbekannte Religion. Jesiden in Niedersachsen. Online verfügbar unter: http://
www.religionen-im-gespraech.de/thema/die-unbekannte-religion-jesiden-niedersachsen, zu-
letzt geprüft am 20.11.2015.

3	 Vgl. Baeck, Jean-Philipp (2015): Jesiden in Norddeutschland: Die zweite Heimat. Online verfüg-
bar unter: http://www.taz.de/!5035368/, zuletzt geprüft am 20.11.2015.



10	 1.  Einleitung

stand dieser Arbeit sind. Unter dem Blickwinkel der Raumtheorie werden diese 
im Laufe der Arbeit ausführlich behandelt.

In der Einleitung gehe ich zunächst aus der Sicht der Kulturanthropologie 
darauf ein, welche Implikationen der spatial turn, die raumtheoretische Wende 
in den Kulturwissenschaften, für die Methode der Ethnographie mit sich bringt. 
Anschließend übertrage ich den spatial turn auf meinen Gegenstand – die yezi-
dische Gemeinschaft in Niedersachsen – indem ich den Begriff des religiösen Rau-
mes entwickle. Hierauf aufbauend erläutere ich meine Fragestellung, die mit ihr 
zusammenhängenden Unterfragen und den Aufbau der Arbeit. Schließlich folgt 
noch eine kurze Bemerkung zur Bezeichnung Yezid_innen und zur Umschrift der 
verwendeten kurdischen Wörter.

Der spatial turn und der Ansatz des religiösen Raumes

Raum ist „in“. In verschiedenen kulturwissenschaftlichen und sozialwissen-
schaftlichen Fächern taucht immer mehr das Stichwort Raum bzw. das Schlag-
wort spatial turn auf.4 Während die Definition des ersten meistens ausbleibt, lässt 
sich die Genealogie des zweiten recht gut rekonstruieren:5 Der US-amerikanische 
Kultur- bzw. Anthropogeograph Edward Soja war der entscheidende „Katalysa-
tor“ des spatial turn, indem er die Raumtheorie Lefebvres6 unter postkolonial 
inspirierten Theoretiker_innen bekannt gemacht hat.7 Danach haben sich im-
mer mehr Wissenschaftler_innen auf das Thema Raum gestürzt und vielfältige 
zusätzliche Semantiken entwickelt: Begriffe wie Kultureller Raum8, Historischer 

4	 Ein Standardwerk der deutschsprachigen Debatte ist Döring, Jörg / Tielmann, Tristan (2008): 
Spatial Turn: das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Bielefeld: transcript.

5	 Ausführlicher nachzulesen in: Döring, Jörg (2010): Spatial Turn. In: Günzel, Stephan / Kümmer-
ling, Franziska (2010): Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart: Metzler, 90–99.

6	 Lefebvre, Henri (1974): La production de l‘espace. Paris: Éd. Anthropos. 
7	 Soja, Edward W. (1989): Postmodern geographies. The reassertion of space in critical social the-

ory. London: Verso; und später: ders. (1996): Thirdspace. Journeys to Los Angeles and other real-
and-imagined places. Cambridge, Mass: Blackwell; sowie ders. (2000): Postmetropolis. Critical 
studies of cities and regions. Oxford: Blackwell.

8	 Hauser-Schäublin, Brigitta (2003): Kulturelle Räume – räumliche Kultur. Zur Neubestimmung 
des Verhältnisses zweier fundamentaler Kategorien menschlicher Praxis. Münster: Lit.



1.  Einleitung	 11

Raum9, Politischer Raum10, Dritter Raum11, Sozialer Raum12, Nicht-Orte13, Media-
ler Raum14, Urbaner Raum15, Epistemischer Raum16 und viele mehr entstanden.

Im Nachhinein hat man einen Aufsatz Foucaults17 als Autorität an den Anfang 
der Debatte gesetzt, um sie gleichsam zu historisieren und damit mit Bedeutung 
zu versehen. Tatsächlich lassen sich jedoch Grenzen des revolutionären Gehalts 
des spatial turn aufzeigen.18 Seine empirische Grundlage besteht im Wesentli-
chen aus zwei Thesen, von denen die erste, wie gleich deutlich wird, die schwä-
chere ist: Erstens wäre das Thema Raum schlicht in wissenschaftshistorischer 
Sicht zu wenig behandelt worden und deswegen nun an der Reihe.19 Zweitens 
seien vor dem Hintergrund der Globalisierung20 zwei scheinbar paradoxe Ten-
denzen beobachtbar: Das Lokale nehme an Bedeutung ab und doch gleichzeitig 
zu. Eine Abnahme der Bedeutung des Lokalen wird etwa durch globale Waren-
ströme, scheinbar grenzenlose Medien und moderne Transportmittel als belegt 
angesehen.21 Die Zunahme der Bedeutung des Lokalen hingegen zeige sich in den 
aus der Entortung resultierenden Suchbewegungen nach biographischen Orien-
tierungen in bekannten (Familie, Religion, Ort, Verein etc.) oder neuen (etwa vir-

9	 Schlögel, Karl (2003): Im Raume lesen wir die Zeit. Über Zivilisationsgeschichte und Geopolitik. 
München: Carl Hanser.

10	 Massey, Doreen (2003): Spaces of Politics – Raum und Politik. In: Gebhardt, Hans / Bathelt, Ha-
rald (2003): Kulturgeographie. Aktuelle Ansätze und Entwicklungen. Heidelberg: Spektrum, 
31–46.

11	 Bhabha, Homi Jehangir (1993): Location of Culture. London: Routledge, insb. 26–39.
12	 Bourdieu, Pierre (1985): Sozialer Raum und „Klassen“. Leçon sur la leçon. 2 Vorlesungen. Frank-

furt am Main: Suhrkamp.
13	 Augé, Marc (1992): Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité. Paris: Éds. 

du Seuil.
14	 Pott, Andreas / Budke, Alexandra / Kanwischer, Detlef (2004): Internet, Raum und Gesellschaft. 

Zur Untersuchung eines dynamischen Verhältnisses. In: dies. (2004): Internetgeographien. Be-
obachtungen zum Verhältnis von Internet, Raum und Gesellschaft. Stuttgart: Steiner, 9–20.

15	 Häussermann, Hartmut (1991): Stadt und Raum. Soziologische Analysen. Pfaffenweiler: Centau-
rus. 

16	 Hanke, Christine / Höhler, Sabine (2010): Epistemischer Raum: Labor und Wissensgeographie. 
In: Günzel, Raum, 309–21.

17	 Foucault, Michel (1990): Andere Räume. In: Barck, Karlheinz (1990): Aisthesis. Wahrnehmung 
heute oder Perspektiven einer anderen Ästhetik. Leipzig: Reclam, 34–46.

18	 Vgl. Bachmann-Medick, Doris (2010): Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissen-
schaften. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt; und Maresch, Rudolf (2001): Die Rückkehr des Raums. 
Über die Notwendigkeit, modische Theorien und Diskurse zu vererden. Online verfügbar unter: 
http://www.heise.de/tp/artikel/4/4825/1.html, zuletzt geprüft am 28.10.2015.

19	 Dies wird u. a. von Lossau bezweifelt: Lossau, Julia (2010): Kritik der Raumkehren. In: Günzel, 
Raum, 110–19.

20	 Appadurai, Arjun (1998): Globale ethnische Räume. Bemerkungen und Fragen zur Entwicklung 
einer transnationalen Anthropologie. In: Beck, Ulrich (1998): Perspektiven der Weltgesellschaft. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 11–40; vgl. a. im selben Band das Stichwort „Glokalisierung”: 
Robertson, Roland (1998): Glokalisierung: Homogenität und Heterogenität in Raum und Zeit. In: 
Beck, Weltgesellschaft, 192–220.

21	 Kaschuba, Wolfgang (2004): Die Überwindung der Distanz. Zeit und Raum in der europäischen 
Moderne. Frankfurt am Main: Fischer, hier 90–108.



12	 1.  Einleitung

tuellen) Formen. Infolgedessen sei es notwendig, die Gegenwart mit den Mitteln 
räumlicher Forschung zu fassen.

Was hat das mit Ethnographie zu tun? Folgt man dem Anthropologen Arjun 
Appadurai, so ist die Antwort: Eine ganze Menge! Denn dieser sieht in der Ent-
räumlichung – der Bedeutungsabnahme räumlicher Distanzen als Folge der Glo-
balisierung – eine weitreichende Herausforderung für ethnographische Praxis: 

„Enträumlichung bezieht sich ja keineswegs nur auf so offensichtliche Phänomene wie 
die transnationalen Firmen oder die Geldmärkte. Er kann auch zur Kennzeichnung von 
ethnischen Gruppen, Sekten und politischen Organisationen verwandt werden, deren 
Aktionsradius in wachsendem Maße die Grenzen zwischen Territorien und Identitäten 
überschreitet.“22

Das Überschreiten der Grenzen zwischen Territorien ist im Falle der yezidischen 
Gemeinschaft in Niedersachsen eindeutig gegeben. Im Rahmen des Anwerbe-
abkommens zwischen der Türkei und der Bundesrepublik Deutschland seit den 
1960er Jahren und der sich an das Ende der Anwerbung anschließenden Zuwan-
derung von Yezid_innen aufgrund von Verfolgung in den Herkunftsländern wur-
den massenhaft territoriale Grenzen überschritten. Dabei haben Teile der nun in 
Niedersachsen lebenden Gemeinschaft auch eine Enträumlichung im Sinne der 
Entgrenzung von Identitäten erlebt. Weil sie ihre „Heimat“23 verloren haben und 
„in das tötende Licht einer fremden Welt gewandert“24 sind, sahen viele (auch 
externe Beobachter_innen25) ihre religiöse Identität als gefährdet an. Denn die 
erstmalige Religionsfreiheit in Deutschland brachte aus der Sicht einiger Yezid_
innen die Gefahr mit sich, dass die eigenen Traditionen in der liberalen Gesell-
schaft verloren gehen könnten. 

Wie die Transnationalismusforschung lehrt, die man großzügig betrachtet 
auch als raumwissenschaftlich bezeichnen kann, sollten solche Migrationspro-
zesse nicht als einmalige Grenzübertritte von A nach B unter push- und pull-
Faktoren gelten, sondern als fortlaufend andauernder Prozess.26 Etwa die Auf-
rechterhaltung von Kontakten zu den in der Heimat Verbliebenen mithilfe 
von Medien und die internationalen Geld- und Warenflüsse müssen in diesem 

22	 Appadurai, Globale ethnische Räume, 13.
23	 Der „Heimat”-Begriff wird hier verwendet, weil er dem emischen Sprachgebrauch vieler Yezid_

innen in Niedersachsen entspricht, wenn diese auf Deutsch sprechen. Im kurdischen Sprach-
gebrauch ist es üblich, die Herkunftsregion generell als Kurdistan und spezieller nach dessen 
geographischen Teilen, in diesem Falle Rojava, kurz für Rojavajê Kurdistanê („West-Kurdistan“) 
zu bezeichnen. Zur volkskundlichen Problematisierung des Heimat-Begriffes vgl. Kap. 8.4. 

24	 Wießner, Gernot (1986): “… in das tötende Licht einer fremden Welt gewandert”. Geschichte und 
Religion der Yezidi. In: Schneider, Robin / Tugendhat, Ernst (1986): Die kurdischen Yezidi. Ein 
Volk auf dem Weg in den Untergang. Göttingen: Gesellschaft für Bedrohte Völker, 31–46.

25	 Vgl. Schneider, Die kurdischen Yezidi.
26	 Vgl. Dahinden, Janine (2013): Von den transnationalen Migrationsstudien zu einer Transnatio-

nalisierung der Sozialtheorie: Plädoyer für einen integrativen Ansatz. In: Pusch, Barbara (2013): 
Transnationale Migration am Beispiel Deutschland und Türkei. Wiesbaden: Springer, 83–101; 
sowie Pries, Ludger (1998): Transnatonale Soziale Räume. In: Beck, Weltgesellschaft, 55–86, ins-
besondere das Schaubild auf 75.



1.  Einleitung	 13

Zusammenhang betrachtet werden. Die ebenfalls räumlich argumentierenden 
Diaspora-Studien weisen zudem auf das Dreiecksverhältnis nicht nur zwischen 
Herkunfts- und Residenzland, sondern auch mit weiteren Diasporen hin.27 Auf 
ihre Weise formulieren sie die Suchbewegung nach biographischer Orientierung 
als Identitätsbildung, die für ethnographische Praxis entscheidend ist und die 
Appadurai als „Varianten „möglicher“ Leben“28 paraphrasiert hat.

Dies lässt sich auch in der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen beob-
achten: Zentrale religiöse Inhalte, Identitätskonstruktionen auf der Basis von 
Nationalität, Kultur, Geschlecht werden potenziert, fragmentiert und immer 
wieder neu zusammengesetzt. Das zeigt sich in der Vielfalt der Organisationen 
der yezidischen Gemeinschaft auf Vereins- und Verbandsebene, in der aus der 
Gemeinschaft hervorgehenden Publikationstätigkeit und in den sozialen Medien 
im Internet. Dabei lassen sich Diskussionen über gewisse Themen (die Bedeu-
tung Şêx Adîs, die Rolle des Kastensystems, das Verhältnis zum Zoroastrismus, 
Geschlechterverhältnisse usw.29) mit ähnlichen und teilweise identischen, in-
tertextuell vervielfältigten Argumentationen verfolgen. Die Gesamtheit der sich 
hieraus ergebenden Formationen fasse ich als einen religiösen Raum auf. Darun-
ter verstehe ich eine Ansammlung von Ergebnissen und Wirkungen religiöser 
Handlungen. Mich interessiert dabei vor allem deren gegenseitige Verhältnisbe-
stimmung.30 Das heißt, dass ich im Rahmen des Ansatzes des religiösen Raumes 
Fragen der folgenden Art verfolge: 

●● Wie werden Differenzierungen zwischen Eigenem und Anderem vorgenom-
men? Wie laufen Relationierungen von Objekten und Äußerungen ab?31

●● Mit welchen Techniken werden Verortungen, d. h. Sinnzuweisungen und die 
Reduktion möglicher Wahrheiten auf wenige Orte vorgenommen?32 

●● Wie wird eine Synthese hergestellt und diese platziert?33 
●● Welche Strategien und Taktiken lassen sich in der Praxis (Konsumption, Pro-
duktion) beobachten, die im Effekt das Geflecht beweglicher Elemente festi-
gen? Von wem werden diese durchgeführt und warum?34 

●● Welche Formen von Territorialiserung lassen sich beobachten?35 

27	 Kokot, Waltraud (2004): Diaspora, identity and religion: new directions in theory and research. 
London: Routledge, insb. 1–30.

28	 Appadurai, Globale ethnische Räume, 21.
29	 Vgl. zu diesen Themen eine erste Einführung in Kap. 2.1.
30	 Zur ausführlichen Defintion des religiösen Raumes vgl. Kap. 4.1.
31	 Vgl. den Begriff der „scopic regimes“ bei Gregory, Derek (1994): Geographical imaginations. 

Cambridge: Blackwell, 457–459.
32	 Vgl. Eggmann, Sabine (2012): Praxen der Verortung: Das kulturwissenschaftliche Interesse am 

Raum als „moderne“ Gesellschaftsdiagnose. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde: Halb-
jahresschrift 108 (2012), 170–77.

33	 Vgl. Löw, Martina (2001): Raumsoziologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 158ff.
34	 Vgl. Buchanan, Ian (2000): Michel de Certeau. Cultural theorist. London: SAGE, 108–125.
35	 Vgl. Greverus, Ina-Maria (1969): Grenzen und Kontakte. Zur Territorialität des Menschen. In: 

Flotin, Hans Friedrich (1969): Kontakte und Grenzen. Probleme der Volks-, Kultur- und Sozial-
forschung. Festschrift für Gerhard Heilfurth zum 60. Geburtstag. Göttingen: Schwartz, 11–26.



14	 1.  Einleitung

●● Welche alltäglichen Regionalisierungen werden vorgenommen?36 
●● Wie differenziert sich die Aneignung in Wahrnehmung, Konzeption und Leben?37

●● Wie können nebeneinander und übereinander liegende Bedeutungszuweisun-
gen konzeptionell gefasst und analytisch ausgewertet werden?38 

Raumdebatten strukturieren also die Perspektive vor, insofern sie die Aufmerk-
samkeit auf semiotische Zusammenhänge, individuelle und kollektive Sinnge-
bung und das Wechselverhältnis mächtiger und weniger mächtiger Positionen 
richten. 

Gegenstand und Forschungsfrage

Den Gegenstand dieser Arbeit bilden die religiösen Transformationsprozes-
se der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen sowie deren Wahrnehmung 
von innen und außen. Damit spielen rezente Entwicklungen in den kurdischen 
Herkunftsgebieten sowie den weiteren Diasporen nur eine Rolle, wenn sie die 
Transformationsprozesse der niedersächsischen Diaspora beeinflussen. Die Er-
forschung der religiösen Transformationsprozesse in den Herkunftsländern und 
den weiteren Diasporen wären jeweils eine gesonderte Studie wert. Insbesonde-
re ihr Vergleich, der nur in einem größeren Verbundsprojekt zu verwirklichen 
wäre, wäre für die empirisch arbeitende Yezidologie, die erst in ihren Kinder-
schuhen steckt, von größtem Nutzen. 

Gegenüber der gesamten yezidischen Gemeinschaft in Deutschland be-
schränkt sich die vorliegende Arbeit aus inhaltlichen und pragmatischen Grün-
den auf Niedersachsen. Im Laufe der Exploration der Arbeit hat sich gezeigt, 
dass die yezidische Gemeinschaft in Niedersachsen als repräsentativ für jene in 
Deutschland gelten kann. Genauer gesagt ist sie komplexer als die Gemeinschaf-
ten in anderen Bundesländern: Ihre Institutionen – insbesondere die in Oldenburg 
und Celle angesiedelten bundesdeutschen Dachverbände39 – dienen yezidischen 
Individuen und Vereinen der anderen Bundesländer als Orientierung. Insofern 
und weil etwa 30% aller in Deutschland lebenden Yezid_innen in Niedersachsen 
siedeln, ist der Fokus inhaltlich gerechtfertigt. Im Zuge der Durchführung hat er 
sich zusätzlich als forschungspragmatisch vorteilhaft erwiesen. 

Um zu erheben, welche religiösen Entwicklungen die yezidische Gemein-
schaft in Niedersachsen derzeitig durchläuft, habe ich in yezidischen Vereinen 
Interviews geführt, teilnehmend lebenszyklische Rituale und jahreszeitliche Fes-
te beobachtet, Quellen der vereinseigenen Publikationsorgane und davon unab-
hängige Webseiten im Internet erschlossen und die relevante Sekundärliteratur 

36	 Aus der phänomenologischen Betrachtung des Alltags wird abgeleitet, dass Geographie ebenso 
wie Gesellschaft produziert und reproduziert wird. Vgl. Werlen, Benno (1995): Sozialgeographie 
alltäglicher Regionalisierungen Bd. 1. Zur Ontologie von Gesellschaft und Raum. Stuttgart: Stei-
ner.

37	 Vgl. Lefebvre, La production de l´espace, 48ff.
38	 Vgl. Foucault, Andere Räume, 42f.
39	 Anfang 2017 wurde ein neuer gemeinsamer Dachverband gegründet. 



1.  Einleitung	 15

konsultiert.40 Meine forschungsleitende Frage lautet: Auf welchen Ebenen vollzieht 
sich der religiöse Wandel der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen und wie wird die-
ser wahrgenommen? Vor dem oben genannten Hintergrund des spatial turn habe 
ich diese Frage verfolgt, indem ich mithilfe der Multi-Sited Ethnography Daten er-
hoben habe. Die Auswertung erfolgte durch eine Codierung, Kategorisierung und 
das Verfassen von Memos, die Analyse im Rahmen eines Dimensionenmodells 
und die Interpretation auf der Basis von räumlichen Zueinanderordnungen.41 

Aufbau der Arbeit

Um sich dem Gegenstand zu nähern, beginne ich zunächst mit einer Einführung 
in die Entstehung, die Verbreitung und die Inhalte der yezidischen Religion in ih-
ren Herkunftsgebieten (2.1). Dazu gehe ich kurz auf die Genese des Yezidentums 
und seine Verbreitung im Nahen Osten ein. Ich nenne wichtige theologische 
Inhalte und gesellschaftliche Institutionen. Schließlich beleuchte ich die unter-
schiedliche Entwicklung der verschiedenen yezidischen Siedlungsgebiete. Meine 
Darstellung der Forschungsgeschichte (2.2) beschränkt sich auf allgemeine Ver-
öffentlichungen zur yezidischen Religion und Kultur, sowie auf Darstellungen ih-
res religiösen Lebens und weitere Spezialstudien in den kurdischen Herkunftsge-
bieten. Die Werke, die für die niedersächsische Diaspora besonders von Relevanz 
sind, bespreche ich entsprechend dem Jahr ihrer Veröffentlichung an den Enden 
der Kapitel 3.1 bis 3.5.

Das dritte Kapitel bietet erstmals eine chronologische Einführung in die 
Entstehung der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen, die vier Aspekte 
berücksichtigt: 1. die politischen Entwicklungen in den kurdischen Herkunfts-
gebieten, die zur Migration nach Niedersachsen führten, 2. Spezifika der Asyl-
rechtssprechung gegenüber Yezid_innen, 3. die internen Entwicklungen der sich 
herausbildenden yezidischen Gemeinschaft und 4. die in den jeweiligen Phasen 
entstandene Primär-, sowie Sekundärliteratur. 

Im vierten Kapitel entwickle ich aus der Rezeption des spatial turn einen eige-
nen Ansatz religionsanthropologischen Forschens, den ich den Ansatz des religiö-
sen Raumes nenne. Zunächst erläutere ich die Konstruktion meines Gegenstandes 
(4.1). Dann stelle ich dar, wie ich unter Zuhilfenahme der Multi-Sited-Etnography 
Daten erhoben habe (4.2). Im dritten Abschnitt führe ich meine vier Analyse-Di-
mensionen Materialität, Handlung, Wissen und Erfahrung ein (4.3). Zuletzt stelle 
ich das methodologische Quadrantenmodell vor, mit dem ich die einzelnen Di-
mensionen einander gegenüberstelle, interpretiere und reflektiere (4.4). 

Während meiner Forschung habe ich vier zentrale Transformationsprozesse 
identifiziert, die ich in den Kapiteln 5–8 jeweils anhand der Dimensionen von 
Materialität, Handlung, Wissen und Erfahrung bespreche. Der erste Transfor-

40	 Wie sich im Verlauf der Arbeit zeigen wird, ist der Einfluss europäischer Forscher_innen und 
weiterer Dritter auf die Wahrnehmung und auch die religiöse Entwicklung der yezidischen Ge-
meinschaft nicht zu unterschätzen. Vgl. dazu Kap. 9.4.

41	 Zur Methode siehe Kap. 4. 



16	 1.  Einleitung

mationsprozess beschreibt einen Übergang von mündlicher zu schriftlicher 
Vermittlung religiösen Wissens. Im Rahmen der materiellen Dimension be-
spreche ich zunächst, welche Hintergründe und Implikationen das Aufkommen 
von Zeitschriften, Homepages, Blogs, TV-Sendern und sozialen Medien für die 
niedersächsische yezidische Gemeinschaft hatte (5.1). Ich beschreibe dann an-
hand einer Religionsunterrichtsstunde die Produktion und Konsumption dieser 
Medien (5.2). Der dritte Abschnitt behandelt mit Blick auf ein neu entstandenes 
religiöses Lehrbuch die Wissensdimension (5.3). Im vierten Abschnitt wird deut-
lich, dass diesen Entwicklungen Besonderheiten und Beharrlichkeiten der münd-
lichen Überlieferung gegenüber stehen (5.4). Das Kapitel 5.5 formuliert wie die 
Abschnitte 6.5, 7.5 und 8.5 auf der Basis der jeweils vorangegangenen Ergebnisse 
eine Zusammenfassung. Diese bemüht sich auch um eine visuelle Darstellung der 
jeweiligen Raumausschnitte im Sinne eines mapping. 

Das sechste Kapitel beschreibt einen Wandel in der religiösen Praxis und dem 
religiösen Selbstverständnis sowie die Suche nach einer neuen Identität in der 
niedersächsischen Aufnahmegesellschaft. Durch die Besprechung der Gestaltung 
yezidischer Grabsteine leite ich die Analyse materieller und körperlicher Aspekte 
der Identitätsbildung ein (6.1). Ich erläutere danach die mit der Bestattung zu-
sammenhängende Trauerkultur, die für Yezid_innen eine zentrale religiöse, wie 
gesellschaftliche Rolle spielt. Im Anschluss führe ich die wichtigsten lebenszykli-
schen und jahreszeitlichen Feste ein (6.2). Auf der Ebene des Wissens bespreche 
ich, welche Standpunkte yezidische Eltern ihren Kindern in der religiösen Erzie-
hung mitgeben und wie hieraus entstehende Lücken biographisch selbst ausge-
füllt werden müssen (6.3). Schließlich erläutere ich auf der Ebene der Erfahrung, 
warum für die Yezid_innen in der Vergangenheit wie in der Gegenwart ihre eige-
ne Verfolgungsgeschichte von höchster Bedeutung ist und war (6.4). 

Im siebten Kapitel beschreibe ich, welche Elemente der yezidischen Theolo-
gie kontrovers besprochen werden und welche Hintergründe diesen Themen zu-
grunde liegen. Auf materieller Ebene führe ich hierzu mit zwei Kettenanhängern 
kleinere Gegenstände ein, deren Symboliken einen Zusammenhang zwischen Ye-
zidentum und Zoroastrismus andeuten (7.1). Dann zeige ich, welche Rolle die neu 
gegründeten Akademien und die Mystik in der Aushandlung der Theologie spie-
len (7.2). Anhand der Diskussion über die Bedeutung Şêx Adîs wird deutlich, dass 
die schon immer bestehende theologische Diskussion, die Grundelement der ora-
len Kultur des Yezidentums ist, unter den Bedingungen der niedersächsischen 
Diaspora eine neue Dimension gewonnen hat (7.3). Mit dem Aufsatz „Das Prinzip 
Tawisî Melek“ greife ich schließlich einen Beitrag heraus, der heute exemplarisch 
für die intertextuellen Anlehnungen und synkretistischen Adaptionen steht, die 
die yezidische Theologiegeschichte begleiten (7.4).

Der vierte Transformationsprozess behandelt die zunehmende Institutionali-
sierung der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen durch die seit den 1990er 
Jahren gegründeten Ortsvereine. Zunächst gehe ich auf materielle Aspekte ver-
schiedener Vereinsheime, etwa die dortigen Versammlungssäle oder die rituel-
len Waschtische, ein (8.1). Zweitens behandle ich die vielfältigen Angebote der 



1.  Einleitung	 17

niedersächsischen Vereine, etwa Sozialarbeit oder Interreligiösen Dialog (8.2). 
Kurz gehe ich darauf ein, welche neuen Kompetenzen diese Angebote erfordern 
und wie das notwendige Wissen innerhalb der Gemeinschaft transferiert wird 
(8.3). Weiterhin zeige ich die Bedeutungen erstmaliger Religionsfreiheit und Fol-
gen permanenter Öffentlichkeit auf und frage, ob die Vereine eine neue Heimat 
bieten können (8.4). 

In der Zusammenfassung (9) rekapituliere ich zunächst in horizontaler Lesart 
meine inhaltlichen Analysen der vier Transformationsprozesse (9.1). Anschlie-
ßend fasse ich in vertikaler Lesart die Dimensionen von Materialität, Handlung, 
Wissen und Erfahrung für alle vier Transformationsprozesse zusammen (9.2). In 
einem dritten Schritt reflektiere ich die Leistung meines methodischen Ansatzes. 
Dabei ist es das Ziel, die Übertragbarkeit der Methode auf andere Gegenstände zu 
überprüfen (9.3). Gesondert betrachte ich anschließend den Aspekt der Selbst- 
und Fremdwahrnehmung des Yezidentums, d. h. die Interaktion zwischen emi-
schen und etischen Bedeutungsmustern (9.4). Schließlich gebe ich einen Ausblick 
auf die Fortentwicklung der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen (9.5). 

Der Anhang enthält zunächst ein Literatur- (A) und ein Abbildungsverzeich-
nis (B). Es folgt ein Glossar, das die wichtigsten verwendeten yezidischen Begriffe 
mit ihren Belegstellen auflistet und kurz definiert (C).

Bemerkungen zur Orthographie 

Ich folge in dieser Arbeit mit der Bezeichnung meiner Informant_innen als Ye-
zid_innen, bzw. ihrer Religion als Yezidentum einer Konvention, die sich in der (vor 
allem englischsprachigen) Yezidologie durchzieht, aber nicht unumstritten ist. 
Historisch ist die Bezeichnung al Yazīdiyya mindestens seit dem Kitāb al Ansāb von 
Abd al Karīm al Sam‘āni aus dem Jahr 1167 belegt.42 Etymologisch werden meh-
rere Varianten diskutiert und (zum Teil aus ideologischen Gründen) vertreten. 
Die von mir verwendete Bezeichnung Yezid_innen (engl. Yezidi, arab. al Yazīdiyya, 
kurd. Yezîdî) wird zumeist auf das altiranische yazata und das mittelpersische 
yaz(a)d (“Gott, höchstes Wesen”) zurückgeführt. Die übliche Fremdbezeichnung 
würde demnach auf den monotheistischen Gottesglauben der Yezid_innen ver-
weisen. 

Viele meiner Informant_innen bevorzugen jedoch die Selbstbezeichnung Êzîdî 
oder Êzdî, also ohne „y“.43 Sie führen diesen Namen auf das kurdische ez da zurück, 
welches sie mit „Ich habe mich gegeben.“ übersetzen. Grammatikalisch ist dies 
jedoch nicht haltbar, da das Personalpronomen im Perfekt im Kurdischen gar 
keinen Sitz hat. „Ich habe mich gegeben“ würde also min da entsprechen. Dessen 
ungeachtet wird diese Variante insbesondere von kurdischen bzw. yezidischen 
Nationalist_innen vertreten. Es geht ihnen um die Abgrenzung zu einer weiteren 

42	 Der zweite, überlieferte Beleg stammt aus dem Jahr 1324: Acıkyıldız, Birgül (2014): The Yezidis. 
The history of a community, culture and religion. London: Tauris, 37f. 

43	 Vgl. a. Ortac, Serhat / Tagay, Sefik (2016): „Eziden“. Die Perspektive der Gesellschaft Ezidischer 
AkademikerInnen. In: Materialdienst 79 (2016), 173–79, hier 174.



18	 1.  Einleitung

Etymologie der Bezeichnung mit „y“. Und zwar ist der Begriff al Yazīdiyya auch 
auf Yazīd ibn Mu‘āwiya (gest. 683) zurückgeführt worden. Es handelt sich um den 
zweiten Kalifen der Ummayyaden44. Hätten die Yezid_innen historisch gesehen 
einen Bezug zu Yazīd I., würden sie nicht nur Zusammenhänge mit dem Islam 
haben, sondern sich auch im innerislamischen Spektrum von Sunna und Schia 
verorten.45 Dies ist ein weiterer Grund, weswegen viele Yezid_innen die Selbst-
bezeichnung Êzîdî vorziehen.46 So existieren in der yezidischen Gemeinschaft in 
Niedersachsen heute beide Bezeichnungen (mit und ohne „y“) nebeneinander.47 
In der Literatur findet sich weiterhin die Bezeichnung Dasinî.48 Kreyenbroek zu-
folge handelt es sich dabei um einen ehemaligen yezidischen Stamm mit Sitz in 
Dohuk.49 Acıkyıldız spricht dagegen von einer nestorianischen Dioziöse gleichen 
Namens.50

Es stellt sich weiterhin die Frage, ob es sich bei dem Begriff Yezid_innen um 
eine Religionsgemeinschaft oder eine Ethnie handelt. Ich bezeichne mit dem Be-
griff eine Religionsgemeinschaft. Viele Yezid_innen (insbesondere in der kauka-
sischen Diaspora)51 möchten darüber hinaus (seltener alternativ dazu) sich selbst 
als eine Ethnie verstehen und verwenden den Begriff Êzîdî entsprechend. Ihrer 

44	 Hawting, G. R. (2012): Umayyads. Online verfügbar unter: http://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopaedia-of-islam-2/umayyads-COM_1287?s.num=4&s.rows=20&s.mode=DEFA 
ULT&s.f.s2_parent=encyclopaedia-of-islam-2&s.start=0&s.q=um ayyad, zuletzt geprüft am 
06.07.2017.

45	 Yazīd ibn Mu ‘āwiya wird aus heutiger Sicht sowohl von schiitischer, als auch sunnitischer Sei-
te in der Regel abgelehnt, weil er zum einen die Schlacht von Kerbala befehligte, in der Hu-
sain ibn ‘Alī getötet wurde und seine Truppen zum anderen im Kampf gegen die Zubairiten die 
Kaaba beschädigten. Vgl. Hawting, G. R. (2012): Yazid (I) b. Mu‘āwiya. Online verfügbar unter: 
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-i-b-muawiya-
SIM_8000 ?s.num=9&s.au=Hawting%2C+G.R., zuletzt geprüft am 15.10.2018. 

46	 Wie sich zeigt, ist die These des Zusammenhanges von Mu ‘āwiya und den Yezid_innen hoch 
politisiert und entsprechend ideologisch aufgeladen. So ist sie auch vom baathistischen Regime 
vertreten worden, um die Yezid_innen von der übrigen kurdischen Bevölkerung zu distanzie-
ren. Vgl. Maisel, Sebastian (2008): Social change amidst terror and discrimination. Yezidis in the 
new Iraq. Online verfügbar unter: http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/menalib/content/ 
titleinfo/1302525, zuletzt geprüft am 15.10.2018.

47	 Zwei Beiträge im Materialdienst der Evangelischen Zentrale für Weltanschauungsfragen zeigen 
die zugrundeliegenden Argumentationen auf: Issa, Chaukeddin / Maisel, Sebastian / Tolan, Te-
lim (2016): „Yeziden“. Die Perspektive des Zentralrats der Yeziden in Deutschland. In: Materi-
aldienst 79 (2016), 180–82; Ortac/Tagay. „Eziden“. Außderdem begegnet gelegentlich auch die 
eingedeutschte Schreibweise Jesiden, also mit „j“.

48	 Vgl. u.a. Lidzbarski (1897): Ein Exposé der Jesiden. In: Zeitschrift der Morgenländischen Gesell-
schaft 51 (1897), 592–604, hier 597.

49	 So auch pîr Dima zitiert nach Kartal, Celalettin (2016): Deutsche Yeziden. Geschichte, Gegen-
wart, Prognosen. Marburg: Tectum Verlag, 16. 

50	 Acıkyıldız, The Yezidis, 37. 
51	 In Armenien werden unter „Kurd_innen“ von staatlicher Seite Muslim_innen verstanden. Um 

sich hiervon abzugrenzen, hat sich die Selbstbezeichnung Êzîdî zu einer Eigenbezeichnung als 
Ethnie bzw. ethnoreligiöse Gemeinschaft entwickelt. Vgl. Dalalyan, Tork (2011): Construction 
of Kurdish and Yezidi identities among the Kurmanj-speaking population of the Republic of 
Armenia. In: Voronkov, Viktor (2011): Changing identities. Armenia, Azerbaijan, Georgia. Berlin: 
Heinrich Böll Stiftung, 177–201. 


