1.  Einleitung

«wq

Am dritten August 2014 griff der sogenannte ,,Islamische Staat*' die Region Singal
und damit eines der beiden irakischen Hauptsiedlungsgebiete der Yezid_innen
an. Tausende Personen wurden zur Flucht in die unwegsamen, angrenzenden
Berge gedringt, wo sie schutzlos Durst und Hunger ausgesetzt waren. Die Bilder
ihrer dramatischen Flucht gingen um die Welt und schufen ein zuvor noch nie da
gewesenes Interesse an Yezid_innen und ihrer Religion. Wie schon europdische
und amerikanische Forschungsreisende des 19. Jahrhunderts vor ihnen entwi-
ckelten internationale Medien in diesem Zusammenhang ein Interesse an den
Lehren und Sozialformen dieser ,,unbekannten Religion‘2.

GroRe deutsche Zeitungen, Fernsehsender und Zeitschriften ,,entdeckten® die
Prédsenz von Yezid_innen in der eigenen Gesellschaft. Diese waren bis dato vor
allem in ihren Siedlungsschwerpunkten in Niedersachsen und Nordrheinwest-
falen bekannt. Nun wurden ihre Solidaritdtsaufrufe ebenso wie ihr Kummer und
ihre Verzweiflung von Oldenburg, Celle, Hannover usw. ausgehend in der gan-
zen Bundesrepublik verbreitet. Der Offentlichkeit wurde erstmals umfinglich die
Présenz dieser groferen religiésen Minderheit deutlich. Die TAZ berichtete tiber
,die zweite Heimat", die Yezid_innen in (Nord) Deutschland gefunden hitten.

Auch fiir die religionsanthropologische Forschung ist die Flucht vor Krieg und
Ausweglosigkeit 10.000er Yezid_innen aus ihren kurdischen Herkunftsgebieten
nach Deutschland - zu etwa einem Drittel nach Niedersachsen - beachtlich. Sie
hat sowohl fiir die hier lebenden Personen, als auch fiir die weltweite yezidische
Gemeinschaft, eine véllig neue Situation geschaffen: Traditionelle Siedlungsge-
biete in der Tiirkei, Syrien und dem Irak wurden z. T. ginzlich zugunsten eines
neuen Lebens in Deutschland aufgegeben. Die zugewanderten Yezid_innen fan-
denim Vergleich zu ihrer sozialen Umgebung, der Religionspolitik und Kultur ih-
rer Herkunftsgebiete, infolge der Migration ganz neue Bedingungen vor. Deshalb
waren sie zu umfassenden Transformationsprozessen aufgefordert, die Gegen-

! Beziiglich der Selbstbezeichnung des sog. ,,Islamischen Staates“ gibt es eine begriffliche Unein-
heitlichkeit, die zudem symbolisch tiberlagert ist. Um eine direkte Assoziation mit spezifischen
religidsen Stromungen zu vermeiden, wird der Begriff hier in Anfiihrungszeichen gesetzt. Vgl.
Heine, Matthias (2014): Das ABC des Islamischen Staats. Online verfiligbar unter: http://www.
welt.de/kultur/article132625450/Das-ABC-des-Islamischen-Staats.html, zuletzt gepriift am
20.11. 2015.

2 Soder Titel einer Informationsveranstaltung unter der Leitung des Beauftragten fiir Kirche und

Islam der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers am 17.09.2015: Haus der Religio-

nen (2015): Die unbekannte Religion. Jesiden in Niedersachsen. Online verfiigbar unter: http://

www.religionen-im-gespraech.de/thema/die-unbekannte-religion-jesiden-niedersachsen, zu-

letzt gepriift am 20.11.2015.

Vgl. Baeck, Jean-Philipp (2015): Jesiden in Norddeutschland: Die zweite Heimat. Online verfiig-

bar unter: http://www.taz.de/!5035368/, zuletzt gepriift am 20.11.2015.



10 1. Einleitung

stand dieser Arbeit sind. Unter dem Blickwinkel der Raumtheorie werden diese
im Laufe der Arbeit ausfiihrlich behandelt.

In der Einleitung gehe ich zunichst aus der Sicht der Kulturanthropologie
darauf ein, welche Implikationen der spatial turn, die raumtheoretische Wende
in den Kulturwissenschaften, fiir die Methode der Ethnographie mit sich bringt.
AnschlieRend tibertrage ich den spatial turn auf meinen Gegenstand - die yezi-
dische Gemeinschaft in Niedersachsen - indem ich den Begriff des religiésen Rau-
mes entwickle. Hierauf aufbauend erldutere ich meine Fragestellung, die mit ihr
zusammenhingenden Unterfragen und den Aufbau der Arbeit. SchlieBlich folgt
noch eine kurze Bemerkung zur Bezeichnung Yezid_innen und zur Umschrift der
verwendeten kurdischen Worter.

Der spatial turn und der Ansatz des religidsen Raumes

Raum ist ,,in“. In verschiedenen kulturwissenschaftlichen und sozialwissen-
schaftlichen Fichern taucht immer mehr das Stichwort Raum bzw. das Schlag-
wort spatial turn auf.” Wahrend die Definition des ersten meistens ausbleibt, ldsst
sich die Genealogie des zweiten recht gut rekonstruieren:® Der US-amerikanische
Kultur- bzw. Anthropogeograph Edward Soja war der entscheidende ,,Katalysa-
tor* des spatial turn, indem er die Raumtheorie Lefebvres® unter postkolonial
inspirierten Theoretiker_innen bekannt gemacht hat.” Danach haben sich im-
mer mehr Wissenschaftler_innen auf das Thema Raum gestiirzt und vielfiltige
zusdtzliche Semantiken entwickelt: Begriffe wie Kultureller Raum®, Historischer

4 Ein Standardwerk der deutschsprachigen Debatte ist Déring, Jérg / Tielmann, Tristan (2008):
Spatial Turn: das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Bielefeld: transcript.

°  Ausfithrlicher nachzulesen in: Déring, Jorg (2010): Spatial Turn. In: Giinzel, Stephan / Kiimmer-
ling, Franziska (2010): Raum. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart: Metzler, 90-99.

¢ Lefebvre, Henri (1974): La production de l‘espace. Paris: Ed. Anthropos.

7 Soja, Edward W. (1989): Postmodern geographies. The reassertion of space in critical social the-

ory. London: Verso; und spéter: ders. (1996): Thirdspace. Journeys to Los Angeles and other real-

and-imagined places. Cambridge, Mass: Blackwell; sowie ders. (2000): Postmetropolis. Critical

studies of cities and regions. Oxford: Blackwell.

Hauser-Schéublin, Brigitta (2003): Kulturelle Rdume - rdumliche Kultur. Zur Neubestimmung

des Verhiltnisses zweier fundamentaler Kategorien menschlicher Praxis. Miinster: Lit.



1. Einleitung 11

Raum®, Politischer Raum', Dritter Raum"!, Sozialer Raum®?, Nicht-Orte®, Media-
ler Raum', Urbaner Raum', Epistemischer Raum' und viele mehr entstanden.
Im Nachhinein hat man einen Aufsatz Foucaults' als Autoritit an den Anfang
der Debatte gesetzt, um sie gleichsam zu historisieren und damit mit Bedeutung
zu versehen. Tatsédchlich lassen sich jedoch Grenzen des revolutionidren Gehalts
des spatial turn aufzeigen.”® Seine empirische Grundlage besteht im Wesentli-
chen aus zwei Thesen, von denen die erste, wie gleich deutlich wird, die schwé-
chere ist: Erstens wire das Thema Raum schlicht in wissenschaftshistorischer
Sicht zu wenig behandelt worden und deswegen nun an der Reihe.”” Zweitens
seien vor dem Hintergrund der Globalisierung® zwei scheinbar paradoxe Ten-
denzen beobachtbar: Das Lokale nehme an Bedeutung ab und doch gleichzeitig
zu. Eine Abnahme der Bedeutung des Lokalen wird etwa durch globale Waren-
strome, scheinbar grenzenlose Medien und moderne Transportmittel als belegt
angesehen.” Die Zunahme der Bedeutung des Lokalen hingegen zeige sich in den
aus der Entortung resultierenden Suchbewegungen nach biographischen Orien-
tierungen in bekannten (Familie, Religion, Ort, Verein etc.) oder neuen (etwa vir-

°  Schldgel, Karl (2003): Im Raume lesen wir die Zeit. Uber Zivilisationsgeschichte und Geopolitik.
Miinchen: Carl Hanser.

1o Massey, Doreen (2003): Spaces of Politics - Raum und Politik. In: Gebhardt, Hans / Bathelt, Ha-
rald (2003): Kulturgeographie. Aktuelle Ansdtze und Entwicklungen. Heidelberg: Spektrum,
31-46.

1 Bhabha, Homi Jehangir (1993): Location of Culture. London: Routledge, insb. 26-39.

2 Bourdieu, Pierre (1985): Sozialer Raum und , Klassen®. Lecon sur la lecon. 2 Vorlesungen. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

B Augé, Marc (1992): Non-lieux. Introduction a une anthropologie de la surmodernité. Paris: Eds.
du Seuil.

14 Ppott, Andreas / Budke, Alexandra / Kanwischer, Detlef (2004): Internet, Raum und Gesellschaft.
Zur Untersuchung eines dynamischen Verhiltnisses. In: dies. (2004): Internetgeographien. Be-
obachtungen zum Verhiltnis von Internet, Raum und Gesellschaft. Stuttgart: Steiner, 9-20.

15 Hiussermann, Hartmut (1991): Stadt und Raum. Soziologische Analysen. Pfaffenweiler: Centau-
rus.

16 Hanke, Christine / Hohler, Sabine (2010): Epistemischer Raum: Labor und Wissensgeographie.
In: Gilinzel, Raum, 309-21.

7 Foucault, Michel (1990): Andere Riume. In: Barck, Karlheinz (1990): Aisthesis. Wahrnehmung
heute oder Perspektiven einer anderen Asthetik. Leipzig: Reclam, 34-46.

¥ Vgl. Bachmann-Medick, Doris (2010): Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissen-
schaften. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt; und Maresch, Rudolf (2001): Die Riickkehr des Raums.
Uber die Notwendigkeit, modische Theorien und Diskurse zu vererden. Online verfiigbar unter:
http://www.heise.de/tp/artikel/4/4825/1.html, zuletzt gepriift am 28.10.2015.

9 Dies wird u. a. von Lossau bezweifelt: Lossau, Julia (2010): Kritik der Raumkehren. In: Giinzel,
Raum, 110-19.

% Appadurai, Arjun (1998): Globale ethnische Rdume. Bemerkungen und Fragen zur Entwicklung
einer transnationalen Anthropologie. In: Beck, Ulrich (1998): Perspektiven der Weltgesellschaft.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 11-40; vgl. a. im selben Band das Stichwort ,Glokalisierung”:
Robertson, Roland (1998): Glokalisierung: Homogenitit und Heterogenitét in Raum und Zeit. In:
Beck, Weltgesellschaft, 192-220.

2t Kaschuba, Wolfgang (2004): Die Uberwindung der Distanz. Zeit und Raum in der européischen
Moderne. Frankfurt am Main: Fischer, hier 90-108.



12 1. Einleitung

tuellen) Formen, Infolgedessen sei es notwendig, die Gegenwart mit den Mitteln
rdumlicher Forschung zu fassen.

Was hat das mit Ethnographie zu tun? Folgt man dem Anthropologen Arjun
Appadurai, so ist die Antwort: Eine ganze Menge! Denn dieser sieht in der Ent-
raumlichung - der Bedeutungsabnahme rdumlicher Distanzen als Folge der Glo-
balisierung - eine weitreichende Herausforderung fiir ethnographische Praxis:

LEntraumlichung bezieht sich ja keineswegs nur auf so offensichtliche Phinomene wie
die transnationalen Firmen oder die Geldmirkte. Er kann auch zur Kennzeichnung von
ethnischen Gruppen, Sekten und politischen Organisationen verwandt werden, deren
Aktionsradius in wachsendem MaRe die Grenzen zwischen Territorien und Identitdten
tiberschreitet.“?

Das Uberschreiten der Grenzen zwischen Territorien ist im Falle der yezidischen
Gemeinschaft in Niedersachsen eindeutig gegeben. Im Rahmen des Anwerbe-
abkommens zwischen der Tiirkei und der Bundesrepublik Deutschland seit den
1960er Jahren und der sich an das Ende der Anwerbung anschlieRenden Zuwan-
derung von Yezid_innen aufgrund von Verfolgung in den Herkunftsldndern wur-
den massenhaft territoriale Grenzen {iberschritten. Dabei haben Teile der nun in
Niedersachsen lebenden Gemeinschaft auch eine Entrdumlichung im Sinne der
Entgrenzung von Identitéten erlebt. Weil sie ihre ,,Heimat“? verloren haben und
»in das totende Licht einer fremden Welt gewandert“* sind, sahen viele (auch
externe Beobachter_innen®) ihre religidse Identitdt als gefdhrdet an. Denn die
erstmalige Religionsfreiheit in Deutschland brachte aus der Sicht einiger Yezid_
innen die Gefahr mit sich, dass die eigenen Traditionen in der liberalen Gesell-
schaft verloren gehen konnten.

Wie die Transnationalismusforschung lehrt, die man groRziigig betrachtet
auch als raumwissenschaftlich bezeichnen kann, sollten solche Migrationspro-
zesse nicht als einmalige Grenziibertritte von A nach B unter push- und pull-
Faktoren gelten, sondern als fortlaufend andauernder Prozess.?s Etwa die Auf-
rechterhaltung von Kontakten zu den in der Heimat Verbliebenen mithilfe
von Medien und die internationalen Geld- und Warenfliisse miissen in diesem

% Appadurai, Globale ethnische Rdume, 13.

3 Der ,Heimat”-Begriff wird hier verwendet, weil er dem emischen Sprachgebrauch vieler Yezid_
innen in Niedersachsen entspricht, wenn diese auf Deutsch sprechen. Im kurdischen Sprach-
gebrauch ist es tiblich, die Herkunftsregion generell als Kurdistan und spezieller nach dessen
geographischen Teilen, in diesem Falle Rojava, kurz fiir Rojavajé Kurdistané (,,West-Kurdistan®)
zu bezeichnen. Zur volkskundlichen Problematisierung des Heimat-Begriffes vgl. Kap. 8.4.

% WieRner, Gernot (1986): “... in das t3tende Licht einer fremden Welt gewandert”. Geschichte und
Religion der Yezidi. In: Schneider, Robin / Tugendhat, Ernst (1986): Die kurdischen Yezidi. Ein
Volk auf dem Weg in den Untergang. Géttingen: Gesellschaft fiir Bedrohte Vélker, 31-46.

% Vgl. Schneider, Die kurdischen Yezidi.

% Vgl. Dahinden, Janine (2013): Von den transnationalen Migrationsstudien zu einer Transnatio-
nalisierung der Sozialtheorie: Plddoyer fiir einen integrativen Ansatz. In: Pusch, Barbara (2013):
Transnationale Migration am Beispiel Deutschland und Tiirkei. Wiesbaden: Springer, 83-101;
sowie Pries, Ludger (1998): Transnatonale Soziale Riume. In: Beck, Weltgesellschaft, 55-86, ins-
besondere das Schaubild auf 75.



1. Einleitung 13

Zusammenhang betrachtet werden. Die ebenfalls rdumlich argumentierenden
Diaspora-Studien weisen zudem auf das Dreiecksverhiltnis nicht nur zwischen
Herkunfts- und Residenzland, sondern auch mit weiteren Diasporen hin.?” Auf
ihre Weise formulieren sie die Suchbewegung nach biographischer Orientierung
als Identitdtsbildung, die fiir ethnographische Praxis entscheidend ist und die
Appadurai als ,,Varianten ,,moglicher Leben“? paraphrasiert hat.

Dies ldsst sich auch in der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen beob-
achten: Zentrale religidse Inhalte, Identitdtskonstruktionen auf der Basis von
Nationalitdt, Kultur, Geschlecht werden potenziert, fragmentiert und immer
wieder neu zusammengesetzt. Das zeigt sich in der Vielfalt der Organisationen
der yezidischen Gemeinschaft auf Vereins- und Verbandsebene, in der aus der
Gemeinschaft hervorgehenden Publikationstétigkeit und in den sozialen Medien
im Internet. Dabei lassen sich Diskussionen iiber gewisse Themen (die Bedeu-
tung $éx Adis, die Rolle des Kastensystems, das Verhiltnis zum Zoroastrismus,
Geschlechterverhiltnisse usw.??) mit dhnlichen und teilweise identischen, in-
tertextuell vervielfiltigten Argumentationen verfolgen. Die Gesamtheit der sich
hieraus ergebenden Formationen fasse ich als einen religiésen Raum auf. Darun-
ter verstehe ich eine Ansammlung von Ergebnissen und Wirkungen religidser
Handlungen. Mich interessiert dabei vor allem deren gegenseitige Verhiltnisbe-
stimmung.*® Das heif3t, dass ich im Rahmen des Ansatzes des religidsen Raumes
Fragen der folgenden Art verfolge:

e Wie werden Differenzierungen zwischen Eigenem und Anderem vorgenom-
men? Wie laufen Relationierungen von Objekten und AuRerungen ab?*!

o Mit welchen Techniken werden Verortungen, d. h. Sinnzuweisungen und die
Reduktion mdglicher Wahrheiten auf wenige Orte vorgenommen?*2
Wie wird eine Synthese hergestellt und diese platziert?*
Welche Strategien und Taktiken lassen sich in der Praxis (Konsumption, Pro-
duktion) beobachten, die im Effekt das Geflecht beweglicher Elemente festi-
gen? Von wem werden diese durchgefiihrt und warum?*

e Welche Formen von Territorialiserung lassen sich beobachten?*

7 Kokot, Waltraud (2004): Diaspora, identity and religion: new directions in theory and research.
London: Routledge, insb. 1-30.

% Appadurai, Globale ethnische Rdume, 21.

»  Vgl. zu diesen Themen eine erste Einfithrung in Kap. 2.1.

0 Zur ausfihrlichen Defintion des religiésen Raumes vgl. Kap. 4.1.

3t Vgl. den Begriff der ,scopic regimes* bei Gregory, Derek (1994): Geographical imaginations.

Cambridge: Blackwell, 457-459.

Vgl. Eggmann, Sabine (2012): Praxen der Verortung: Das kulturwissenschaftliche Interesse am

Raum als ,,moderne” Gesellschaftsdiagnose. In: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde: Halb-

jahresschrift 108 (2012), 170-77.

% Vgl. Léw, Martina (2001): Raumsoziologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 158ff.

%  Vgl. Buchanan, Ian (2000): Michel de Certeau. Cultural theorist. London: SAGE, 108-125.

% Vgl. Greverus, Ina-Maria (1969): Grenzen und Kontakte. Zur Territorialitdt des Menschen. In:
Flotin, Hans Friedrich (1969): Kontakte und Grenzen. Probleme der Volks-, Kultur- und Sozial-
forschung. Festschrift fiir Gerhard Heilfurth zum 60. Geburtstag. Géttingen: Schwartz, 11-26.

32



14 1. Einleitung

Welche alltdglichen Regionalisierungen werden vorgenommen?*

Wie differenziert sich die Aneignung in Wahrnehmung, Konzeption und Leben?*’
Wie kénnen nebeneinander und tibereinander liegende Bedeutungszuweisun-
gen konzeptionell gefasst und analytisch ausgewertet werden?*

Raumdebatten strukturieren also die Perspektive vor, insofern sie die Aufmerk-
samkeit auf semiotische Zusammenhinge, individuelle und kollektive Sinnge-
bung und das Wechselverhiltnis michtiger und weniger michtiger Positionen
richten.

Gegenstand und Forschungsfrage

Den Gegenstand dieser Arbeit bilden die religidsen Transformationsprozes-
se der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen sowie deren Wahrnehmung
von innen und aufen. Damit spielen rezente Entwicklungen in den kurdischen
Herkunftsgebieten sowie den weiteren Diasporen nur eine Rolle, wenn sie die
Transformationsprozesse der niedersidchsischen Diaspora beeinflussen. Die Er-
forschung der religigsen Transformationsprozesse in den Herkunftslandern und
den weiteren Diasporen wiren jeweils eine gesonderte Studie wert. Insbesonde-
re ihr Vergleich, der nur in einem gréReren Verbundsprojekt zu verwirklichen
wire, wire flir die empirisch arbeitende Yezidologie, die erst in ihren Kinder-
schuhen steckt, von gréRtem Nutzen.

Gegeniiber der gesamten yezidischen Gemeinschaft in Deutschland be-
schrénkt sich die vorliegende Arbeit aus inhaltlichen und pragmatischen Griin-
den auf Niedersachsen. Im Laufe der Exploration der Arbeit hat sich gezeigt,
dass die yezidische Gemeinschaft in Niedersachsen als représentativ fiir jene in
Deutschland gelten kann. Genauer gesagt ist sie komplexer als die Gemeinschaf-
tenin anderen Bundesldndern: Ihre Institutionen - insbesondere die in Oldenburg
und Celle angesiedelten bundesdeutschen Dachverbidnde® - dienen yezidischen
Individuen und Vereinen der anderen Bundesldnder als Orientierung. Insofern
und weil etwa 30% aller in Deutschland lebenden Yezid_innen in Niedersachsen
siedeln, ist der Fokus inhaltlich gerechtfertigt. Im Zuge der Durchfithrung hat er
sich zusitzlich als forschungspragmatisch vorteilhaft erwiesen.

Um zu erheben, welche religiésen Entwicklungen die yezidische Gemein-
schaft in Niedersachsen derzeitig durchléuft, habe ich in yezidischen Vereinen
Interviews gefiihrt, teilnehmend lebenszyklische Rituale und jahreszeitliche Fes-
te beobachtet, Quellen der vereinseigenen Publikationsorgane und davon unab-
hingige Webseiten im Internet erschlossen und die relevante Sekundérliteratur

% Aus der phdnomenologischen Betrachtung des Alltags wird abgeleitet, dass Geographie ebenso
wie Gesellschaft produziert und reproduziert wird. Vgl. Werlen, Benno (1995): Sozialgeographie
alltdglicher Regionalisierungen Bd. 1. Zur Ontologie von Gesellschaft und Raum. Stuttgart: Stei-
ner.

7 Vgl. Lefebvre, La production de 1’espace, 48ff.

*®  Vgl. Foucault, Andere Rdume, 42f.

*  Anfang 2017 wurde ein neuer gemeinsamer Dachverband gegriindet.



1. Einleitung 15

konsultiert.® Meine forschungsleitende Frage lautet: Auf welchen Ebenen vollzieht
sich der religiose Wandel der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen und wie wird die-
ser wahrgenommen? Vor dem oben genannten Hintergrund des spatial turn habe
ich diese Frage verfolgt, indem ich mithilfe der Multi-Sited Ethnography Daten er-
hoben habe. Die Auswertung erfolgte durch eine Codierung, Kategorisierung und
das Verfassen von Memos, die Analyse im Rahmen eines Dimensionenmodells
und die Interpretation auf der Basis von rdumlichen Zueinanderordnungen.*

Aufbau der Arbeit

Um sich dem Gegenstand zu nihern, beginne ich zunichst mit einer Einfiihrung
in die Entstehung, die Verbreitung und die Inhalte der yezidischen Religion in ih-
ren Herkunftsgebieten (2.1). Dazu gehe ich kurz auf die Genese des Yezidentums
und seine Verbreitung im Nahen Osten ein. Ich nenne wichtige theologische
Inhalte und gesellschaftliche Institutionen. SchlieRlich beleuchte ich die unter-
schiedliche Entwicklung der verschiedenen yezidischen Siedlungsgebiete. Meine
Darstellung der Forschungsgeschichte (2.2) beschrankt sich auf allgemeine Ver-
offentlichungen zur yezidischen Religion und Kultur, sowie auf Darstellungen ih-
res religidsen Lebens und weitere Spezialstudien in den kurdischen Herkunftsge-
bieten. Die Werke, die fiir die niedersichsische Diaspora besonders von Relevanz
sind, bespreche ich entsprechend dem Jahr ihrer Veréffentlichung an den Enden
der Kapitel 3.1 bis 3.5.

Das dritte Kapitel bietet erstmals eine chronologische Einfithrung in die
Entstehung der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen, die vier Aspekte
berticksichtigt: 1. die politischen Entwicklungen in den kurdischen Herkunfts-
gebieten, die zur Migration nach Niedersachsen fiihrten, 2. Spezifika der Asyl-
rechtssprechung gegentiiber Yezid_innen, 3. die internen Entwicklungen der sich
herausbildenden yezidischen Gemeinschaft und 4. die in den jeweiligen Phasen
entstandene Primir-, sowie Sekundérliteratur.

Im vierten Kapitel entwickle ich aus der Rezeption des spatial turn einen eige-
nen Ansatz religionsanthropologischen Forschens, den ich den Ansatz des religié-
sen Raumes nenne. Zunichst erldutere ich die Konstruktion meines Gegenstandes
(4.1). Dann stelle ich dar, wie ich unter Zuhilfenahme der Multi-Sited-Etnography
Daten erhoben habe (4.2). Im dritten Abschnitt fiihre ich meine vier Analyse-Di-
mensionen Materialitit, Handlung, Wissen und Erfahrung ein (4.3). Zuletzt stelle
ich das methodologische Quadrantenmodell vor, mit dem ich die einzelnen Di-
mensionen einander gegeniiberstelle, interpretiere und reflektiere (4.4).

Wihrend meiner Forschung habe ich vier zentrale Transformationsprozesse
identifiziert, die ich in den Kapiteln 5-8 jeweils anhand der Dimensionen von
Materialitdt, Handlung, Wissen und Erfahrung bespreche. Der erste Transfor-

© Wie sich im Verlauf der Arbeit zeigen wird, ist der Einfluss europdischer Forscher_innen und
weiterer Dritter auf die Wahrnehmung und auch die religiose Entwicklung der yezidischen Ge-
meinschaft nicht zu unterschitzen. vgl. dazu Kap. 9.4.

1 Zur Methode siehe Kap. 4.



16 1. Einleitung

mationsprozess beschreibt einen Ubergang von miindlicher zu schriftlicher
Vermittlung religidsen Wissens. Im Rahmen der materiellen Dimension be-
spreche ich zunichst, welche Hintergriinde und Implikationen das Aufkommen
von Zeitschriften, Homepages, Blogs, TV-Sendern und sozialen Medien fiir die
niedersichsische yezidische Gemeinschaft hatte (5.1). Ich beschreibe dann an-
hand einer Religionsunterrichtsstunde die Produktion und Konsumption dieser
Medien (5.2). Der dritte Abschnitt behandelt mit Blick auf ein neu entstandenes
religidses Lehrbuch die Wissensdimension (5.3). Im vierten Abschnitt wird deut-
lich, dass diesen Entwicklungen Besonderheiten und Beharrlichkeiten der miind-
lichen Uberlieferung gegeniiber stehen (5.4). Das Kapitel 5.5 formuliert wie die
Abschnitte 6.5, 7.5 und 8.5 auf der Basis der jeweils vorangegangenen Ergebnisse
eine Zusammenfassung. Diese bemiiht sich auch um eine visuelle Darstellung der
jeweiligen Raumausschnitte im Sinne eines mapping.

Das sechste Kapitel beschreibt einen Wandel in der religiosen Praxis und dem
religiosen Selbstverstdndnis sowie die Suche nach einer neuen Identitit in der
niedersichsischen Aufnahmegesellschaft. Durch die Besprechung der Gestaltung
yezidischer Grabsteine leite ich die Analyse materieller und kérperlicher Aspekte
der Identitdtsbildung ein (6.1). Ich erldutere danach die mit der Bestattung zu-
sammenhingende Trauerkultur, die fiir Yezid_innen eine zentrale religicse, wie
gesellschaftliche Rolle spielt. Im Anschluss fiihre ich die wichtigsten lebenszykli-
schen und jahreszeitlichen Feste ein (6.2). Auf der Ebene des Wissens bespreche
ich, welche Standpunkte yezidische Eltern ihren Kindern in der religidsen Erzie-
hung mitgeben und wie hieraus entstehende Liicken biographisch selbst ausge-
fiillt werden miissen (6.3). SchlieRlich erldutere ich auf der Ebene der Erfahrung,
warum fiir die Yezid_innen in der Vergangenheit wie in der Gegenwart ihre eige-
ne Verfolgungsgeschichte von hdchster Bedeutung ist und war (6.4).

Im siebten Kapitel beschreibe ich, welche Elemente der yezidischen Theolo-
gie kontrovers besprochen werden und welche Hintergriinde diesen Themen zu-
grunde liegen. Auf materieller Ebene fiihre ich hierzu mit zwei Kettenanhéngern
kleinere Gegenstidnde ein, deren Symboliken einen Zusammenhang zwischen Ye-
zidentum und Zoroastrismus andeuten (7.1). Dann zeige ich, welche Rolle die neu
gegriindeten Akademien und die Mystik in der Aushandlung der Theologie spie-
len (7.2). Anhand der Diskussion iiber die Bedeutung $éx Adis wird deutlich, dass
die schon immer bestehende theologische Diskussion, die Grundelement der ora-
len Kultur des Yezidentums ist, unter den Bedingungen der niedersichsischen
Diaspora eine neue Dimension gewonnen hat (7.3). Mit dem Aufsatz ,,Das Prinzip
Tawist Melek* greife ich schlieBlich einen Beitrag heraus, der heute exemplarisch
fiir die intertextuellen Anlehnungen und synkretistischen Adaptionen steht, die
die yezidische Theologiegeschichte begleiten (7.4).

Der vierte Transformationsprozess behandelt die zunehmende Institutionali-
sierung der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen durch die seit den 1990er
Jahren gegriindeten Ortsvereine. Zunichst gehe ich auf materielle Aspekte ver-
schiedener Vereinsheime, etwa die dortigen Versammlungssile oder die rituel-
len Waschtische, ein (8.1). Zweitens behandle ich die vielfdltigen Angebote der



1. Einleitung 17

niedersichsischen Vereine, etwa Sozialarbeit oder Interreligidsen Dialog (8.2).
Kurz gehe ich darauf ein, welche neuen Kompetenzen diese Angebote erfordern
und wie das notwendige Wissen innerhalb der Gemeinschaft transferiert wird
(8.3). Weiterhin zeige ich die Bedeutungen erstmaliger Religionsfreiheit und Fol-
gen permanenter Offentlichkeit auf und frage, ob die Vereine eine neue Heimat
bieten kénnen (8.4).

In der Zusammenfassung (9) rekapituliere ich zunéchst in horizontaler Lesart
meine inhaltlichen Analysen der vier Transformationsprozesse (9.1). Anschlie-
Bend fasse ich in vertikaler Lesart die Dimensionen von Materialitdt, Handlung,
Wissen und Erfahrung fiir alle vier Transformationsprozesse zusammen (9.2). In
einem dritten Schritt reflektiere ich die Leistung meines methodischen Ansatzes.
Dabei ist es das Ziel, die Ubertragbarkeit der Methode auf andere Gegenstinde zu
tiberpriifen (9.3). Gesondert betrachte ich anschlieRend den Aspekt der Selbst-
und Fremdwahrnehmung des Yezidentums, d. h. die Interaktion zwischen emi-
schen und etischen Bedeutungsmustern (9.4). SchlieBlich gebe ich einen Ausblick
auf die Fortentwicklung der yezidischen Gemeinschaft in Niedersachsen (9.5).

Der Anhang enthilt zunéchst ein Literatur- (A) und ein Abbildungsverzeich-
nis (B). Es folgt ein Glossar, das die wichtigsten verwendeten yezidischen Begriffe
mit ihren Belegstellen auflistet und kurz definiert (C).

Bemerkungen zur Orthographie

Ich folge in dieser Arbeit mit der Bezeichnung meiner Informant_innen als Ye-
zid_innen, bzw. ihrer Religion als Yezidentum einer Konvention, die sich in der (vor
allem englischsprachigen) Yezidologie durchzieht, aber nicht unumstritten ist.
Historisch ist die Bezeichnung al Yazidiyya mindestens seit dem Kitab al Ansab von
Abd al Karim al Sam‘ani aus dem Jahr 1167 belegt.”? Etymologisch werden meh-
rere Varianten diskutiert und (zum Teil aus ideologischen Griinden) vertreten.
Die von mir verwendete Bezeichnung Yezid_innen (engl. Yezidi, arab. al Yazidiyya,
kurd. Yezidi) wird zumeist auf das altiranische yazata und das mittelpersische
yaz(a)d (“Gott, hdchstes Wesen”) zuriickgefiihrt. Die tibliche Fremdbezeichnung
wiirde demnach auf den monotheistischen Gottesglauben der Yezid_innen ver-
weisen.

Viele meiner Informant_innen bevorzugen jedoch die Selbstbezeichnung Ezidi
oder Ezdf, also ohne ,,y“. Sie fithren diesen Namen auf das kurdische ez da zuriick,
welches sie mit ,,Ich habe mich gegeben.” {ibersetzen. Grammatikalisch ist dies
jedoch nicht haltbar, da das Personalpronomen im Perfekt im Kurdischen gar
keinen Sitz hat. ,,Ich habe mich gegeben* wiirde also min da entsprechen. Dessen
ungeachtet wird diese Variante insbesondere von kurdischen bzw. yezidischen
Nationalist_innen vertreten. Es geht ihnen um die Abgrenzung zu einer weiteren

2 Der zweite, iiberlieferte Beleg stammt aus dem Jahr 1324: Acikyildiz, Birgiil (2014): The Yezidis.
The history of a community, culture and religion. London: Tauris, 371.

# Vgl a. Ortac, Serhat / Tagay, Sefik (2016): ,,Eziden*“. Die Perspektive der Gesellschaft Ezidischer
AkademikerInnen. In: Materialdienst 79 (2016), 173-79, hier 174.



18 1. Einleitung

Etymologie der Bezeichnung mit ,,y*. Und zwar ist der Begriff al Yazidiyya auch
auf Yazid ibn Mu‘awiya (gest. 683) zuriickgefiihrt worden. Es handelt sich um den
zweiten Kalifen der Ummayyaden®. Hitten die Yezid_innen historisch gesehen
einen Bezug zu Yazid L., wiirden sie nicht nur Zusammenhinge mit dem Islam
haben, sondern sich auch im innerislamischen Spektrum von Sunna und Schia
verorten.® Dies ist ein weiterer Grund, weswegen viele Yezid_innen die Selbst-
bezeichnung Ezidf vorziehen.* So existieren in der yezidischen Gemeinschaft in
Niedersachsen heute beide Bezeichnungen (mit und ohne ,,y*) nebeneinander.”
In der Literatur findet sich weiterhin die Bezeichnung Dasini.*® Kreyenbroek zu-
folge handelt es sich dabei um einen ehemaligen yezidischen Stamm mit Sitz in
Dohuk.* Acikyildiz spricht dagegen von einer nestorianischen Diozidse gleichen
Namens.”

Es stellt sich weiterhin die Frage, ob es sich bei dem Begriff Yezid_innen um
eine Religionsgemeinschaft oder eine Ethnie handelt. Ich bezeichne mit dem Be-
griff eine Religionsgemeinschaft. Viele Yezid_innen (insbesondere in der kauka-
sischen Diaspora)®* méchten dariiber hinaus (seltener alternativ dazu) sich selbst
als eine Ethnie verstehen und verwenden den Begriff Ezidf entsprechend. Threr

“  Hawting, G.R.(2012): Umayyads. Online verfiigbar unter: http://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopaedia-of-islam-2/umayyads-COM_12877s.num=4&s.rows=20&s.mode=DEFA
ULT&s.f.s2_parent=encyclopaedia-of-islam-2&s.start=0&s.q=um ayyad, zuletzt gepriift am
06.07.2017.

5 Yazid ibn Mu ‘awiya wird aus heutiger Sicht sowohl von schiitischer, als auch sunnitischer Sei-
te in der Regel abgelehnt, weil er zum einen die Schlacht von Kerbala befehligte, in der Hu-
sain ibn ‘All getdtet wurde und seine Truppen zum anderen im Kampf gegen die Zubairiten die
Kaaba beschédigten. Vgl. Hawting, G. R. (2012): Yazid (I) b. Mu‘awiya. Online verfiigbar unter:
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-i-b-muawiya-
SIM_8000 ?s.num=9&s.au=Hawting%2C+G.R., zuletzt gepriift am 15.10.2018.

6 Wie sich zeigt, ist die These des Zusammenhanges von Mu ‘awiya und den Yezid_innen hoch
politisiert und entsprechend ideologisch aufgeladen. So ist sie auch vom baathistischen Regime
vertreten worden, um die Yezid_innen von der {ibrigen kurdischen Bevélkerung zu distanzie-
ren. Vgl. Maisel, Sebastian (2008): Social change amidst terror and discrimination. Yezidis in the
new Iraq. Online verfiigbar unter: http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/menalib/content/
titleinfo/1302525, zuletzt gepriift am 15.10.2018.

7 Zwei Beitrdge im Materialdienst der Evangelischen Zentrale fiir Weltanschauungsfragen zeigen
die zugrundeliegenden Argumentationen auf: Issa, Chaukeddin / Maisel, Sebastian / Tolan, Te-
lim (2016): ,,Yeziden“. Die Perspektive des Zentralrats der Yeziden in Deutschland. In: Materi-
aldienst 79 (2016), 180-82; Ortac/Tagay. ,,Eziden“. AuRderdem begegnet gelegentlich auch die
eingedeutschte Schreibweise Jesiden, also mit ,,j*.

% Vgl. u.a. Lidzbarski (1897): Ein Exposé der Jesiden. In: Zeitschrift der Morgenléndischen Gesell-
schaft 51 (1897), 592-604, hier 597.

“  So auch pir Dima zitiert nach Kartal, Celalettin (2016): Deutsche Yeziden. Geschichte, Gegen-
wart, Prognosen. Marburg: Tectum Verlag, 16.

% Acikyildiz, The Yezidis, 37.

51 In Armenien werden unter , Kurd_innen* von staatlicher Seite Muslim_innen verstanden. Um
sich hiervon abzugrenzen, hat sich die Selbstbezeichnung £zidi zu einer Eigenbezeichnung als
Ethnie bzw. ethnoreligiése Gemeinschaft entwickelt. Vgl. Dalalyan, Tork (2011): Construction
of Kurdish and Yezidi identities among the Kurmanj-speaking population of the Republic of
Armenia. In: Voronkov, Viktor (2011): Changing identities. Armenia, Azerbaijan, Georgia. Berlin:
Heinrich Bsll Stiftung, 177-201.



