
Foerster
Textfeld
978-3-476-02497-8   Hrsg. Sabine Brenner-Wilczek, HEINE-JAHRBUCH 2013
© 2013 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)



Aufsätze

I.

»Die Götter Griechenlands«
Heines Replik auf Schiller und die Romantik

Von Wolfgang Ranke, Göttingen

Auch in der Mythologie ging es gut. Ich hatte meine liebe Freude an dem Göttergesindel, das 
so lustig nackt die Welt regierte. Ich glaube nicht, daß jemals ein Schulknabe im alten Rom 
die Hauptartikel seines Katechismus, z. B. die Liebschaften der Venus, besser auswendig 
gelernt hat, als ich. Aufrichtig gestanden, da wir doch einmal die alten Götter auswendig 
lernen mußten, so hätten wir sie auch behalten sollen [...]. (DHA VI, 189)

Es ist der knapp 30-jährige Heinrich Heine, der da von seinem Schulunter-
richt redet. Die zitierte Passage stammt aus dem siebenten Kapitel des Reise-
bilds »Ideen. Das Buch Le Grand« und steht im Zusammenhang einer längeren 
autobiographisch geprägten Sequenz über die Schulzeit am katholischen Lyceum 
in Düsseldorf, das der jüdische Bürgersohn Harry Heine von 1809 bis 1814 be-
suchte. Der Autor des Reisebilds mokiert sich zwar über die Quälerei des am 
Lyceum erteilten Unterrichts – insbesondere das Griechische nennt er eine »Er-
fi ndung des Teufels« (DHA VI, 188) –, gleichwohl ist hier der Grundstock jenes 
Bildungswissens gelegt worden, das damals für jeden verbindlich war, der sich der 
gebildeten Oberschicht zuzählen wollte. Und dazu gehörte eben auch ein mehr 
oder minder umfangreiches mythologisches Wissen – ein Wissen, das nicht nur 
benötigt wurde, um die klassischen Werke der Antike oder auch die mit mytho-
logischen Anspielungen durchsetzten Dichtungen ihrer modernen Nachfahren zu 
verstehen, sondern das darüber hinaus auch zur Alltagsrhetorik, zur ›gepfl egten 
Semantik‹ der gebildeten Oberschicht gehörte, wie es Gerhart von Graevenitz 
anhand der mythologischen Vergleiche in der gehobenen zeitgenössischen Presse 
– etwa in Cottas »Allgemeiner Zeitung« – nachgewiesen hat.1 Auch Heine be-



2 Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«

dient sich später in seinen Artikeln aus Frankreich für Cottas Blatt ganz selbst-
verständlich dieser Rhetorik, wenn er etwa bekannte Politiker mit griechischen 
Göttern und Heroen vergleicht.2 Mythologisches Wissen bedeutet in diesem Zu-
sammenhang im Wesentlichen die Kenntnis eines Codes mit langer Tradition, 
und die griechisch-römische Götterwelt bildet dabei ein bloßes Arsenal von fest-
liegenden Exempla-Figuren, das zu beliebiger Verwendung bereitsteht. Neben 
diesem Aspekt des rhetorisch nutzbaren Bildungswissens enthält die eingangs 
zitierte Passage zum mythologischen »Katechismus«-Unterricht aber noch einen 
anderen, weiter reichenden Aspekt, der von Heine mit der launigen Bemerkung 
»so hätten wir sie [die alten Götter – WR] auch behalten sollen« angedeutet wird. 
Es ist das in den antiken Mythen aufbewahrte und sinnreich aktualisierbare Ein-
spruchspotential gegen die vom Christentum geprägte Kultur und Lebensform, 
das Heines Interesse an den griechischen Göttern auf sich zieht. 1825 evangelisch 
getauft, hat Heine sich sein Leben lang kritisch mit der christlichen Religion, 
ihrer biblischen Überlieferung, ihrer kulturellen Bedeutung und ihrer kirch-
lichen Praxis in Gegenwart und Vergangenheit auseinandergesetzt – und dies in 
wechselnden Frontstellungen. Zunehmend wichtiger wird dabei für Heine die 
Konfrontation der christlichen Welt mit der Welt der heidnischen Antike. Vor 
allem in den Pariser Schriften der 1830er Jahre profi liert Heine den kulturellen 
Gegensatz als einen solchen zwischen griechischem Sensualismus und jüdisch-
christlichem Spiritualismus. In der Börne-Denkschrift von 1840 geht er darüber 
noch hinaus und erhebt den kulturellen Gegensatz in den Rang einer generellen 
anthropologischen Polarität zwischen genussfreudigen ›Hellenen‹ und asketischen 
›Nazarenern‹.3 Goethe ist ihm der Prototyp des Neu-Hellenen, und sich selbst 
sieht er gelegentlich in der Rolle des »große[n] Heide[n] Nr. II« (DHA XV, 112). 
Sein spezielles Interesse an den alten Göttern gilt zu dieser Zeit aber nicht mehr 
eigentlich ihrer klassisch-griechischen Ausprägung, sondern ihrem geheimen 
Fortleben unter der Vorherrschaft des Christentums.  Dokumentiert ist dieses 
Interesse vor allem in seinen Prosaschriften »Elementargeister« von 1837 und »Die 
Götter im Exil« von 1853. Anknüpfend an den Volksglauben präsentiert Heine 
hier die alten Götter in depravierter Gestalt, sei es als dämonische Verführer, sei 
es als bürgerlich getarnte Exilanten. Implizites Th ema ist dabei die Kehrseite der 
geistigen Disziplinierung menschlicher Natur im Christentum als »Wiederkehr 
des Verdrängten« – so Norbert Altenhofers Formel.4

Die hier nur stichwortartig angedeuteten Schwerpunkte des Heine’schen 
Interesses an der heidnischen Antike und ihrer Götterwelt sind in der Heine-
Forschung ausgiebig und diff erenziert behandelt.5 Ich will mich hier dagegen auf 
die genaue Analyse eines einzigen frühen Textes zum Th ema beschränken, dessen 
raffi  nierte Replikenstruktur in der Forschung m. E. noch nicht weit genug aus-



3Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«

geleuchtet worden ist – auf Heines Gedicht »Die Götter Griechenlands« aus dem 
zweiten Zyklus der »Nordsee«-Gedichte, 1827 im »Berliner Conversations-Blatt« 
veröff entlicht und im selben Jahr auch in den zweiten Band der »Reisebilder« und 
das »Buch der Lieder« aufgenommen.

Die »Nordsee«-Gedichte unterscheiden sich schon darin von allen anderen Ge-
dichten im »Buch der Lieder«, dass Heine hier zum ersten (und einzigen) Mal freie 
Rhythmen verwendet. Auch fi nden sich verstärkt Bezugnahmen auf die antike 
Mythologie und die Sprache Homers. Das Gedicht »Die Götter Griechenlands« 
nimmt jedoch auch innerhalb der »Nordsee«-Zyklen eine Sonderstellung ein: Es 
wird in der neueren Forschung durchweg als erste bedeutende Stellungnahme 
Heines zu seinem großen Th ema der Opposition von heidnischer und christlicher 
Welt angesehen.6 Dies ist jedoch nicht die einzige Opposition, die für Heines 
Gedicht bestimmend ist. Sein Titel ist ein für den zeitgenössischen Leser unmiss-
verständliches Signal: Er verweist zurück auf das berühmte titelgleiche Gedicht 
Schillers, das in seiner Wirkungsgeschichte paradigmatische Bedeutung für den 
Griechenkult des Weimarer Klassizismus gewonnen hat. Wenn Heine den Titel 
dieses berühmten Vorgängers zitiert, dann ist das zugleich eine Auff orderung an 
den Leser, das eigene zum Schiller’schen Gedicht ins Verhältnis zu setzen.7 Daher 
vorab einige Bemerkungen zu diesem Vorgänger-Gedicht.

I.

Schillers »Die Götter Griechenlandes« ist in zwei Fassungen überliefert. Die erste, 
25 Strophen umfassende Version erschien im März 1788 in Christoph Martin 
Wielands »Merkur« und war zugleich Schillers poetischer Einstand in Weimar. 
Die zweite, auf 16 Strophen reduzierte ›klassische‹ Version erschien erst zwölf Jahre 
später und repräsentiert einen veränderten Standort der poetologischen Refl exion, 
der vor allem in der neuen Schlussstrophe zum Ausdruck kommt. Die Neube-
arbeitung ist nicht zuletzt auch der Kontroverse geschuldet, die die erste Version 
auslöste.8 In dieser ersten Fassung konfrontiert der lyrische Sprecher die eigene 
neuzeitliche Gegenwart mit einer griechischen Antike, die als Epoche der Heiter-
keit, Sinnenfreude und heroischen Vitalität präsentiert wird – ein Jugendzeitalter 
der Menschheit, der mythischen Naturbeseelung, der direkten Kommunikation 
zwischen Göttern und Menschen – erotisch, kultisch und künstlerisch –, auch 
der Grenzaufhebung zwischen heiterem Diesseits und elysischem Jenseits. Dem 
Anthropomorphismus der Götter entspricht ein menschliches Selbstwertgefühl, 
das der lyrische Sprecher in der 24. Strophe auf die chiastisch geprägte Formel 
bringt: »Da die Götter menschlicher noch waren, / Waren Menschen gött-



4

licher.« (F1, V. 191 f.).9 Im Gegensatz dazu ist das Bild der neuzeitlichen Gegen-
wart, das Schiller malt, ein Bild der ›entzauberten‹ Welt (um mit Max Weber zu 
sprechen): Das mechanistische Naturverständnis neuzeitlicher Wissenschaft hat 
die mythische Naturbeseelung abgelöst, und an die Stelle der lebensnahen poly-
theistischen Vielfalt ist die abstrakte Vorstellung des einen, unerreichbar fernen 
Gottes getreten. Der religiös begründeten Diesseitsverachtung entspricht eine 
Lebensweise der Menschen, deren kennzeichnendes Merkmal das ›Entsagen‹ ist. 
Der lyrische Sprecher sehnt sich nach der ›schönen Welt‹ der griechischen Früh-
zeit zurück mit dem Wissen, dass diese unwiederbringlich dahin ist.

Diese erste Version des Schiller’schen Gedichts hat massiven Einspruch hervor-
gerufen, namentlich von Seiten Friedrich Leopold Stolbergs, der darin einen 
Angriff  auf die christliche Religion erblickte. Schiller habe den wahren Gott 
zugunsten der »blühenden Fiktionen« der Mythologie herabgesetzt – so sein Vor-
wurf.10 Nun ist zwar in den Neuzeitstrophen des Schiller’schen Gedichts ohne 
Frage die Vorherrschaft des Christentums – vor allem in den Hinweisen auf un-
sinnliches Jenseits und entsagende Diesseitsverachtung – vorausgesetzt, aber die 
›Gottheit‹, von der da die Rede ist, repräsentiert eher die aufklärerische Schwund-
stufe der jüdisch-christlichen Gottesvorstellung: den fernen, unsichtbaren, allem 
menschlichen Leben gegenüber indiff erenten Gott des Deismus. Als »Werk und 
Schöpfer des Verstandes« (V. 194) wird er in der letzten Strophe der ersten Fassung 
apostrophiert, und ihm als Verstandes-Gott ist die Entmythologisierung der 
Natur durch die neuzeitliche (newtonsche) Physik zugeordnet. So ist der von 
Schiller ins Licht gestellte Gegensatz von Neuzeit und griechischer Antike – trotz 
mancher später gestrichener Anklagen gegen den herrschenden Gott11 – nicht 
so sehr einer der Religionen, sondern der Weltsichten – der prosaischen unter 
der Herrschaft des Verstandes einerseits, der mythischen unter der Herrschaft 
der poetischen Einbildungskraft andererseits.  Die griechischen Götter nämlich 
sind ihrerseits »schöne Wesen aus dem Fabelland« (V. 4) der Poesie, sowie auch 
die mythische Naturbeseelung eine Leistung der wirklichkeitsverwandelnden 
»Dichtkunst« (F1, V. 9) ist – darauf weisen bereits die ersten beiden Strophen des 
Gedichts hin. Schiller imaginiert eine griechische Frühzeit, in der die Mythen 
schaff ende Phantasie der Dichtung maßgeblich Weltbild und Lebensform be-
stimmt hat. Diese Position nimmt in der neuzeitlichen Gegenwart die prosaische 
Wissenschaft ein. Verdeutlicht wird das im Bild der ›Heimkehr der Götter ins 
Dichterland‹. In der 22. Strophe der ersten Fassung (die der vorletzten Strophe der 
zweiten Fassung entspricht) heißt es:

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«



5

Müßig kehrten zu dem Dichterlande
Heim die Götter, unnütz einer Welt
Die, entwachsen ihrem Gängelbande
Sich durch eignes Schweben hält. 
(F1, V. 173–176 / F2, V. 117–120)

Die Götter kehren dahin zurück, woher sie ihren Ausgang nahmen: ins Gebiet 
der Dichtung; denn für die neuzeitliche Welterklärung sind sie funktionslos ge-
worden. Entsprechend verändert sich nun aber auch die Rolle der Dichtung in 
der Neuzeit. Dieser poetologische Aspekt ist Leitgesichtspunkt der neuen Schluss-
strophe, mit der Schiller in der zweiten Fassung des Gedichts an die gerade 
zitierten Verse anschließt:

Ja sie kehrten heim und alles Schöne
Alles Hohe nahmen sie mit fort,
Alle Farben, alle Lebenstöne,
Und uns blieb nur das entseelte Wort.
Aus der Zeitfl ut weggerissen, schweben
Sie gerettet auf des Pindus Höhn,
Was unsterblich im Gesang soll leben,
Muß im Leben untergehn. 
(F2, V. 121–128)

In dieser Schlussstrophe der neuen Version fi ndet ein überraschender 
Perspektivenwechsel statt, der die neue poetologische Pointe enthält. Die 
ersten vier Verse sind noch ganz aus der elegischen Perspektive des Verlustes 
gesprochen. Deutlich ist: Neuzeitliche Dichtung vermag die Lebenswelt nicht 
länger mythisch zu ›beseelen‹, ihr bleibt nur »das entseelte Wort«. Die Logik 
der letzten vier Verse weist jedoch in eine andere Richtung: Gerade weil die 
griechischen Götter keine lebensbestimmenden Mächte mehr sind, können sie 
in der Dichtung ewig leben, nämlich als zeitloses Ideal.12 Die Schlusszeilen sind 
so zugleich als Kommentar zu Schillers eigenem Gedicht zu lesen. In ihm näm-
lich ist die antike Götter- und Menschenwelt bereits zum Ideal eines goldenen 
Zeitalters erhoben, das es in Wahrheit so nie gegeben hat – ein idealisiertes 
Griechenbild aus der Perspektive des sentimentalischen Elegikers, wie man 
unter Bezugnahme auf Schillers Abhandlung »Über naive und sentimentalische 
Dichtung« sagen kann.13 Programmatisch gewendet, lautet die Schlussfolgerung 
aus den letzten Versen des Gedichts in seiner endgültigen Fassung: Der Ort, 
wo das menschliche Bedürfnis nach erfahrbarer Sinnfülle befriedigt wird, ist 
fortan die ästhetisch-idealisierende Kunst und nur sie, nicht die Religion, auch 
nicht die Lebenswirklichkeit.14

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«



6

Heine hat die zitierten Schlusszeilen von Schillers Gedicht später in seinem 
Versepos »Atta Troll« in sarkastischer Weise parodiert15, sein 16 Jahre früher 
entstandenes »Nordsee«-Gedicht »Die Götter Griechenlands« ist jedoch keine 
Schiller-Parodie. Es handelt sich vielmehr um einen selbständigen Gegenent-
wurf16 unter veränderten Voraussetzungen.

II.

Heines Gedicht unterscheidet sich in der Form, in der Tonlage und in der vor-
geführten Konstellation derart weitgehend von Schillers Werk gleichen Titels, 
dass frühe Interpreten wie Gerhard Storz oder Benno von Wiese kaum An-
lass für Rückbezüge gesehen haben.17 In der Tat sind Heines freie Rhythmen 
nicht mit Schillers trochäischen Fünfhebern, seine Unterteilung des Gedichts 
in sechs ungleich lange Abschnitte nicht mit Schillers strenger Form in acht-
zeiligen kreuzgereimten Strophen vergleichbar. Die freien Rhythmen ermög-
lichen Heine eine weit größere Variabilität des Tons sowie überraschende 
Haltungswechsel des lyrischen Sprechers – ganz im Gegensatz zur weit-
gehend einheitlich elegischen Haltung bei Schiller.18 Dem entspricht die ver-
änderte Grundkonstellation: Bei Heine wird nicht wie bei Schiller die große 
Vergangenheit der griechischen Götter in wehmütiger Erinnerung herauf-
beschworen, sondern die Götter erscheinen dem lyrischen Ich selbst – ein-
gebettet in eine rahmengebende Naturszenerie – als Gespensterzug, so dass 
der Kontrast von Gegenwart und Vergangenheit, der bei Schiller den Aufbau 
des Gedichts bestimmt, bei Heine in die Erscheinung der Götter selbst ver-
lagert werden kann. Daraus gewinnt Heine den Ansatz zur entscheidenden 
Umakzentuierung dieses Kontrastes. Ich gehe im Folgenden die einzelnen Ab-
schnitte des Gedichts schrittweise durch.

Ausgangssituation ist eine mitternächtliche Naturszenerie, die deutlich 
romantische Züge trägt:

Vollblühender Mond! In deinem Licht,
Wie fl ießendes Gold, erglänzt das Meer;
Wie Tagesklarheit, doch dämmrig verzaubert,
Liegt’s über der weiten Strandesfl äche;
Und am hellblau’n, sternlosen Himmel
Schweben die weißen Wolken,
Wie kolossale Götterbilder
Von leuchtendem Marmor.

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«



8

geführt, so fällt sich gleich darauf das lyrische Ich selbst ins Wort, und die Wolken 
verwandeln sich in die gespenstischen Wiedergänger der ›verstorbenen‹ und ›ver-
drängten‹ Götter selbst. Auch das Wiedergänger-Motiv – von Heine im »Buch der 
Lieder« mehrfach verwendet – entspricht der romantischen Szenerie des Beginns.

Tonlage und Atmosphäre ändern sich jedoch mit der nun folgenden Götter-
revue im dritten Abschnitt (V. 15–63): Heine nutzt die freien Rhythmen 
hier durch den verstärkten Einsatz des Daktylus zur Annäherung an den 
homerischen Hexameter.21 Sprache und Welt Homers werden evoziert durch 
Zitierung typisch homerischer Komposita (nach der Voß’schen Übersetzung) 
wie ›olymposerschütternd‹ (V. 21), aber auch durch deren gewagte Nachbildung 
wie ›gottbefruchtet‹ (V. 40). Überdies wird in den Versen 59–63 direkt auf eine 
burleske homerische Szene angespielt.22 Das Gestaltungsprinzip, das dieser 
Götterschau zugrunde liegt, besteht einerseits aus dem Kontrast zwischen ›Einst‹ 
und ›Jetzt‹, andererseits aus der Anwendung eines mythischen Modells zur Er-
klärung der Situation. Heine wendet das Modell der so genannten Titanomachie 
(des Kampfes der olympischen Götter gegen die Titanen), wie es aus Hesiods 
»Th eogonie« bekannt ist23, auf die olympischen Götter selbst erneut an: Wie diese 
einst ihre Vorgänger nach langem Kampf aus der Herrschaft verdrängten und in 
den Tartarus verbannten, so sind sie nun selbst verdrängt und entmachtet worden 
von ihren Nachfolgern. Daher der traurige Anblick, den sie jetzt als gespenstische 
Wiedergänger im Kontrast zur einstigen Herrlichkeit bieten. Gleich bei der Vor-
stellung des Zeus Kronion wird das der Götterrevue insgesamt zugrunde liegende 
Gestaltungsprinzip exemplarisch durchgespielt:

Staunend, und seltsam geblendet, betracht’ ich
Das luftige Pantheon,
Die feierlich stummen, grau’nhaft bewegten
Riesengestalten.
Der dort ist Kronion, der Himmelskönig,
Schneeweiß sind die Locken des Haupts,
Die berühmten, olymposerschütternden Locken.
Er hält in der Hand den erloschenen Blitz,
In seinem Antlitz liegt Unglück und Gram,
Und doch noch immer der alte Stolz.
Das waren bessere Zeiten, o Zeus,
Als du dich himmlisch ergötztest
An Knaben und Nymphen und Hekatomben;
Doch auch die Götter regieren nicht ewig,
Die jungen verdrängen die alten,
Wie du einst selber den greisen Vater
Und deine Titanen-Oehme verdrängt hast,
Jupiter Parricida! (V. 15–31)

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«



9

Zunächst wird der Anblick des Entmächtigten beschrieben – pars pro toto an-
gedeutet durch die bleich gewordene Lockenpracht und den erloschenen Blitz –, 
dann wird in der Anrede an Zeus die glorreiche Vergangenheit als Zeit höchster 
Sinnenlust durch Anspielung auf dessen zahlreiche Liebschaften und die großen 
Opferfeste (›Hekatomben‹) in Erinnerung gerufen. Schließlich wird Zeus als 
Vatermörder (»Parricida«) apostrophiert und damit an jenes Gesetz erinnert, nach 
dem er einst durch Beseitigung der Titanenverwandtschaft angetreten war und 
von dem er dann selbst eingeholt worden ist: »Doch auch die Götter regieren nicht 
ewig, / Die jungen verdrängen die alten«. Dieses Gesetz reicht nun aber selbst über 
die olympischen Götter noch hinaus: Indem Heine das mythische Schema der 
Titanomachie prolongiert und zum allgemeinen Gesetz erhebt, bindet er gleich-
zeitig die siegreichen christlichen Nachfolger in das mythische Schema mit ein.24 

Dieses Verfahren markiert eine entscheidende Diff erenz zu Schillers strikter 
Entgegensetzung von mythischer Vergangenheit und neuzeitlicher Gegenwart. 
Wo in dessen »Göttern Griechenlandes« überhaupt einmal vom Übergang des 
antiken Polytheismus zum neuzeitlichen Monotheismus die Rede ist, da geschieht 
es metaphorisch durch Verwendung des Bildes vom winterlichen Nordwind, der 
die schönen Blüten des griechischen Frühlings vertrieben hat.25 Und dennoch gibt 
es in Schillers Gedicht einen Anknüpfungspunkt für Heines Umakzentuierung, 
den man bisher übersehen hat. In der (später gestrichenen) 23. Strophe der ersten 
Fassung heißt es von dem in der neuzeitlichen Gegenwart herrschenden, allein 
regierenden Gott:

Freundlos, ohne Bruder, ohne Gleichen,
Keiner Göttin, keiner Irdschen Sohn,
Herrscht ein andrer in des Äthers Reichen
Auf Saturnus’ umgestürztem Th ron.
(F1, V. 177–180)

Im Bild des umgestürzten Th rons Saturns (der hier als römisches Äquivalent für 
Kronos steht) sind zwei verschiedene mythologische Traditionen miteinander ver-
knüpft: Kronos ist ja in der antiken Mythologie nicht nur der Titanenherrscher, 
der seine Kinder verspeist und dann von seinem Sohn Zeus entmachtet wird. 
Nach anderer – ebenfalls bei Hesiod überlieferter und von Ovid in den »Meta-
morphosen« popularisierter – Tradition repräsentiert die Epoche der Kronos-
Herrschaft das ›goldene Zeitalter‹ der Welt.26 Darauf spielt Schiller an: Die schöne 
Welt der griechischen Götterherrschaft insgesamt erscheint in seinem Gedicht als 
›goldenes Zeitalter‹, dessen Beendigung durch den Th ronwechsel signalisiert wird. 
Doch das Bild des ›umgestürzten Th rons‹ verweist zugleich auf einen gewaltsamen 
Umsturz und damit auf den Mythos der Titanomachie. Nur dass bei Schiller 

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«



10

eben nicht Zeus, sondern der jüdisch-christliche Gott die Th ronfolge Saturns an-
tritt. Hierin scheint mir so etwas wie die Keimzelle für Heines Neubearbeitung 
des Th emas zu liegen. Was bei Schiller nur als Implikation eines mythologisch 
anspielungsreichen Bildes fassbar wird – und überdies in der zweiten Version des 
Gedichts entfällt –, das macht Heine zum Antike und Neuzeit verbindenden 
Grundprinzip der Götterwelt: Auf Kronos folgt Zeus und auf Zeus Christus nach 
dem gleichen mythischen Modell des gewaltsamen Th ronwechsels.  Für Heines 
Neubearbeitung ist nun freilich eine weitere Akzentverschiebung bedeutsam: 
Während bei Schiller eine protestantisch aufgeklärte Sichtweise der neuzeitlichen 
Religion vorausgesetzt ist – sogar ein Christentum ganz ohne Christus –, legt 
Heine in seinem Gedicht eine ausgesprochen katholische Version der christlichen 
Religion zugrunde, die nun zusätzlich Schillers strikten Gegensatz von Polytheis-
mus und Monotheismus zu Fall bringt. Heine spricht von den neuen Göttern 
immer im Plural. Der dadurch erzielte Eff ekt ist die Nivellierung der Diff erenz 
von Mythos und Religion bzw. Mythos und Heilsgeschichte.

Wie dieser Eff ekt des Genaueren erzielt wird, zeigen insbesondere die an Hera 
bzw. Juno adressierten Verse:

Auch dich erkenn’ ich, stolze Juno!
Trotz all deiner eifersüchtigen Angst,
Hat doch eine Andre das Zepter gewonnen,
Und du bist nicht mehr die Himmelskön’gin,
Und dein großes Aug’ ist erstarrt,
Und deine Liljenarme sind kraftlos,
Und nimmermehr triff t deine Rache
Die gottbefruchtete Jungfrau
Und den wundertätigen Gottessohn. (V. 33–41)

Das besondere Raffi  nement besteht hier in der heilsgeschichtlichen Über-
blendung des antiken Heraklesmythos.27 Von Maria und Christus, den neuen 
Herrschern, ist gar nicht in direkter Weise die Rede. Aber die Verwendung christ-
lich-katholischer Hoheitstitel – »Himmelskön’gin« (V. 36) und »wundertätige[r] 
Gottessohn« (V. 41) – sprechen eine deutliche Sprache. Und natürlich bezieht sich 
die Wendung »gottbefruchtete Jungfrau« (V. 40) auf das Dogma der Jungfrauen-
geburt. Zugleich ist aber von der ›zeusbefruchteten‹ Alkmene und dem ›wunder-
tätigen Zeussohn‹ Herakles die Rede. Auf diese nämlich richtete sich einst der 
vergebliche Racheversuch der eifersüchtigen Hera. Durch diese Überblendung 
von Mythos und Heilsgeschichte stellt Heine in geradezu blasphemischer Weise 
einen genealogischen Zusammenhang zwischen Christus und Zeus her – ge-
wissermaßen in Fortschreibung der mythologischen Genealogie Hesiods. Diese 
genealogische Fortschreibung entspricht aufs Genaueste der des mythischen 

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«



11

Schemas der Titanomachie, das den Kampf der neuen Götter gegen die alten 
als Familienangelegenheit – als Kampf der Söhne gegen die Väter – präsentiert.

Die weiteren Teilnehmer der Götterrevue – Athene, Ares, Apollo und 
Hephaistos – überspringe ich. Nur die der Aphrodite gewidmeten Verse erfordern 
einen kurzen Kommentar:

Auch dich erkenn’ ich, auch dich, Aphrodite,
Einst die goldene! jetzt die silberne!
Zwar schmückt dich noch immer des Gürtels Liebreiz,
Doch graut mir heimlich vor deiner Schönheit,
Und wollt’ mich beglücken dein gütiger Leib,
Wie andere Helden, ich stürbe vor Angst –
Als Leichengöttin erscheinst du mir,
Venus Libitina! (V. 45–52)

Nach Friedrich Creuzers Erklärung im 4. Teil seiner »Symbolik und Mythologie 
der alten Völker« von 1821 ist ›Venus Libitina‹ die altrömische »Göttin der Lust 
und des Todes – Lebensgöttin und Leichengöttin zugleich«.28 Ich vermute, dass 
Heine sich bei Creuzer informiert hat. Er selbst verwendet sie hier als Sinnbild 
der mit dem christlichen Todesfl uch belegten freien Ausübung der Sexualität.29 
In der Betonung dieses – wenn auch neuzeitlich pervertierten – sexuellen Aspekts 
bildet Heines »Venus Libitina« einen deutlichen Kontrapunkt zu Schillers bereits 
in der ersten Strophe genannten ›Venus Amathusia‹ (F1, V. 8) – benannt nach 
ihrem alten Kultort auf Zypern –, die in dessen Gedicht als Sinnbild der Schön-
heit des goldenen antik-mythischen Zeitalters nahezu gänzlich ihre erotische Aus-
strahlungskraft eingebüßt hat.30

Im vierten Abschnitt des Gedichts wird nun in einer an die Götter insgesamt 
adressierten Rede die Reaktion des lyrischen Ich auf den Gespensterzug vor-
geführt:

Ich hab’ Euch niemals geliebt, Ihr Götter!
Denn widerwärtig sind mir die Griechen,
Und gar die Römer sind mir verhaßt.
Doch heil’ges Erbarmen und schauriges Mitleid
Durchströmt mein Herz,
Wann ich Euch jetzt dadroben schaue,
Verlassene Götter,
Todte, nachtwandelnde Schatten,
Nebelschwache, die der Wind verscheucht –
Und wenn ich bedenke, wie feig und windig
Die Götter sind, die Euch besiegten,
Die neuen, herrschenden, tristen Götter,
Die Schadenfrohen im Schafspelz der Demuth –

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«



12

O, da faßt mich ein düsterer Groll,
Und brechen möcht ich die neuen Tempel,
Und kämpfen für Euch, Ihr alten Götter,
Für Euch und Eu’r gutes, ambrosisches Recht,
Und vor Euren hohen Altären,
Den wiedergebauten, den opferdampfenden
Möcht’ ich selber knieen und beten,
Und fl ehend die Arme erheben – (V. 64–84)

Auch hier ist das Gestaltungsmittel der Kontrast zwischen ›Einst‹ und ›Jetzt‹, doch 
dieses Mal bezogen auf die Einstellung des lyrischen Ich selbst. Die drastisch 
formulierte Absage an Griechen- und Römerverehrung zu Beginn ist nicht bio-
graphisch – als ein Bekenntnis Heines – zu lesen, sondern gehört als Ausgangspunkt 
zum eigentümlichen Konversionsspiel, das hier vorgeführt wird. Die griechen- und 
römerfeindliche Einstellung des Sprechers ist die subjektive Entsprechung zur 
Naturszenerie am Beginn des Gedichts und gehört zur romantischen Vorprägung 
der Situation.31

Nicht die Repräsentanten der alten Götterherrlichkeit, sondern die Ent-
machteten und Verlassenen rufen beim Sprecher Sympathiegefühle hervor – 
genauer gesagt: Gefühle, die deutlich zum Umkreis christlicher Tugenden ge-
hören.32 Das gilt für das »heil’ge[.] Erbarmen« mehr noch als für das »schaurige[.] 
Mitleid«. Die Situationsironie besteht hier darin, dass die antiken Götter, denen 
selbst ›Mitleid‹ und ›Erbarmen‹ ganz fremd sind, in die Position der Mitleids-
bedürftigkeit und Erbarmenswürdigkeit versetzt werden und daher christlich-
humane Gefühlsregungen hervorrufen. Doch diese ironische Seitenverkehrung 
wird gleich darauf noch überboten durch eine zweite: Die Götter des Christen-
tums (»die neuen, herrschenden, tristen Götter«) zeichnen sich ihrerseits gerade 
nicht durch christlich-humane Tugenden aus, sondern durch ›Feigheit‹ und 
›Hinterhältigkeit‹, durch Schadenfreude und Heuchelei. Spiegelverkehrt ruft 
der Gedanke an diese neuen Götter beim Sprecher »düsteren Groll« hervor – 
ein Aff ekt, der – im Gegensatz zum ›heil’gen Erbarmen‹ – umgekehrt auf die 
griechische Antike verweist. Der Sache nach entspricht dieser »Groll« dem Aff ekt 
der némesis, dem gerechten Unwillen gegenüber dem unverdienten Glück Un-
würdiger, von Aristoteles in seiner »Rhetorik« – komplementär zum Mitleid – den 
ehrbaren Aff ekten zugerechnet.33 Und aus dieser Aff ektlage heraus kommt es nun 
zu einem pathetischen Bekenntnis: Der Sprecher imaginiert sich als Streiter für 
das ›ambrosische Recht‹ der alten Götter, der die neuen Tempel einreißt, gar vor 
den wieder aufgerichteten alten Altären kniet und sie anbetet. Die radikale und 
überraschende Konversion, die hier vorgeführt wird34, ist als travestierende An-
spielung auf das Konversionsparadigma schlechthin – die Bekehrung des Paulus 

Wolfgang Ranke · »Die Götter Griechenlands«




