978-3-476-02497-8Hrsg. SabineBrenner-WilczekHEINE-JAHRBUCH2013
© 2013VerlagJ.B.Metzler (www.metzlerverlag.de)

% J.B.METZLER



Foerster
Textfeld
978-3-476-02497-8   Hrsg. Sabine Brenner-Wilczek, HEINE-JAHRBUCH 2013
© 2013 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


Aufsitze

»Die Gotter Griechenlands«
Heines Replik auf Schiller und die Romantik

Von Wolfgang Ranke, Géttingen

Auch in der Mythologie ging es gut. Ich hatte meine liebe Freude an dem Géttergesindel, das
so lustig nackt die Welt regierte. Ich glaube nicht, daf§ jemals ein Schulknabe im alten Rom
die Hauprartikel seines Katechismus, z.B. die Liebschaften der Venus, besser auswendig
gelernt hat, als ich. Aufrichtig gestanden, da wir doch einmal die alten Gétter auswendig
lernen mufSten, so hitten wir sie auch behalten sollen [...]. (DHA VI, 189)

Es ist der knapp 30-jihrige Heinrich Heine, der da von seinem Schulunter-
richt redet. Die zitierte Passage stammt aus dem siebenten Kapitel des Reise-
bilds »Ideen. Das Buch Le Grand« und steht im Zusammenhang ciner lingeren
autobiographisch geprigten Sequenz iiber die Schulzeit am katholischen Lyceum
in Disseldorf, das der jiidische Biirgersohn Harry Heine von 1809 bis 1814 be-
suchte. Der Autor des Reisebilds mokiert sich zwar tiber die Quilerei des am
Lyceum erteilten Unterrichts — insbesondere das Griechische nennt er eine »Er-
findung des Teufels« (DHA VI, 188) —, gleichwohl ist hier der Grundstock jenes
Bildungswissens gelegt worden, das damals fiir jeden verbindlich war, der sich der
gebildeten Oberschicht zuzihlen wollte. Und dazu gehérte eben auch ein mehr
oder minder umfangreiches mythologisches Wissen — ein Wissen, das nicht nur
benétigt wurde, um die klassischen Werke der Antike oder auch die mit mytho-
logischen Anspielungen durchsetzten Dichtungen ihrer modernen Nachfahren zu
verstehen, sondern das dariiber hinaus auch zur Alltagsrhetorik, zur »gepflegten
Semantike der gebildeten Oberschicht gehérte, wie es Gerhart von Graevenitz
anhand der mythologischen Vergleiche in der gehobenen zeitgendssischen Presse
— etwa in Cottas »Allgemeiner Zeitung« — nachgewiesen hat." Auch Heine be-



2 Wolfgang Ranke - »Die Gotter Griechenlands«

dient sich spiter in seinen Artikeln aus Frankreich fiir Cottas Blatt ganz selbst-
verstindlich dieser Rhetorik, wenn er etwa bekannte Politiker mit griechischen
Gottern und Heroen vergleicht.> Mythologisches Wissen bedeutet in diesem Zu-
sammenhang im Wesentlichen die Kenntnis eines Codes mit langer Tradition,
und die griechisch-romische Gotterwelt bildet dabei ein bloffes Arsenal von fest-
liegenden Exempla-Figuren, das zu beliebiger Verwendung bereitsteht. Neben
diesem Aspekt des rhetorisch nutzbaren Bildungswissens enthilt die eingangs
zitierte Passage zum mythologischen »Katechismus«-Unterricht aber noch einen
anderen, weiter reichenden Aspekt, der von Heine mit der launigen Bemerkung
»so hitten wir sie [die alten Gétter — WR] auch behalten sollen« angedeutet wird.
Es ist das in den antiken Mythen aufbewahrte und sinnreich aktualisierbare Ein-
spruchspotential gegen die vom Christentum geprigte Kultur und Lebensform,
das Heines Interesse an den griechischen Gottern auf sich zieht. 1825 evangelisch
getauft, hat Heine sich sein Leben lang kritisch mit der christlichen Religion,
ihrer biblischen Uberlieferung, ihrer kulturellen Bedeutung und ihrer kirch-
lichen Praxis in Gegenwart und Vergangenheit auseinandergesetzt — und dies in
wechselnden Frontstellungen. Zunehmend wichtiger wird dabei fiir Heine die
Konfrontation der christlichen Welt mit der Welt der heidnischen Antike. Vor
allem in den Pariser Schriften der 1830er Jahre profiliert Heine den kulturellen
Gegensatz als einen solchen zwischen griechischem Sensualismus und jidisch-
christlichem Spiritualismus. In der Bérne-Denkschrift von 1840 geht er dariiber
noch hinaus und erhebt den kulturellen Gegensatz in den Rang einer generellen
anthropologischen Polaritit zwischen genussfreudigen >Hellenen« und asketischen
»Nazarenern<} Goethe ist ihm der Prototyp des Neu-Hellenen, und sich selbst
sieht er gelegentlich in der Rolle des »grofle[n] Heide[n] Nr. II« (DHA XV, 112).
Sein spezielles Interesse an den alten Géttern gilt zu dieser Zeit aber nicht mehr
eigentlich ihrer klassisch-griechischen Ausprigung, sondern ihrem geheimen
Fortleben unter der Vorherrschaft des Christentums. Dokumentiert ist dieses
Interesse vor allem in seinen Prosaschriften »Elementargeister« von 1837 und »Die
Gétter im Exil« von 1853. Ankniipfend an den Volksglauben prisentiert Heine
hier die alten Gétter in depravierter Gestalt, sei es als dimonische Verfihrer, sei
es als burgerlich getarnte Exilanten. Implizites Thema ist dabei die Kehrseite der
geistigen Disziplinierung menschlicher Natur im Christentum als »Wiederkehr
des Verdringten« — so Norbert Altenhofers Formel.+

Die hier nur stichwortartig angedeuteten Schwerpunkte des Heine’schen
Interesses an der heidnischen Antike und ihrer Gétterwelt sind in der Heine-
Forschung ausgiebig und differenziert behandelts Ich will mich hier dagegen auf
die genaue Analyse eines einzigen frithen Textes zum Thema beschrinken, dessen
raffinierte Replikenstruktur in der Forschung m.E. noch nicht weit genug aus-



Wolfgang Ranke - »Die Gotrer Griechenlands« 3

geleuchtet worden ist — auf Heines Gedicht »Die Gotter Griechenlands« aus dem
zweiten Zyklus der »Nordsee«-Gedichte, 1827 im »Berliner Conversations-Blatt«
veroffentlicht und im selben Jahr auch in den zweiten Band der »Reisebilder« und
das »Buch der Lieder« aufgenommen.

Die »Nordsee«-Gedichte unterscheiden sich schon darin von allen anderen Ge-
dichten im »Buch der Lieder«, dass Heine hier zum ersten (und einzigen) Mal freie
Rhythmen verwendet. Auch finden sich verstirkt Bezugnahmen auf die antike
Mythologie und die Sprache Homers. Das Gedicht »Die Gotter Griechenlands«
nimmt jedoch auch innerhalb der »Nordsee«-Zyklen eine Sonderstellung ein: Es
wird in der neueren Forschung durchweg als erste bedeutende Stellungnahme
Heines zu seinem groflen Thema der Opposition von heidnischer und christlicher
Welt angesehen.® Dies ist jedoch nicht die einzige Opposition, die fiir Heines
Gedicht bestimmend ist. Sein Titel ist ein fiir den zeitgendssischen Leser unmiss-
verstindliches Signal: Er verweist zuriick auf das berithmte titelgleiche Gedicht
Schillers, das in seiner Wirkungsgeschichte paradigmatische Bedeutung fiir den
Griechenkult des Weimarer Klassizismus gewonnen hat. Wenn Heine den Titel
dieses berithmten Vorgingers zitiert, dann ist das zugleich eine Aufforderung an
den Leser, das eigene zum Schiller’schen Gedicht ins Verhilenis zu setzen.” Daher
vorab einige Bemerkungen zu diesem Vorginger-Gedicht.

Schillers »Die Gotter Griechenlandes« ist in zwei Fassungen tiberliefert. Die erste,
25 Strophen umfassende Version erschien im Mirz 1788 in Christoph Martin
Wielands »Merkur« und war zugleich Schillers poetischer Einstand in Weimar.
Die zweite, auf 16 Strophen reduzierte >klassische« Version erschien erst zwolf Jahre
spiter und reprisentiert einen verinderten Standort der poetologischen Reflexion,
der vor allem in der neuen Schlussstrophe zum Ausdruck kommt. Die Neube-
arbeitung ist nicht zuletzt auch der Kontroverse geschuldet, die die erste Version
ausloste.® In dieser ersten Fassung konfrontiert der lyrische Sprecher die eigene
neuzeitliche Gegenwart mit einer griechischen Antike, die als Epoche der Heiter-
keit, Sinnenfreude und heroischen Vitalitit prisentiert wird — ein Jugendzeitalter
der Menschheit, der mythischen Naturbeseelung, der direkten Kommunikation
zwischen Goéttern und Menschen — erotisch, kultisch und kiinstlerisch —, auch
der Grenzaufhebung zwischen heiterem Diesseits und elysischem Jenseits. Dem
Anthropomorphismus der Gétter entspricht ein menschliches Selbstwertgefiihl,
das der lyrische Sprecher in der 24. Strophe auf die chiastisch geprigte Formel
bringt: »Da die Gotter menschlicher noch waren, / Waren Menschen gott-



4 Wolfgang Ranke - »Die Gotter Griechenlands«

licher.« (F1, V.191f).? Im Gegensatz dazu ist das Bild der neuzeitlichen Gegen-
wart, das Schiller malt, ein Bild der rentzauberten« Welt (um mit Max Weber zu
sprechen): Das mechanistische Naturverstindnis neuzeitlicher Wissenschaft hat
die mythische Naturbeseelung abgeldst, und an die Stelle der lebensnahen poly-
theistischen Vielfalt ist die abstrakte Vorstellung des einen, unerreichbar fernen
Gottes getreten. Der religiés begriindeten Diesseitsverachtung entspricht eine
Lebensweise der Menschen, deren kennzeichnendes Merkmal das »Entsagenc ist.
Der lyrische Sprecher sehnt sich nach der »schénen Welw der griechischen Friih-
zeit zuriick mit dem Wissen, dass diese unwiederbringlich dahin ist.

Diese erste Version des Schiller’schen Gedichts hat massiven Einspruch hervor-
gerufen, namentlich von Seiten Friedrich Leopold Stolbergs, der darin einen
Angriff auf die christliche Religion erblickte. Schiller habe den wahren Gott
zugunsten der »blithenden Fiktionen« der Mythologie herabgesetzt — so sein Vor-
wurf. Nun ist zwar in den Neuzeitstrophen des Schiller’schen Gedichts ohne
Frage die Vorherrschaft des Christentums — vor allem in den Hinweisen auf un-
sinnliches Jenseits und entsagende Diesseitsverachtung — vorausgesetzt, aber die
»Gottheit, von der da die Rede ist, reprisentiert eher die aufkldrerische Schwund-
stufe der jiidisch-christlichen Gottesvorstellung: den fernen, unsichtbaren, allem
menschlichen Leben gegeniiber indifferenten Gott des Deismus. Als »Werk und
Schépfer des Verstandes« (V. 194) wird er in der letzten Scrophe der ersten Fassung
apostrophiert, und ihm als Verstandes-Gott ist die Entmythologisierung der
Natur durch die neuzeitliche (newtonsche) Physik zugeordnet. So ist der von
Schiller ins Licht gestellte Gegensatz von Neuzeit und griechischer Antike — trotz
mancher spiter gestrichener Anklagen gegen den herrschenden Gott™ — nicht
so sehr einer der Religionen, sondern der Weltsichten — der prosaischen unter
der Herrschaft des Verstandes einerseits, der mythischen unter der Herrschaft
der poetischen Einbildungskraft andererseits. Die griechischen Gotter nimlich
sind ihrerseits »schone Wesen aus dem Fabelland« (V. 4) der Poesie, sowie auch
die mythische Naturbeseelung eine Leistung der wirklichkeitsverwandelnden
»Dichtkunst« (F1, V. 9) ist — darauf weisen bereits die ersten beiden Strophen des
Gedichts hin. Schiller imaginiert eine griechische Frithzeit, in der die Mythen
schaffende Phantasie der Dichtung mafigeblich Weltbild und Lebensform be-
stimmt hat. Diese Position nimmt in der neuzeitlichen Gegenwart die prosaische
Wissenschaft ein. Verdeutlicht wird das im Bild der »Heimkehr der Gotter ins
Dichterland«. In der 22. Strophe der ersten Fassung (die der vorletzten Strophe der
zweiten Fassung entspricht) heiflt es:



Wolfgang Ranke - »Die Gotrer Griechenlands« 5

Miiflig kehrten zu dem Dichterlande
Heim die Gotter, unniitz einer Welt
Die, entwachsen ihrem Gingelbande
Sich durch eignes Schweben hilt.
(F1, V.173-176 / F2, V.117-120)

Die Gotter kehren dahin zuriick, woher sie ihren Ausgang nahmen: ins Gebiet
der Dichtung; denn fiir die neuzeitliche Welterklirung sind sie funktionslos ge-
worden. Entsprechend verdndert sich nun aber auch die Rolle der Dichtung in
der Neuzeit. Dieser poetologische Aspeke ist Leitgesichtspunke der neuen Schluss-
strophe, mit der Schiller in der zweiten Fassung des Gedichts an die gerade
zitierten Verse anschliefSt:

Ja sie kehrten heim und alles Schone
Alles Hohe nahmen sie mit fort,

Alle Farben, alle Lebenstone,

Und uns blieb nur das entseelte Wort.
Aus der Zeitflut weggerissen, schweben
Sie gerettet auf des Pindus Héhn,

Was unsterblich im Gesang soll leben,
Mufd im Leben untergehn.

(F2, V.121-128)

In dieser Schlussstrophe der neuen Version findet ein tberraschender
Perspektivenwechsel statt, der die neue poetologische Pointe enthilt. Die
ersten vier Verse sind noch ganz aus der elegischen Perspektive des Verlustes
gesprochen. Deutlich ist: Neuzeitliche Dichtung vermag die Lebenswelt nicht
linger mythisch zu >beseelens, ihr bleibt nur »das entseelte Wort«. Die Logik
der letzten vier Verse weist jedoch in eine andere Richtung: Gerade weil die
griechischen Gotter keine lebensbestimmenden Michte mehr sind, kénnen sie
in der Dichtung ewig leben, nimlich als zeitloses Ideal.” Die Schlusszeilen sind
so zugleich als Kommentar zu Schillers eigenem Gedicht zu lesen. In ihm nim-
lich ist die antike Gotter- und Menschenwelt bereits zum Ideal eines goldenen
Zeitalters erhoben, das es in Wahrheit so nie gegeben hat — ein idealisiertes
Griechenbild aus der Perspektive des sentimentalischen Elegikers, wie man
unter Bezugnahme auf Schillers Abhandlung »Uber naive und sentimentalische
Dichtung« sagen kann.” Programmatisch gewendet, lautet die Schlussfolgerung
aus den letzten Versen des Gedichts in seiner endgiiltigen Fassung: Der Ort,
wo das menschliche Bediirfnis nach erfahrbarer Sinnfiille befriedigt wird, ist
fortan die dsthetisch-idealisierende Kunst und 7ur sie, nicht die Religion, auch
nicht die Lebenswirklichkeit.™



6 Wolfgang Ranke - »Die Gotter Griechenlands«

Heine hat die zitierten Schlusszeilen von Schillers Gedicht spiter in seinem
Versepos »Atta Troll« in sarkastischer Weise parodiert™, sein 16 Jahre frither
entstandenes »Nordsee«-Gedicht »Die Gotter Griechenlands« ist jedoch keine
Schiller-Parodie. Es handelt sich vielmehr um einen selbstindigen Gegenent-
wurf'® unter verinderten Voraussetzungen.

II.

Heines Gedicht unterscheidet sich in der Form, in der Tonlage und in der vor-
gefiihrten Konstellation derart weitgehend von Schillers Werk gleichen Titels,
dass frithe Interpreten wie Gerhard Storz oder Benno von Wiese kaum An-
lass fiir Riickbeziige gesehen haben.”” In der Tat sind Heines freie Rhythmen
nicht mit Schillers trochiischen Finfhebern, seine Unterteilung des Gedichts
in sechs ungleich lange Abschnitte nicht mit Schillers strenger Form in acht-
zeiligen kreuzgereimten Strophen vergleichbar. Die freien Rhythmen ermég-
lichen Heine eine weit groflere Variabilitdc des Tons sowie tberraschende
Haltungswechsel des lyrischen Sprechers — ganz im Gegensatz zur weit-
gehend einheitlich elegischen Haltung bei Schiller.”® Dem entspricht die ver-
inderte Grundkonstellation: Bei Heine wird nicht wie bei Schiller die grofle
Vergangenheit der griechischen Gétter in wehmiitiger Erinnerung herauf-
beschworen, sondern die Gotter erscheinen dem lyrischen Ich selbst — ein-
gebettet in eine rahmengebende Naturszenerie — als Gespensterzug, so dass
der Kontrast von Gegenwart und Vergangenheit, der bei Schiller den Aufbau
des Gedichts bestimmt, bei Heine in die Erscheinung der Gétter selbst ver-
lagert werden kann. Daraus gewinnt Heine den Ansatz zur entscheidenden
Umakzentuierung dieses Kontrastes. Ich gehe im Folgenden die einzelnen Ab-
schnitte des Gedichts schrittweise durch.

Ausgangssituation ist eine mitternichtliche Naturszenerie, die deutlich
romantische Ziige trigt:

Vollblithender Mond! In deinem Licht,

Wie flielendes Gold, erglinzt das Meer;

Wie Tagesklarheit, doch dimmrig verzaubert,
Liegt’s iiber der weiten Strandesfliche;

Und am hellblau’n, sternlosen Himmel
Schweben die weiflen Wolken,

Wie kolossale Gotterbilder

Von leuchtendem Marmor.



8 Wolfgang Ranke - »Die Gotter Griechenlands«

gefithre, so fille sich gleich darauf das lyrische Ich selbst ins Wort, und die Wolken
verwandeln sich in die gespenstischen Wiederginger der »verstorbenen< und »ver-
dringten« Gétter selbst. Auch das Wiedergidnger-Motiv — von Heine im »Buch der
Lieder« mehrfach verwendet — entspricht der romantischen Szenerie des Beginns.

Tonlage und Atmosphire dndern sich jedoch mit der nun folgenden Gotter-
revue im dritten Abschnitt (V.15-63): Heine nutzt die freien Rhythmen
hier durch den verstirkten Einsatz des Daktylus zur Anniherung an den
homerischen Hexameter.® Sprache und Welt Homers werden evoziert durch
Zitierung typisch homerischer Komposita (nach der Vof’schen Ubersetzung)
wie »olymposerschiitternd« (V. 21), aber auch durch deren gewagte Nachbildung
wie »gottbefruchtet« (V.40). Uberdies wird in den Versen 59—63 direkt auf eine
burleske homerische Szene angespielt.?* Das Gestaltungsprinzip, das dieser
Gotterschau zugrunde liegt, besteht einerseits aus dem Kontrast zwischen >Einstc
und »Jetzt, andererseits aus der Anwendung eines mythischen Modells zur Er-
klirung der Situation. Heine wendet das Modell der so genannten Titanomachie
(des Kampfes der olympischen Gotter gegen die Titanen), wie es aus Hesiods
»Theogonie« bekannt ist*, auf die olympischen Gétter selbst erneut an: Wie diese
einst ihre Vorginger nach langem Kampf aus der Herrschaft verdringten und in
den Tartarus verbannten, so sind sie nun selbst verdringt und entmachtet worden
von ihren Nachfolgern. Daher der traurige Anblick, den sie jetzt als gespenstische
Wiederginger im Kontrast zur einstigen Herrlichkeit bieten. Gleich bei der Vor-
stellung des Zeus Kronion wird das der Gotterrevue insgesamt zugrunde liegende
Gestaltungsprinzip exemplarisch durchgespielt:

Staunend, und seltsam geblendet, betracht’ ich
Das luftige Pantheon,

Die feierlich stummen, grau’nhaft bewegten
Riesengestalten.

Der dort ist Kronion, der Himmelskénig,
Schneeweif3 sind die Locken des Haupts,

Die berithmten, olymposerschiitternden Locken.
Er hilt in der Hand den erloschenen Blitz,

In seinem Antlitz liegt Ungliick und Gram,
Und doch noch immer der alte Stolz.

Das waren bessere Zeiten, o Zeus,

Als du dich himmlisch ergdtztest

An Knaben und Nymphen und Hekatomben;
Doch auch die Gétter regieren nicht ewig,

Die jungen verdringen die alten,

Wie du einst selber den greisen Vater

Und deine Titanen-Ochme verdringt hast,
Jupiter Parricida! (V. 15-31)



Wolfgang Ranke - »Die Gorrer Griechenlands« 9

Zunichst wird der Anblick des Entmichtigten beschrieben — pars pro toto an-
gedeutet durch die bleich gewordene Lockenpracht und den erloschenen Blitz —,
dann wird in der Anrede an Zeus die glorreiche Vergangenheit als Zeit hochster
Sinnenlust durch Anspielung auf dessen zahlreiche Liebschaften und die groffen
Opferfeste (Hekatombenq in Erinnerung gerufen. Schlieflich wird Zeus als
Vaterméorder (»Parricida«) apostrophiert und damit an jenes Gesetz erinnert, nach
dem er einst durch Beseitigung der Titanenverwandtschaft angetreten war und
von dem er dann selbst eingeholt worden ist: »Doch auch die Gétter regieren nicht
ewig, / Die jungen verdringen die alten«. Dieses Gesetz reicht nun aber selbst iiber
die olympischen Géotter noch hinaus: Indem Heine das mythische Schema der
Titanomachie prolongiert und zum allgemeinen Gesetz erhebt, bindet er gleich-
zeitig die siegreichen christlichen Nachfolger in das mythische Schema mit ein.4

Dieses Verfahren markiert eine entscheidende Differenz zu Schillers strikter
Entgegensetzung von mythischer Vergangenheit und neuzeitlicher Gegenwart.
Wo in dessen »Gottern Griechenlandes« iiberhaupt einmal vom Ubergang des
antiken Polytheismus zum neuzeitlichen Monotheismus die Rede ist, da geschicht
es metaphorisch durch Verwendung des Bildes vom winterlichen Nordwind, der
die schénen Bliiten des griechischen Frithlings vertrieben hat. Und dennoch gibt
es in Schillers Gedicht einen Ankniipfungspunkt fiir Heines Umakzentuierung,
den man bisher tibersehen hat. In der (spiter gestrichenen) 23. Strophe der ersten
Fassung heifit es von dem in der neuzeitlichen Gegenwart herrschenden, allein
regierenden Gott:

Freundlos, ohne Bruder, ohne Gleichen,
Keiner Gottin, keiner Irdschen Sohn,
Herrscht ein andrer in des Athers Reichen
Auf Saturnus’ umgestiirztem Thron.

(F1, V.177-180)

Im Bild des umgestiirzten Throns Saturns (der hier als romisches Aquivalent fiir
Kronos steht) sind zwei verschiedene mythologische Traditionen miteinander ver-
kniipft: Kronos ist ja in der antiken Mythologie nicht nur der Titanenherrscher,
der seine Kinder verspeist und dann von seinem Sohn Zeus entmachtet wird.
Nach anderer — ebenfalls bei Hesiod iibetlieferter und von Ovid in den »Meta-
morphosen« popularisierter — Tradition reprisentiert die Epoche der Kronos-
Herrschaft das goldene Zeitalter« der Welt.2® Darauf spielt Schiller an: Die schéne
Welt der griechischen Gétterherrschaft insgesamr erscheint in seinem Gediche als
»goldenes Zeitalter, dessen Beendigung durch den Thronwechsel signalisiert wird.
Doch das Bild des »umgestiirzten Throns« verweist zugleich auf einen gewaltsamen
Umsturz und damit auf den Mythos der Titanomachie. Nur dass bei Schiller



10 Wolfgang Ranke - »Die Gotter Griechenlands«

eben nicht Zeus, sondern der jiidisch-christliche Gott die Thronfolge Saturns an-
trict. Hierin scheint mir so etwas wie die Keimzelle fiir Heines Neubearbeitung
des Themas zu liegen. Was bei Schiller nur als Implikation eines mythologisch
anspielungsreichen Bildes fassbar wird — und tiberdies in der zweiten Version des
Gedichts entfillt —, das macht Heine zum Antike und Neuzeit verbindenden
Grundprinzip der Gétterwelt: Auf Kronos folgt Zeus und auf Zeus Christus nach
dem gleichen mythischen Modell des gewaltsamen Thronwechsels. Fiir Heines
Neubearbeitung ist nun freilich eine weitere Akzentverschiebung bedeutsam:
Wihrend bei Schiller eine protestantisch aufgeklirte Sichtweise der neuzeitlichen
Religion vorausgesetzt ist — sogar ein Christentum ganz ohne Christus —, legt
Heine in seinem Gedicht eine ausgesprochen katholische Version der christlichen
Religion zugrunde, die nun zusitzlich Schillers strikten Gegensatz von Polytheis-
mus und Monotheismus zu Fall bringt. Heine spricht von den neuen Géttern
immer im Plural. Der dadurch erzielte Effeke ist die Nivellierung der Differenz
von Mythos und Religion bzw. Mythos und Heilsgeschichte.

Wie dieser Effekt des Genaueren erzielt wird, zeigen insbesondere die an Hera
bzw. Juno adressierten Verse:

Auch dich erkenn’ ich, stolze Juno!

Trotz all deiner eifersiichtigen Angst,

Hat doch eine Andre das Zepter gewonnen,
Und du bist nicht mehr die Himmelskén’gin,
Und dein grofles Aug’ ist erstarrt,

Und deine Liljenarme sind kraftlos,

Und nimmermehr trifft deine Rache

Die gottbefruchtete Jungfrau

Und den wundertitigen Gottessohn. (V.33—41)

Das besondere Raffinement besteht hier in der heilsgeschichtlichen Uber-
blendung des antiken Heraklesmythos.?” Von Maria und Christus, den neuen
Herrschern, ist gar nicht in direkter Weise die Rede. Aber die Verwendung christ-
lich-katholischer Hoheitstitel — »Himmelskén’gin« (V.36) und »wundertitige[r]
Gottessohn« (V. 41) — sprechen eine deutliche Sprache. Und natiirlich bezieht sich
die Wendung »gottbefruchtete Jungfrau« (V. 40) auf das Dogma der Jungfrauen-
geburt. Zugleich ist aber von der »zeusbefruchtetenc Alkmene und dem >wunder-
titigen Zeussohn« Herakles die Rede. Auf diese nimlich richtete sich einst der
vergebliche Racheversuch der eifersiichtigen Hera. Durch diese Uberblendung
von Mythos und Heilsgeschichte stelle Heine in geradezu blasphemischer Weise
einen genealogischen Zusammenhang zwischen Christus und Zeus her — ge-
wissermaflen in Fortschreibung der mythologischen Genealogie Hesiods. Diese
genealogische Fortschreibung entspricht aufs Genaueste der des mythischen



Wolfgang Ranke - »Die Gotrer Griechenlands« 11

Schemas der Titanomachie, das den Kampf der neuen Gétter gegen die alten
als Familienangelegenheit — als Kampf der Sohne gegen die Viter — prisentiert.

Die weiteren Teilnehmer der Gotterrevue — Achene, Ares, Apollo und
Hephaistos — tiberspringe ich. Nur die der Aphrodite gewidmeten Verse erfordern
einen kurzen Kommentar:

Auch dich erkenn’ ich, auch dich, Aphrodite,

Einst die goldene! jetzt die silberne!

Zwar schmiickt dich noch immer des Giirtels Liebreiz,
Doch graut mir heimlich vor deiner Schénheit,

Und wollt’ mich begliicken dein giitiger Leib,

Wie andere Helden, ich stiirbe vor Angst —

Als Leichengpttin erscheinst du mir,

Venus Libitina! (V. 45—52)

Nach Friedrich Creuzers Erkldrung im 4. Teil seiner »Symbolik und Mythologie
der alten Volker« von 1821 ist >Venus Libitinac die aleromische »Gottin der Lust
und des Todes — Lebensgottin und Leichengdttin zugleich«.?® Ich vermute, dass
Heine sich bei Creuzer informiert hat. Er selbst verwendet sie hier als Sinnbild
der mit dem christlichen Todesfluch belegten freien Ausiibung der Sexualicit.?
In der Betonung dieses — wenn auch neuzeitlich pervertierten — sexuellen Aspekes
bildet Heines »Venus Libitina« einen deutlichen Kontrapunkt zu Schillers bereits
in der ersten Strophe genannten >Venus Amathusiac (F1, V.8) — benannt nach
ihrem alten Kultort auf Zypern —, die in dessen Gedicht als Sinnbild der Schon-
heit des goldenen antik-mythischen Zeitalters nahezu ginzlich ihre erotische Aus-
strahlungskraft eingebiif$t hat>°

Im vierten Abschnitt des Gedichts wird nun in einer an die Gotter insgesamt
adressierten Rede die Reaktion des lyrischen Ich auf den Gespensterzug vor-
gefiihrt:

Ich hab’ Euch niemals geliebt, Thr Gétter!
Denn widerwirtig sind mir die Griechen,

Und gar die Rémer sind mir verhaf3t.

Doch heil’ges Erbarmen und schauriges Mitleid
Durchstromt mein Herz,

Wann ich Euch jetzt dadroben schaue,
Verlassene Gotter,

Todte, nachtwandelnde Schatten,
Nebelschwache, die der Wind verscheucht —
Und wenn ich bedenke, wie feig und windig
Die Géotter sind, die Euch besiegten,

Die neuen, herrschenden, tristen Gotter,

Die Schadenfrohen im Schafspelz der Demuth —



12 Wolfgang Ranke - »Die Gotter Griechenlands«

O, da fafdt mich ein diisterer Groll,

Und brechen mécht ich die neuen Tempel,
Und kimpfen fiir Euch, Thr alten Gotter,

Fiir Euch und Eu’r gutes, ambrosisches Rech,
Und vor Euren hohen Altiren,

Den wiedergebauten, den opferdampfenden
Maoécht ich selber knieen und beten,

Und flehend die Arme erheben — (V. 64-84)

Auch hier ist das Gestaltungsmittel der Kontrast zwischen »Einst und Jetzt, doch
dieses Mal bezogen auf die Einstellung des lyrischen Ich selbst. Die drastisch
formulierte Absage an Griechen- und Rémerverehrung zu Beginn ist nicht bio-
graphisch —als ein Bekenntnis Heines —zu lesen, sondern gehértals Ausgangspunke
zum eigentiimlichen Konversionsspiel, das hier vorgefithrt wird. Die griechen- und
romerfeindliche Einstellung des Sprechers ist die subjektive Entsprechung zur
Naturszenerie am Beginn des Gedichts und gehort zur romantischen Vorprigung
der Situation*

Nicht die Reprisentanten der alten Gétterherrlichkeit, sondern die Ent-
machteten und Verlassenen rufen beim Sprecher Sympathiegefiihle hervor —
genauer gesagt: Gefiihle, die deutlich zum Umkreis christlicher Tugenden ge-
héren3* Das gilt fiir das »heil’ge[.] Erbarmen« mehr noch als fiir das »schaurigel.]
Mitleid«. Die Situationsironie besteht hier darin, dass die antiken Gotter, denen
selbst >Mitleid« und >Erbarmenc< ganz fremd sind, in die Position der Mitleids-
bediirftigkeit und Erbarmenswiirdigkeit versetzt werden und daher christlich-
humane Gefiihlsregungen hervorrufen. Doch diese ironische Seitenverkehrung
wird gleich darauf noch tiberboten durch eine zweite: Die Gotter des Christen-
tums (»die neuen, herrschenden, tristen Gétter«) zeichnen sich ihrerseits gerade
nicht durch christlich-humane Tugenden aus, sondern durch >Feigheitc und
'Hinterhiltigkeit, durch Schadenfreude und Heuchelei. Spiegelverkehrt ruft
der Gedanke an diese neuen Gétter beim Sprecher »diisteren Groll« hervor —
ein Affekt, der — im Gegensatz zum >heil’gen Erbarmenc — umgekehrt auf die
griechische Antike verweist. Der Sache nach entspricht dieser »Groll« dem Affekt
der némesis, dem gerechten Unwillen gegeniiber dem unverdienten Gliick Un-
wiirdiger, von Aristoteles in seiner »Rhetorik« — komplementir zum Mitleid — den
chrbaren Affekten zugerechnet.® Und aus dieser Affektlage heraus kommt es nun
zu einem pathetischen Bekenntnis: Der Sprecher imaginiert sich als Streiter fiir
das ambrosische Recht der alten Gotter, der die neuen Tempel einreifSt, gar vor
den wieder aufgerichteten alten Altdren kniet und sie anbetet. Die radikale und
tiberraschende Konversion, die hier vorgefithrt wird**, ist als travestierende An-
spielung auf das Konversionsparadigma schlechthin — die Bekehrung des Paulus





