
70242_Harner_TB.indd   12_Harner_TB.indd   1 03.09.13   16:1403.09.13   16



Das Buch

Michael Harner kommt das große Verdienst zu, mit diesem Buch der west-

lichen Welt den Schamanismus nahegebracht zu haben. Er ist einer der re-

nommiertesten Schamanismusforscher und zählt zu den großen schamani-

schen Praktikern unserer Zeit. In jahrelangen Feldstudien studierte er die 

schamanischen Heiltechniken und beschrieb diese Erfahrungen anschau-

lich in einer klaren Sprache. In seinem weltberühmten Grundlagenbuch 

Der Weg des Schamanen schildert Harner die Anfänge des Schamanismus, 

erklärt Begriffe und Techniken und beschreibt ausführlich die Methoden, 

durch die jeder in einen Bewusstseinszustand gelangen kann, der in eine 

andere Wirklichkeit führt. Er zeigt, dass auch der westliche Mensch im-

stande ist, die eigene Schamanenkraft aufzuspüren und sie auf sich selbst 

und andere Menschen heilend anzuwenden.

Der Autor

Michael Harner, promovierter Anthropologe, gilt als einer der weltweit 

renommiertesten Experten zum Thema Schamanismus. Über 50 Jahre 

lang betrieb er ausgiebige Feldforschungen bei den nord- und südamerika-

nischen Indianern,  in Mexiko, in der Kanadischen Arktis, in Lappland 

sowie in Zentralasien. Die Essenz seiner vergleichenden Studien wird als 

»Core-Schamanismus« bezeichnet und bietet einen eigenen Ansatz im 

Umgang mit Schamanismus und seinen Techniken. Dr. Harner ist Grün-

der und Leiter der Foundation for Shamanic Studies, die sich der Bewahrung, 

der Erforschung und der Vermittlung des schamanischen Wissens widmet.

www.shamanicstudies.net

70242_Harner_TB.indd   22_Harner_TB.indd   2 03.09.13   16:1403.09.13   16



MICHAEL HARNER

DER WEG 
DES SCHAMANEN
Das praktische Grundlagenwerk
zum Schamanismus

Aus dem Amerikanischen 

von Agnes Klein, Heinrich F. Tophinke 

und Elisabeth Liebl

WILHELM HEYNE VERLAG

MÜNCHEN

70242_Harner_TB.indd   32_Harner_TB.indd   3 03.09.13   16:1403.09.13   16



Die amerikanische Originalausgabe erschien 1980 unter dem Titel The 

Way of the Shaman bei HarperCollins, San Francisco, USA. 

Verlagsgruppe Random House FSC®-N001967.

Das für dieses Buch verwendete FSC®-zertifizierte Papier

Holmen Book Cream liefert Holmen Paper, Hallstavik, Schweden.

Vollständige Taschenbuchausgabe 12/2013

Copyright © 1980 by Michael Harner

Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 1994/1999/2007/2009 by 

Ariston Verlag, München, in der Verlagsgruppe Random House GmbH 

sowie © 2011 by Ansata Verlag, München, in der Verlagsgruppe Random 

House GmbH

Copyright © 2013 dieser Ausgabe by Wilhelm Heyne Verlag, 

München, in der Verlagsgruppe Random House GmbH

Printed in Germany 2013

Umschlaggestaltung: Guter Punkt, München

Umschlagmotiv: kwest / shutterstock

Herstellung: Helga Schörnig

Satz: EDV-Fotosatz Huber/Verlagsservice G. Pfeifer, Germering

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

ISBN 978-3-453-70242-4

http://www.heyne.de

70242_Harner_TB.indd   42_Harner_TB.indd   4 03.09.13   16:1403.09.13   16



Inhalt

Vorwort zur deutschen Ausgabe 2007  . . . . . . . . . . . . . .   9

Einleitung zur deutschen Ausgabe 1999. . . . . . . . . . . . .  11

Einleitung zur amerikanischen Ausgabe 1999  . . . . . . . .   17

Einführung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   23

I. Entdeckung des Weges . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   35 

II. Die schamanische Reise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   63

Abb. 1: Goldener Strahlenkranz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   68

Abb. 2: Sipapu. Eingang in die Hopi-Unterwelt   . . . . . . .   74

Abb. 3: Se Pa Po Nah   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   75 

Abb. 4: Eskimo-Schamanenmaske. . . . . . . . . . . . . . . . . . .   76

Abb. 5: Mandala von Kunrig   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   77

Erste Reise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   78

Reisen: Erfahrungsberichte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   81

III. Schamanismus und Bewusstseinszustände . . . . . . . .   93

Der schamanische Bewusstseinszustand   . . . . . . . . . . . .  102

Schamanentrommeln (Verse)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110

Was ein Schamane sieht (Verse) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118

70242_Harner_TB.indd   52_Harner_TB.indd   5 03.09.13   16:1403.09.13   16



IV. Krafttiere  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121

Grizzlybärlied (Verse)   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  127

Der Aufbruch der Bison-Männer (Verse). . . . . . . . . . . .  128

Das Herbeirufen der Tiere . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  133

Der Eröffnungstanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  134

Der Krafttier-Tanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  135

V. Die Reise zur Wiedererlangung der Kraft  . . . . . . . . .  141

Aufspüren eines Kraftliedes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146

Kraftlied (Michael Harner) (Verse) . . . . . . . . . . . . . . . .  147

Tsimshian-Schamanenlied (Verse)   . . . . . . . . . . . . . . . .  148

Reise und Rückholung eines Krafttieres . . . . . . . . . . . . .  151

Abb. 6: Das Schlagen der Trommel . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153

Abb. 7: Der Tunnel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156

Abb. 8: Ausgang aus dem Tunnel in die Unterwelt. . . . . . .  158

Abb. 9: Ein Krafttier wird viermal gesehen . . . . . . . . . . . .  159

Tsimshian-Schamanenlied für einen Otter (Verse) . . . .  161

Reisen: Erfahrungsberichte   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162

Synchronizitäten   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  167

Das Geistboot einer Gruppe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  170

Vl. Die Praxis der Kraftanwendung  . . . . . . . . . . . . . . . .  175

Ein Krafttier um Rat fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  176

Eine Vorausschau erlangen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  177

Kraft speichern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179

Große Träume . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181

Kraftübertragung aus der Distanz   . . . . . . . . . . . . . . . . .  185

Das Knochenspiel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188

Abb. 10: Das Knochenspiel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  193

Kraftträger und der Quarzkristall  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195

70242_Harner_TB.indd   62_Harner_TB.indd   6 03.09.13   16:1403.09.13   16



VII. Extrahieren schädlicher Eindringlinge  . . . . . . . . . .  203

Pflanzenhelfer   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  203

Entfernung von Eindringlingen . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  207

Samojeden-Lied (Verse). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  209

Abb. 11: Schädliche Eindringlinge  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  210

Tsimshian-Schamanenlied (Verse)   . . . . . . . . . . . . . . . .  211

Ein Beispiel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  215 

Die Arbeitsweise einer Saug-Heilerin 

(von Essie Parrish) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  221

Tabakfallen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  226

Patient werden  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  229

Nachwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233

Lied für die Reise (Verse) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  240

Ergänzung zur Neuausgabe 2007 Michael Harner: 

Mein Weg im Schamanismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245

Anhang A: Trommeln, Rasseln, CDs und MCs, 

Seminare   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275

Anhang B: Das Handspiel der Flathead-Indianer . . . . .  279

Anmerkungen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  287

Literatur   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  301

Namensregister   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  311

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  315

Register der Schamanentiere  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  319

70242_Harner_TB.indd   72_Harner_TB.indd   7 03.09.13   16:1403.09.13   16



»… Die Medizinmänner der Eingeborenen, die keineswegs bös-

artige oder unwissende Scharlatane sind, stehen auf einer hohen 

Stufe; das heißt, sie sind Menschen eines hohen Ranges im ge-

heimen Leben jenseits alles dessen, was die meisten erwachsenen 

Männer erreichen – eine Stufe, welche Disziplin, mentales Trai-

ning, Mut und Ausdauer erfordert … Sie sind Menschen von ehr-

barer und meist außergewöhnlicher Persönlichkeit … sie sind von 

unermesslich großer gesellschaftlicher Bedeutung, da die psy-

chische Gesundheit ihrer Gemeinschaften weitgehend vom 

Glauben an ihre Fähigkeiten abhängt … Die verschiedenen psy-

chischen Kräfte, die ihnen nachgesagt werden, sollten nicht ein-

fach nur als primitive Magie und Aberglaube abgetan werden; 

denn viele von ihnen haben sich auf die Arbeit mit dem mensch-

lichen Geist spezialisiert, und auf den Einfluss von Geist auf Kör-

per, und von Geist auf Geist …«

Aus: Adolphus Peter Elkin (1891–1979): 
Eingeborene von hohem Rang

»… Aboriginal medicine-men, so far from being reogues, charla-

tans of ignoramuses, are men of high degree; that is, men who 

have taken a degree in the secret life beyond that taken by most 

adult males – a step which implies discipline, mental training, 

courage and perseverance … they are men of respected, and often 

of outstanding, personality … they are of immense social signifi-

cance, the psychological health of the group largely depending on 

faith in their powers … the various psychic powers attributed to 

them must not be too readily dismissed as mere primitive magic 

and ›makebelieve‹, for many of them have specialized in the wor-

king of the human mind, and in the influence of mind on body 

and of mind on mind …«

From Aboriginal Men of High Degree by the Tate Australian
anthropologist A. P. Elkin (1945; 78–79)

70242_Harner_TB.indd   82_Harner_TB.indd   8 03.09.13   16:1403.09.13   16



9

Vorwort zur 
deutschen Ausgabe 2007

Zunächst einmal möchte ich dem Heinrich Hugendubel Verlag 

danken, der mir die Gelegenheit gab, ein Grußwort an meine 

deutschsprachigen Leser zu richten.

In diesen Zeiten, da unser Planet von Umweltproblemen und 

Treibhauseffekt bedroht wird, bietet der Schamanismus uns Mit-

tel und Wege, die Grenzen unseres alltäglichen Bewusstseins zu 

erweitern und uns der heiligen Einheit gewahr zu werden, die alle 

Wesen, ja das gesamte Universum miteinander verbindet. Sich 

dessen bewusst zu sein, verdanken wir den Erfahrungen, die sich 

im schamanischen Bewusstseinszustand einstellen. Wir treten in 

diesen Zustand ein, indem wir die Pforten zur anderen Welt öff-

nen, vergessene Pforten wie zum Beispiel die schamanische Reise. 

Wir durchschreiten sie, befreien uns von den Fesseln institutiona-

lisierter Spiritualität und übernehmen die volle Verantwortung 

für unsere eigene innere Entwicklung.

Der Schamanismus ist weder Glaubenssystem noch Dogma, 

sondern ein Weg, der auf direkter Erkenntnis durch persönliche 

Erfahrung gründet. Daher weist dieses Buch auch nur den Weg 

an die Pforte dieser Erfahrung. Wer die Schwelle überschreiten 

möchte, nimmt am besten Kontakt zur Foundation for Shamanic 

Studies in Europa auf (www.shamanicstudies.net). Sie bietet ein 

Ausbildungssystem an, das ich in Jahrzehnten kulturübergreifen-

der Forschungsarbeit entwickelt habe. Der europäische Zweig 

der Foundation ist auf dem gesamten Kontinent tätig und wird 

von Paul Uccusic geleitet. Sie können dort längere und kürzere 

70242_Harner_TB.indd   92_Harner_TB.indd   9 03.09.13   16:1403.09.13   16



10

Praxiskurse im »Core Shamanism« machen, also in den grundle-

genden Techniken des Schamanismus. Ich danke Paul und Ros-

witha Uccusic sowie Michael Hasslinger und allen anderen, die 

dieses System seit Jahrzehnten lehren, für ihr Engagement. 

Es freut mich ganz besonders, dass gerade Europa, wo scha-

manische Methoden vor Jahrhunderten gnadenlos verfolgt und 

zerstört wurden, heute zu den Vorreitern gehört, wenn es darum 

geht, zu schamanischem Wissen und zu schamanischen Heilme-

thoden zurückzukehren. Möge diese spirituelle Renaissance welt-

weit immer mehr Menschen begeistern. Möge sich dadurch die 

Einstellung der Menschen zu ihrem Heimatplaneten, ihren Mit-

menschen und allen Wesen, mit denen sie diesen Garten Eden 

teilen, bald und von Grund auf ändern.

Michael Harner

Mill Valley, Kalifornien

2007

70242_Harner_TB.indd   102_Harner_TB.indd   10 03.09.13   16:1403.09.13   16



11

Einleitung zur 
deutschen Ausgabe 1999

Eine anthropologische Expedition für das American Museum of 

Natural History führte mich 1960/61 ins peruanische Amazonas-

gebiet, wo ich mehr als ein halbes Jahr in einem Dorf der Conibo 

an einem entlegenen See unweit des unteren Rio Tamaya lebte. 

Nachdem ich einige Monate relativ erfolglos versucht hatte, mög-

lichst viel über den spirituellen Glauben dieser Menschen zu er-

fahren, erklärten sie mir, es gebe nur einen Weg, ihre Religion zu 

verstehen, nämlich Ayahuasca zu probieren, das be wusstseins-

verändernde Getränk, mit dessen Hilfe ihre Schamanen in die 

verborgenen Welten der Geister gelangten. Ayahuasca ist ein ge-

kochtes Gebräu, das eine besondere Spezies der Kletterpflanze 

banisteriopsis enthält und dazu eine oder mehrere andere Kom-

ponenten wie Psychotriablätter oder die Blätter einer weiteren 

Spezies von banisteriopsis.

Als ich dieses Getränk zum ersten Mal probierte, waren mir 

Psychedelika noch unbekannt. Timothy Leary machte zu dieser 

Zeit gerade seine ersten psychedelischen Erfahrungen, und LSD 

gehörte noch nicht zur amerikanischen Kultur. Außerdem hielt 

ich mich für einen Atheisten; ich nahm ayahuasca einfach nur im 

Interesse der Anthropologie, weil die teilnehmende Beobachtung 

als einer der Eckpfeiler ernsthafter Forschung gesehen wurde.

Die Conibo sollten recht behalten. Als ich den Trunk schließ-

lich eines Abends zu mir nahm, verblüfften mich die Resultate 

sehr. Nicht nur, dass ich erstaunlich reale, unbekannte Welten 

kennenlernte; als ich diese Welten später einem Schamanen der 

70242_Harner_TB.indd   112_Harner_TB.indd   11 03.09.13   16:1403.09.13   16



12

Conibo beschrieb, musste ich zudem feststellen, dass er bestens 

mit ihnen vertraut war und sogar Details erwähnte, die ich ihm 

noch gar nicht erzählt hatte! Ich erkannte, dass die Anthropologie 

die Bedeutung schamanischen Wissens unterschätzt hatte – und 

dass ich in eine Realität vorgedrungen war, die weit tiefer reicht 

als die menschliche Kultur.

Derselbe Schamane ermutigte mich, meine Erfahrungen mit 

ayahuasca fortzusetzen, damit ich »richtig« in die schamanische 

Praxis eingeführt werden könne. Bei unserer nächtlichen Arbeit 

mit verändertem Bewusstsein lernte ich viel über die anderen 

Welten der Schamanen, vor allem, dass man in ihnen mitfühlen-

de spirituelle Kräfte finden und sich mit ihnen vereinigen kann, 

um Kranke zu heilen und Leiden in dieser Welt zu lindern. Ich 

er lernte auch Techniken schamanischer Divination/schamani-

schen Sehens, Methoden, um auf schwierige Fragen spirituelle 

Antwor ten zu erhalten.

Nach meinen Erfahrungen beim Volk der Conibo wurde ich 

von den Untsuri Shuar (Jívaro) im östlichen Teil von Ecuador, wo 

ich zuvor ein Jahr als Ethnograf verbracht hatte, in Formen des 

Schamanismus initiiert, die im Amazonasgebiet besonders ausge-

prägt sind. Ich begann auch, die einschlägige Literatur in der 

Hoffnung zu durchforsten, Beweise für den weltweiten Gebrauch 

indigener Psychedelika im Schamanismus zu finden. Schließlich 

musste ich jedoch feststellen, dass die Nutzung solcher Sub stan-

zen in Amazonien eine Minderheitenpraxis darstellt. Die weitaus 

verbreitetere Methode, in den veränderten Bewusstseinszustand 

des Schamanen einzutreten, ist monotoner perkussiver Klang, der 

hauptsächlich durch Trommeln erreicht wird.

Mithilfe von Experimenten lernte ich, was die Schamanen be-

reits wussten: Auch monotones Trommeln mit einer Frequenz 

von vier bis sieben Schlägen pro Sekunde ist ein wirksamer Zu-

gang zur anderen Realität. Dieser »Schallantrieb« hat in etwa die-

selbe Frequenz wie die Theta-Wellen des Gehirns, und seine Ef-

70242_Harner_TB.indd   122_Harner_TB.indd   12 03.09.13   16:1403.09.13   16



13

fektivität ist wahrscheinlich teilweise einer Stimulierung des 

Gehirns in diesem Frequenzbereich zuzuschreiben. Anders als 

Drogen birgt Trommeln darüber hinaus keine Risiken, und die 

Wirkung ist kurzfristig.

Meine Forschungen bei den Inuit der kanadischen Arktis und 

den Völkern der amerikanischen Nordwestküste bestärkten mei-

ne Überzeugung, dass die meisten Schamanen der Welt Trom-

meln oder andere Perkussionsinstrumente als »Pferde« oder »Ka-

nus« benutzen, die sie in die verborgene Realität der Geister 

transportieren. Bei den Samen (Lappen) im Norden Skandina-

viens, bei denen sich der Schamanismus länger als irgendwo sonst 

in Europa erhalten hat, findet sich noch heute in manchen Haus-

halten eine sogenannte »magische Trommel«, und bei Forschun-

gen in der Sowjetunion brachte ich in Erfahrung, dass die wirk-

lich professionellen sibirischen Schamanen im Allgemeinen nur 

die Trommel verwendeten, selbst wenn der psychedelische Pilz 

Amanita muscaria erhältlich war und von anderen benutzt wurde.

Mit der Schamanentrommel konnte ich meine Praxis des 

Schamanismus in den Vereinigten Staaten fortsetzen. Im Rah-

men meiner Lehrtätigkeit an Universitäten wie auch außerhalb 

hielt ich Vorträge zu diesem Thema und wurde schließlich gebe-

ten, Einführungen in die Praxis des Schamanismus zu geben. So 

begann ich, schamanisches Heilen und schamanische Divination 

zu lehren – anfänglich nur für ein oder zwei Personen, ab Mitte 

der Siebzigerjahre dann für Gruppen in Workshops an alternati-

ven Institutionen wie dem kalifornischen Esalen Institute.

Die Fortsetzung meiner weltweiten Feldstudien sowie eigene 

Experimente führten mich zu den fundamentalen Prinzipien der 

schamanistischen Praxis, die sich bei allen indigenen Völkern als 

grundlegend dieselbe er wies, seien sie nun in Sibirien, Australien, 

Südafrika, Nord- oder Südamerika beheimatet. Dieser »Kern -

Schamanismus« (Core-Shamanism) bildete die Basis dessen, was 

ich vermittle. Anstatt die Praktiken einer ethnischen Gruppe zu 

70242_Harner_TB.indd   132_Harner_TB.indd   13 03.09.13   16:1403.09.13   16



14

imitieren, lernten meine Schüler, auf diesen Grundlagen prakti-

schen schamanistischen Wissens so aufzubauen, dass sie das Ge-

lernte in ihre eigene Kultur integrieren konnten. Auf dieser Basis 

wurden die Geister zu ihren Lehrern – der klassische Weg, auf 

dem Schamanen den Großteil ihres Wissens erlangen.

Wahrscheinlich mindestens seit dem Oberen oder Jungpaläo-

lithikum spielten Schamanen auch in den europäischen Gesell-

schaften eine bedeutende Rolle, doch wurde dieses Erbe im Mit-

telalter und der Frührenaissance von Kirche und Inquisition 

prak tisch zerstört. Die Verfolgung der Schamanen war den meis-

ten Kulturen im Osten wie im Westen gemein, da ihre Reisen zu 

den Göttern die Autorität der Staatsreligionen unterminierten. 

Dieser Gedanke brachte mich dazu, meine Universitätslaufbahn 

1987 aufzugeben und die Foundation for Shamanic Studies (FSS) zu 

gründen, die sich zum Ziel gesetzt hat, das verlorene schamanisti-

sche Erbe der westlichen Welt wiederzuentdecken und indigenen 

Völkern zu helfen, ihre eigenen schamanischen Praktiken wieder-

zubeleben und zu erhalten.

Vor mehreren Jahren etwa reiste ein Team der FSS auf Einla-

dung des Präsidenten der zentralasiatischen Republik Tuva (Teil 

der Russischen Föderation) in dieses Land, um bei der Wieder-

belebung des Schamanismus mitzuhelfen, der während der Zeit 

der kommunistischen Herrschaft unter Androhung der Todes-

strafe verboten gewesen war. Zusammen mit den verbliebenen 

Schamanen Tuvas führte das Team zahlreiche öffentliche Hei-

lun gen durch und demonstrierte damit, dass Schamanismus und 

schamanistisches Heilen in Amerika Anerkennung finden sollten 

und mit einem modernen Lebensstil vereinbar sind. Am Ende un-

seres Besuches gab der Präsident bekannt, dass der Schamanismus 

künftig ebenso geachtet werde wie der Buddhismus und das 

Christentum. Die Zusammenarbeit mit den Schamanen aus Tuva 

wurde fortgesetzt, insbesondere unter der Leitung von Paul Uc-

cusic, dem Leiter des europäischen Zentrums, und Carlo Zum-

70242_Harner_TB.indd   142_Harner_TB.indd   14 03.09.13   16:1403.09.13   16



15

stein, dem Leiter der Schweizer Sektion der FSS. Einer der Scha-

manen aus Tuva und vier seiner Kollegen aus unterschiedlichen 

Teilen der Welt wurden von der FSS als »Living Treasures of Sha-

manism« designiert; sie erhalten lebenslang ein Gehalt, mit dem 

der Erhalt ihres Wissens gesichert werden soll.

Mehr und mehr Menschen in den Vereinigten Staaten, Euro-

pa und anderen Teilen der Welt widmen sich der Praxis des 

Schamanis mus, darunter viele im Gesundheitswesen Tätige, die 

nach einem ganzheitlicheren Ansatz für ihre Arbeit suchen. 

Schamanismus wurde schon immer in Verbindung mit pflanzli-

chen Heilmitteln, dem Schienen und Einrenken von Knochen 

und Gelenken sowie anderen Heilverfahren praktiziert. Er stellt 

keine »alternative«, sondern eine komplementäre Methode dar, 

die mit der spirituel len Seite des Heilens befasst ist.

Vieles ist geschehen, seit mich die Schamanen vor achtund-

dreißig Jahren in verborgene Geisterwelten einführten. Das Ken-

nenlernen dieser Welten hat meine Auffassung der Realität ver-

ändert und meinem Leben eine große Bedeutung hinzugefügt. 

Auf die heute so oft zu hörende Frage: »Soll das alles sein?«, kann 

ich mit unerschütterlicher Sicherheit antworten: »Nein, es gibt 

noch viel mehr, als wir uns vorzustellen in der Lage sind.«

Mill Valley, Kalifornien 1999 Michael Harner

70242_Harner_TB.indd   152_Harner_TB.indd   15 03.09.13   16:1403.09.13   16



70242_Harner_TB.indd   162_Harner_TB.indd   16 03.09.13   16:1403.09.13   16



17

Einleitung zur 
amerikanischen Ausgabe 1999

Seit dem ersten Erscheinen dieses Buches sind fast zwanzig Jahre 

vergangen, und diese Jahre waren für das Wiedererstehen des 

Schamanismus höchst bedeutsam.

Zuvor war der Schamanismus überall unaufhaltsam auf dem 

Rückzug gewesen, denn Missionare, Kolonialherren, Regierun-

gen und kommerzielle Interessen hatten die indigenen Völker und 

Stämme zurückgedrängt und viele alte Kulturen ausgelöscht. Mit 

überraschender Kraft ist jedoch in die letzte Dekade des Schama-

nismus ins menschliche Bewusstsein zurückgekehrt, auch in sol-

chen Hochburgen westlicher Zivilisation wie New York, Wien 

oder München. Diese Renaissance ging allerdings so subtil vor 

sich, dass die Öffentlichkeit die Existenz des Schamanismus meist 

überhaupt nicht bemerkte. Freilich gibt es in den Vereinig ten 

Staaten von Amerika und auch anderswo eine zweite, rasch wach-

sende Öffentlichkeit. Sie hat die Methoden des Schamanis mus 

aufgegriffen und zu einem Bestandteil ihres täglichen Le bens ge-

macht. Sie zählt inzwischen viele Tausende von Anhän gern.

Diese unerwartete Wiederkehr des Schamanismus hat auch au-

ßerhalb der schamanischen Bewegung für Erstaunen gesorgt. So 

verwunderlich ist das allerdings nicht, denn die Ursachen sind klar 

erkennbar: Ein Grund für das zunehmende Interesse am Schama-

nismus ist, dass viele gebildete, denkende Menschen die Epoche 

blinden Gehorsams ein für alle Mal hinter sich gelassen haben. Sie 

glauben nicht länger an kirchliche Dogmen und vertrauen, wenn 

es um spirituelle Angelegenheiten geht, nicht länger irgendeiner 

70242_Harner_TB.indd   172_Harner_TB.indd   17 03.09.13   16:1403.09.13   16



18

Autorität, sondern der einzig wahren – nämlich der spirituellen. 

Anekdotische, kulturspezifische Berichte aus zweiter oder dritter 

Hand in Sachen vergleichender Religionswissenschaft befriedigen 

nicht länger; vor allem bieten sie keine überzeugende persönliche 

Hilfe. Heutzutage ist Klarheit, sind Beweise gefragt.

Das sogenannte New Age ist ein Produkt des wissenschaftlichen 

Zeitalters: Die Paradigmen, Vorstellungen und Lösungsansätze 

zweier Jahrhunderte seriöser wissenschaftlicher Arbeit dringen 

ungehindert ins persönliche Leben ein. Die Kinder des Wissen-

schaftszeitalters, zu denen auch ich gehöre, ziehen Ergeb nisse aus 

erster Hand, eigene Beobachtungen und Schlussfolge rungen über 

die Natur und die Grenzen der Wirklichkeit vor.

Schamanismus ist solch eine Methode für persönliche Experi-

mente, denn bei ihm handelt es sich um eine Technik und nicht 

um eine Religion.

Ein Produkt dieses Zeitalters der Wissenschaft ist das LSD. 

Viele, die für sich den Schamanismus entdeckten, haben diesbe-

zügliche Experimente hinter sich, Trips mit psychedelischen 

Drogen. Sie fanden in den Büchern Carlos Castanedas und ande-

rer ein System, in das sie ihre Erfahrungen einordnen können. 

Seither wissen sie: Hilfe kommt vom Schamanismus.

Auch die nunmehr weithin bekannten Nahtodeserfahrungen 

sind Kinder des Wissenschaftszeitalters. Grundlage hierfür ist 

eine neue Art medizinischer Technologie, die Millionen Ameri-

kaner aus dem klar definierten klinischen Tod ins Leben zurück-

geholt hat. Obwohl sie nicht geplant ist, stellt jede Nahtodeser-

fahrung doch eine Art Experiment dar: in dem Sinne, dass die 

Weltsicht genauso wie die Vorurteile der »Testperson« geprüft, 

infrage gestellt und durch die Erfahrung meist nachhaltig beein-

flusst werden – vor allem das Wirklichkeitsverständnis und die 

Einstel lung zur Spiritualität.

Die Methoden des Schamanismus erfordern sozusagen ent-

spannte Disziplin, dazu Konzentration und Ausrichtung auf ein 

70242_Harner_TB.indd   182_Harner_TB.indd   18 03.09.13   16:1403.09.13   16



19

Ziel. Der Schamanismus der Gegenwart verwendet, so wie in den 

Traditionen der meisten Stammeskulturen, den monotonen 

Klang von Schlaginstrumenten, um einen veränderten Bewusst-

seinszustand zu erreichen.

Der große Vorteil dieser klassischen drogenfreien Methode: Sie 

ist erstaunlich sicher. Wenn den Ausübenden Aufmerksamkeit 

und Disziplin fehlen, fallen sie einfach in den Zustand des Nor-

malbewusstseins zurück. Zudem gibt es auch keinen vorherbe-

stimmten veränderten Bewusstseinszustand, wie das bei Drogen-

erfahrungen häufig der Fall ist.

Zudem wirken diese Methoden überraschend schnell. Das hat 

zur Folge, dass die meisten Menschen in wenigen Stunden Erfah-

rungen machen können, für die andere jahrelang meditieren, be-

ten oder chanten müssen. Schon allein deshalb ist der Schama-

nismus für moderne, meist viel beschäftigte Menschen bestens 

ge eignet – mindestens ebensogut wie für die Inuit (Eskimo), de-

ren Tagesarbeit dem Überlebenskampf gewidmet war, deren 

Abende jedoch dem Schamanismus gehörten.

Ein weiterer Faktor für die Wiederkehr des Schamanismus ist 

die ganzheitliche Sicht vom Menschen, die bewusst geistige Kräf-

te zur Gesundung und zur Erhaltung der Gesundheit einsetzt. 

Viele Methoden der ganzheitlichen New-Age-Gesundheitsbe-

wegung basieren auf dieser Wiederentdeckung individueller Ver-

suche – und letzten Endes auf den Methoden und Sichtweisen der 

Stammes- und der Volksmedizin.

Der Schamanismus, der vieles von diesem alten Wissen ent-

hält, wird von jenen immer stärker beachtet, die neue Lösungen 

von Gesundheitsproblemen suchen, seien sie nun körperlich oder 

geistig-seelisch. Hochspezifische Techniken, wie sie seit Lan-

gem Bestandteil des Schamanismus sind (etwa Änderung des Be-

wusstseinszustandes, Stressbekämpfung, Visualisierung, positives 

Denken und Hilfe seitens Instanzen der nichtalltäglichen Wirk-

lichkeit) sind zugleich Beispiele aus der ganzheitlichen Praxis.

70242_Harner_TB.indd   192_Harner_TB.indd   19 03.09.13   16:1403.09.13   16



20

»Spirituelle Ökologie« ist ein weiteres Schlagwort, das auf die 

Bedeutung des Schamanismus hinweist. In der gegenwärtigen 

weltweiten Umweltkrise bietet der Schamanismus etwas, das kei-

ne der großen anthropozentrischen Religionen enthält: Ehrfurcht 

vor und spirituelle Kommunikation mit allen Wesen und mit der 

Erde selbst. Schamanismus besteht nicht einfach in Verehrung 

der Natur, sondern ist wechselseitiger Erfahrungsaustausch, der 

die verloren gegangenen Verbindungen unserer Vorfahren zu den 

spirituellen Kräften und Schönheiten unserer Erde wiederher-

stellt.

Die Schamanen waren, wie Mircea Eliade, der leider verstor-

bene führende Forscher in Sachen Schamanismus und verglei-

chender Religionswissenschaften, formulierte, »die letzten Men-

schen, die imstande waren, mit den Tieren zu reden«. Ich würde 

noch hinzufügen, dass sie auch die Letzten waren, die mit der 

gesamten Natur – mit den Wassern, der Luft und den Steinen – 

reden konnten. Unsere Vorfahren, die Jäger und Sammler, wuss-

ten, dass ihre Umwelt über ihr Leben und ihren Tod bestimmte; 

Kommunikation mit ihr hielten sie für lebensnotwendig.

Auch wir werden jetzt auf diesen Punkt hingewiesen. Nach der 

erbarmungs- und rücksichtslosen Vernichtung vieler Arten auf 

dieser Erde, der Zerstörung und Vergiftung des Wassers, der Bö-

den und des gesamten Planeten, beginnt uns langsam zu däm-

mern, dass unser Überleben letztendlich von dem Umfeld ab-

hängt, das uns die Erde bietet. Aber – dieses allein zu achten ist zu 

wenig. Was wir brauchen, ist innigste Kommunikation mit ihm 

und liebende Zuwendung zu dem, was der Lakota »alle unsere 

Verwandten« nennt. Wir brauchen das Gespräch nicht nur mit 

den Menschenwesen, sondern auch mit den Tierwesen, den 

Pflanzenwesen und allen anderen Teilen der Umwelt, einschließ-

lich des Bodens, der Steine und des Wassers. Aus der Sicht des 

Schamanen ist unsere Umgebung nicht »Umwelt«, sondern Fa-

milie.

70242_Harner_TB.indd   202_Harner_TB.indd   20 03.09.13   16:1403.09.13   16



21

Heutzutage gehen viele Menschen zwischen Zürich und Auck-

land, zwischen Chicago und São Paulo wieder den alten Weg des 

Schamanen – sehr häufig in Trommelgruppen, die sich regelmä-

ßig zu schamanischer Arbeit und zum Heilen treffen. Diese Grup-

pen arbeiten vollkommen selbstständig – so wie das Schamanen 

seit undenklicher Zeit gemacht haben: Zusammenar beit in klei-

nen Gemeinschaften, um sich und einander zu helfen. Und diese 

formlosen Kleingruppen sind Teil von größeren Ge meinschaften: 

vollkommen international, ohne jede Hierarchie und ohne jegli-

che Dogmen, denn die wahren spirituellen Auto ritäten sitzen, wie 

zu den Zeiten der Stammesgesellschaften (und wie von jedem 

schamanisch Reisenden überprüft werden kann), in der nicht all-

täglichen Wirklichkeit.

Die Trommelgruppen kommen üblicherweise wöchentlich 

oder zweimal im Monat zusammen; meistens sind es zwischen 

drei und zwölf Menschen, die sich einander in der Organisation 

der Abende und in der Verantwortung ablösen. Sie trommeln 

nicht nur miteinander, sondern sie helfen sich auch gegenseitig 

und Freunden, Verwandten und Bekannten – und das ohne Geld.

Andere wieder arbeiten allein, mit Tonbändern, CDs, Kopfhö-

rern – mit allen Hilfsmitteln des modernen schamanisch Tätigen. 

Mit richtig verwendetem Tonband (oder CD) – siehe Anhang A 

dieses Buches – sind die Ergebnisse oft überraschend gut. Das 

Tonband und andere technische Hilfsmittel werden auch in der 

Problemlösungsmethode Shamanic Counseling (Schamanische 

Beratung) verwendet.

Core Shamanism – Basis-Schamanismus, wie er in diesem Buch 

beschrieben und in den Seminaren der Foundation gelehrt wird, 

hat nichts mit »Indianerspielen« zu tun. Der moderne Mensch 

verwendet dieselben schamanischen Techniken wie seine Vorfah-

ren, und er kommt zu denselben spirituellen Quellen wie die 

Schamanen der alten Kulturen. Die, die diese Techniken anwen-

den, behaupten nicht, Schamanen zu sein – wichtig ist, dass sie 

70242_Harner_TB.indd   212_Harner_TB.indd   21 03.09.13   16:1403.09.13   16



22

schamanisch arbeiten und konkrete Ergebnisse haben. Ihre Er-

fahrungen sind echt und mit den Berichten der Schamanen aus 

schriftlosen Kulturen absolut wesensgleich, ja sogar miteinander 

vertauschbar.

Die schamanische Arbeit ist immer und überall gleich; Herz, 

Hirn und Körper sind gleich – nur die kulturelle Ausformung ist 

verschieden.

Diejenigen, die Schamanismus betreiben, stoßen auch in be-

sondere »Wirklichkeiten« vor und kommen in Berührung mit der 

Größe, der Kraft und den Geheimnissen des Universums. Auch 

die modernen Schamanen vergießen oft Tränen der Rührung und 

der Ekstase. Sie reden verständig mit Menschen, die Nahtodeser-

lebnisse hatten, weil sie solches aus eigener Erfahrung kennen, 

und sie haben Hoffnung dort, wo andere keine haben.

Sie verändern sich, wenn sie die unglaubliche Sicherheit und 

Liebe jenes Universums entdecken, das normalerweise verborgen 

ist. Die kosmische Liebe, der sie auf ihren Reisen begegnen, 

drückt sich immer stärker in ihrem Alltag aus. Sie sind niemals 

einsam, auch wenn sie allein sind, denn sie haben begriffen, dass 

wir in Wahrheit niemals abgeschnitten, nie isoliert sind. So wie 

die Schamanen Sibiriens erkennen sie, dass alles, was ist, lebendig 

ist. Überall umgibt sie Leben, Familie.

Sie sind in die ewige Gemeinschaft der Schamanen zurückge-

kehrt, in die Unendlichkeit von Raum und Zeit.

70242_Harner_TB.indd   222_Harner_TB.indd   22 03.09.13   16:1403.09.13   16



23

Einführung

Schamanen – die wir in unserer »zivilisierten« Welt »Medizin-

männer« und »Zauberer« nennen – sind die Bewahrer einer be-

trächtlichen Sammlung früher Techniken, die sie anwenden, um 

Wohlbefinden und Gesundheit für sich selbst und ihre Gemein-

schaften zu erreichen und zu bewahren. Diese schamanischen 

Methoden sind in der ganzen Welt überraschend ähnlich, auch 

bei Völkern, deren Kulturen in anderer Hinsicht sehr unter-

schiedlich und seit Zehntausenden von Jahren durch Ozeane und 

Kontinente voneinander getrennt sind.

Diesen sogenannten primitiven Völkern fehlte unser fortge-

schrittener Stand medizinischer Technologie, sodass sie genü-

gend Grund für die Motivation hatten, nicht-technologische Fä-

higkeiten des menschlichen Geistes für Gesundheit und Hei lung 

zu entwickeln. Die grundsätzliche Übereinstimmung aller scha-

manischen Methoden deutet an, dass diese Menschen durch Ver-

such und Irrtum zu denselben Schlüssen gekommen sind.

»Schamanismus ist ein großes mentales und emotionales 

Aben teuer, worin der Patient wie auch der Schamanenheiler ihre 

Rolle spielen. Durch seine heroische Seelenreise und seine Bemü-

hungen hilft der Schamane seinen Patienten, ihre normale, allge-

mein übli che Vorstellung von der Wirklichkeit zu übersteigen, 

einschließlich der Vorstellung oder Überzeugung, sie seien krank. 

Der Schamane zeigt seinen Patienten, dass sie emotional und spi-

rituell in ihrem Kampf gegen Krankheit und Tod nicht allein 

sind. Der Schamane überträgt den Patienten seine besonderen 

Kräfte und überzeugt sie auf einer tieferen Bewusstseinsebene, 

70242_Harner_TB.indd   232_Harner_TB.indd   23 03.09.13   16:1403.09.13   16



24

dass ein anderes menschliches Wesen bereit ist, sein eigenes 

Selbst aufzuopfern, um ihnen zu hel fen. Das Selbstopfer des 

Schamanen ruft eine entsprechende emo tionale Übergabe von 

Seiten der Patienten auf, ein Gefühl der Ver pflichtung, zusam-

men mit dem Schamanen zu kämpfen, um sich selbst zu retten. 

Fürsorge und Heilung gehen Hand in Hand.

Heutzutage entdecken wir, dass sogar die Fast-Wunder der 

modernen westlichen Medizin als solche nicht immer ausreichen, 

um die Probleme derjenigen vollständig zu lösen, die krank sind 

oder Krankheit vermeiden wollen. Immer häufiger suchen Ge-

sundheitsfachleute und deren Patienten zusätzliche Heilmetho-

den, und viele gesunde Einzelpersonen bemühen sich, auch durch 

persönliche Experimente, wirksame alternative Wege zu ent-

decken, um Wohlbefinden zu erreichen. Bei diesen Experi-

menten ist es für den Laien oder auch den Gesundheitsfachmann 

oft schwierig, das Gutscheinende vom Gutseienden zu unter-

schei den. Im Gegensatz dazu sind die Methoden des Schamanis-

mus bereits altbewährt; tatsächlich sind sie unermesslich viel 

länger ge prüft worden als beispielsweise die Psychoanalyse und 

verschiede ne andere psychotherapeutische Techniken. Ein Ziel 

dieses Buches besteht darin, westlichen Zeitgenossen zum ersten 

Mal zu helfen, aus diesem Wissen praktischen Nutzen zu ziehen 

bei ihrer Suche, die Verfahren der modernen technologischen 

Medizin zu ergänzen.

Durch die Anwendung der in diesem Buch beschriebenen 

Me thoden werden Sie eine Gelegenheit erhalten, die Schamanen-

kraft zu erfahren und sich selbst und anderen zu helfen. In mei nen 

Seminaren für Schamanenkraft und Heilung in Nordamerika und 

Europa haben Teilnehmer immer wieder vorgeführt, dass die 

meisten Abendländer leicht in die Grundlagen der Schamanen-

praxis eingeführt werden können. Dieser uralte Weg ist so kraft-

voll und greift so tief in den menschlichen Geist ein, dass die ei-

genen üblichen kulturellen Glaubenssysteme und Vorstellungen 

70242_Harner_TB.indd   242_Harner_TB.indd   24 03.09.13   16:1403.09.13   16



25

der Wirklichkeit im Wesentlichen belanglos sind. Mancher mag 

fragen, ob Schamanismus überhaupt aus einem Buch erlernt wer-

den kann. Bis zu einem gewissen Grad ist die Frage berechtigt; 

letztlich kann schamanisches Wissen nur durch individuelle Er-

fahrung erlangt werden. Man muss jedoch die Methoden lernen, 

um sie anwenden zu können. Sie können auf verschiedenen We-

gen gelernt werden. Zum Beispiel wird bei den Conibo vom obe-

ren Amazonas »das Lernen von den Bäumen« höher geschätzt als 

das Lernen von einem anderen Schamanen. Bei den Ureinwoh-

nern Sibiriens wurde oft eine Tod/Wiedergeburt-Erfahrung als 

die größere Quelle schamanischen Wissens angesehen. In be-

stimmten schriftlosen Kulturen folgen Menschen spontan dem 

»Ruf« zum Schamanismus ohne irgendein formelles Training, 

während sie in anderen Gemeinschaften etwa zwischen einem 

Tag und fünf Jahren oder mehr unter der Leitung eines praktizie-

renden Schamanen lernen.

In der westlichen Kultur werden die meisten Menschen nie-

mals einen Schamanen kennenlernen, ganz zu schweigen vom 

Training bei ihm. Da wir jedoch eine Schriftkultur haben, brau-

chen Sie zum Lernen kein Lehrling zu werden; ein gedruckter 

Führer kann die erforderliche methodische Auskunft vermitteln. 

Halten Sie dennoch durch, wenn es auch zunächst töricht er-

scheint, die schamanischen Grundtechniken aus einem Buch zu 

lernen. Ihre eigenen schamanischen Erfahrungen werden deren 

Wert beweisen. Wie auf jedem anderen Lerngebiet ist es natür-

lich vorteilhaft, unmittelbar mit einem Lehrer zu arbeiten. Wer 

solch eine Erfahrung wünscht, wende sich an die in Anhang A 

genannten Anbieter von Seminaren.

Beim Schamanismus ist das Fundament des Wohlbefindens 

die Erhaltung der eigenen Kraft. Dieses Buch wird Sie in einige 

der grundlegenden schamanischen Methoden einführen, wie Sie 

Ihre persönliche Kraft zurückerlangen und bewahren und sie 

außer dem anwenden können, um anderen zu helfen, die schwach, 

70242_Harner_TB.indd   252_Harner_TB.indd   25 03.09.13   16:1403.09.13   16



26

krank oder verletzt sind. Diese Techniken sind einfach und kraft-

voll. Ihre Anwendung verlangt weder »Glauben« noch Änderung 

Ihrer Vorstellungen über die Wirklichkeit, die Sie in Ihrem all-

täglichen Bewusstseinszustand haben. In der Tat verlangt das 

System normalerweise auch keine Änderung in Ihrem Unterbe-

wusstsein; denn es weckt nur auf, was bereits vorhanden ist. Wäh-

rend jedoch die Grundtechniken des Schamanismus einfach und 

relativ leicht zu erlernen sind, erfordert die wirkungsvolle Praxis 

des Schamanismus Selbstdisziplin und Hingabe.

Bei der Beschäftigung mit der schamanischen Praxis bewegt 

man sich zwischen dem, was ich den normalen Bewusstseinszu-

stand und den schamanischen Bewusstseinszustand nenne. Diese 

beiden Bewusstseinszustände sind beispielsweise auch der Schlüs sel 

zum Verständnis dafür, dass Carlos Castaneda1 von einer »all-

täglichen Wirklichkeit« und einer »nichtalltäglichen Wirklich keit« 

sprechen kann. Der Unterschied in diesen Bewusstseinszuständen 

kann vielleicht durch den Vergleich mit Tieren geklärt werden. 

Drachen, Greife und andere Tiere, die von uns normalerweise »my-

thisch« genannt werden, sind im schamanischen Bewusstseinszu-

stand »wirklich«. Die Vorstellung, dass es »mythi sche« Tiere gibt, 

ist eine brauchbare und gültige Auslegung im alltäglichen Leben, 

aber überflüssig und unwichtig bei schama nischen Erfahrungen. 

»Fantasie« kann somit als ein Begriff angesehen werden, der von 

einem Menschen im alltäglichen Bewusstsein für seine Erfahrung 

im schamanischen Bewusstseinszustand angewandt wird.

Umgekehrt kann ein Mensch im schamanischen Bewusst-

seinszustand die Erfahrungen des alltäglichen Bewusstseins als in 

scha manischen Begriffen illusorisch ansehen. Beide haben recht, 

von ihrem eigenen persönlichen Bewusstseinszustand aus be-

trachtet.

Der Schamane hat den Vorteil, sich in diesem Bewusstseinszu-

stand nach seinem Willen bewegen zu können. Er kann den all-

täglichen Be wusstseinszustand des Nichtschamanen einnehmen 

70242_Harner_TB.indd   262_Harner_TB.indd   26 03.09.13   16:1403.09.13   16



27

und mit dessen Sicht über die Natur der Wirklichkeit ehrlich 

übereinstimmen. Dann kann der Schamane in den schamani-

schen Bewusstseinszustand zurückkehren und direkte Bestäti-

gung des Zeugnisses anderer über deren Erfahrungen in jenem 

Zustand erhalten.

Beobachtung mit seinen eigenen Sinnen ist die Basis für die em-

pirische Definition von Wirklichkeit; und es gibt noch nie manden, 

auch nicht in den Wissenschaften der normalen Wirk lichkeit, der 

unbestreitbar nachgewiesen hätte, es gebe nur einen Bewusst-

seinszustand, der für direkte Beobachtungen gültig sei. Der My-

thos des schamanischen Bewusstseinszustandes ist nor male Wirk-

lichkeit; und der Mythos des alltäglichen Be  wusstseinszustandes 

ist nichtnormale Wirklichkeit. Es ist äußerst schwierig, ein unvor-

eingenommenes Urteil über die Gültigkeit der Erfahrungen im 

entgegengesetzten Bewusstseinszustand ab zugeben.

Um die tief sitzende emotionale Feindseligkeit zu verstehen, 

welche in gewissen Bereichen den Werken von Castaneda entge-

gengebracht wurde, muss man berücksichtigen, dass diese Art 

Vorurteil oft mitspielt. Sie ist das Gegenstück zur Ethnozentrik 

bei unterschiedlichen Kulturen. Doch in diesem Fall ist es nicht 

die Engstirnigkeit irgendeiner kulturellen Erfahrung als funda-

mentaler Streitpunkt, sondern die Engstirnigkeit irgendeiner be-

wussten Erfahrung. Die Menschen mit den meisten Vorurteilen 

gegen eine Vorstellung von einer nichtnormalen Wirklichkeit 

sind diejenigen, die sie niemals erfahren haben. Dies könnte man 

Kognizentrik beim Bewusstsein, entsprechend Ethnozentrik bei 

den Kulturen nennen.

Ein Schritt in die Richtung der Lösung dieses Problems könn-

te wohl sein, dass mehr Menschen Schamanen werden, damit sie 

selbst den schamanischen Bewusstseinszustand erfahren, und 

zwar in ihren eigenen Begriffen. Solche Schamanen können 

dann, wie es seit undenklicher Zeit bei anderen Kulturen gesche-

hen ist, Verständnis für jene nichtnormale Wirklichkeit der-

70242_Harner_TB.indd   272_Harner_TB.indd   27 03.09.13   16:1403.09.13   16



28

jenigen aufbringen, die sie niemals erlebt haben. Dies würde der 

Rolle des Anthropologen vergleichbar sein, der nach gründlicher 

Beobachtung einer anderen Kultur in der Lage ist, jenen Men-

schen ein entsprechendes Verständnis beizubringen, die es sonst 

für fremdartig, unbegreiflich und minderwertig halten würden.

Anthropologen lehren andere Menschen, wie die Irrtümer der 

Ethnozentrik vermieden werden können, indem man eine Kultur 

in Begriffen ihrer eigenen Vorstellungen über Wirklichkeit zu 

verstehen lernt. Westliche Schamanen können einen ähnlichen 

Dienst hinsichtlich der Kognizentrik leisten. Die Lehre der An-

thropologen wird kultureller Relativismus genannt. Was westliche 

Schamanen bis zu einem gewissen Grad erreichen sollten, ist ko-

gnitiver Relativismus. Wenn dann später ein empirisches Wissen 

über die Praxis des schamanischen Bewusstseinsraums zusam-

mengetragen ist, kann ihm entsprechende Achtung entgegenge-

bracht werden. Dann könnte die Zeit reif sein für eine vorurteils-

freie Analyse schamanischer Erfahrungen, wissenschaftlich 

wie dergegeben in alltäglichen Begriffen.

Man könnte hier einwerfen, der Grund dafür, dass wir Men-

schen den größten Teil unseres wachen Lebens im alltäglichen 

Bewusstseinszustand verbringen, liege darin, dass natürliche Aus-

lese es so beabsichtigt habe, weil dies die wirkliche Wirklichkeit 

sei, und dass andere Bewusstseins zustände, ausgenommen der 

Schlaf, Verirrungen seien, die unser Überleben beeinträchtigen. 

Mit anderen Worten könnte man argumentieren: Wir nehmen 

die Wirklichkeit so wahr, wie wir es tun, weil sie die beste Mög -

lichkeit des Überlebens bietet. Aber jüngste Fortschritte in der 

Neurochemie zeigen, dass das menschliche Gehirn seine eigenen 

bewusstseinsändernden Drogen besitzt, einschließlich Halluzino-

genen wie Di methyltryptaminen.2 In Begriffen natürlicher Aus-

wahl scheint es un wahrscheinlich, dass sie vorhanden wären, 

wenn ihre Fähigkeit, den Be wusstseinszustand zu ändern, nicht 

irgendeinen Vorteil fürs Überleben bedeuten würde. Damit 

70242_Harner_TB.indd   282_Harner_TB.indd   28 03.09.13   16:1403.09.13   16



29

scheint die Natur selbst eine Entscheidung getroffen zu haben, 

dass manchmal ein veränderter Bewusstseinszustand einem nor-

malen Bewusstsein überlegen ist.

Wir im Westen fangen erst an, den wichtigen Einfluss zu 

ermes sen, den der Bewusstseinszustand auf das haben kann, was 

allzu oft voreilig als Fragen rein »physischer« Tauglichkeit angese-

hen wurde. Wenn in einem Notfall ein australischer Schamane 

oder ein tibeti scher Lama »Schnellreisen« anwendet – eine Trance 

oder schama nische Technik, lange Strecken in großer Geschwin-

digkeit zu lau fen –, dann ist das eindeutig eine Überlebenstechnik, 

die gemäß Definition im alltäglichen Bewusstseinsraum nicht 

möglich ist.3

Ähnlich müssen wir heute zugeben, dass viele unserer größten 

Athleten in einen veränderten Bewusstseinszustand eintreten, 

wenn sie ihre Höchstleistungen vollbringen. Alles in allem scheint 

es unangemessen zu behaupten, dass nur ein einziger Bewusst-

seinszustand unter allen Umständen Vorrang habe. Der Schama-

ne weiß seit Langem, dass solch eine Annahme nicht nur falsch 

ist, sondern auch gefährlich für Gesundheit und Wohlbe finden. 

Der Schamane, der sowohl Tausenderlei gesammeltes Wissen als 

auch seine eigenen Erfahrungen anwendet, weiß ge nau, wann ein 

Wechsel des Bewusstseinszustandes angemessen und auch not-

wendig ist.

Im schamanischen Bewusstseinszustand erfährt der Schamane 

nicht nur, was im alltäglichen Bewusstseinszustand unmöglich ist, 

sondern tut auch anscheinend Unmögliches. Selbst wenn bewie-

sen werden sollte, dass alles, was der Schamane im schamanischen 

Bewusstseinszustand erfährt, nur in seinem Geist ist, wäre jenes 

Reich für ihn dadurch keinesfalls weniger wirklich. Tatsächlich 

würde ein solcher Schluss bedeuten, dass die Erfahrungen und Ta-

ten des Schamanen im absoluten Sinn nicht unmöglich sind.

Die in diesem Buch beschriebenen Übungen sind meine eige-

ne persönliche Darstellung unter Hinzufügung einiger der jahr-

70242_Harner_TB.indd   292_Harner_TB.indd   29 03.09.13   16:1403.09.13   16



30

tausendealten schamanischen Methoden, die ich aus erster Hand 

von süd- und nordamerikanischen Indianern gelernt habe, er-

gänzt durch Angaben aus der eth  nografischen Literatur, auch von 

anderen Kontinenten. Ich habe diese Methoden so abgewan delt, 

dass westliche Leser ohne Rücksicht auf ihre religiöse oder philo-

sophische Einstellung diese Techniken im täglichen Leben an-

wenden können. Diese Methoden können von denjenigen mit 

guter Gesundheit ebenso angewandt werden wie von »ent-gei-

stigten« oder sonst wie kranken Menschen. Vom Standpunkt des 

Schamanismus ist die persönliche Kraft die Basis der Gesundheit 

unter allen Lebensbedingungen.

Um ernsthaft Nutzen aus diesem Buch zu ziehen, sollten Sie 

beachten, dass Sie die Übungen oder Erfahrungen genau in der 

Reihenfolge machen, wie sie dargestellt sind, und keine folgende 

Übung versuchen, bis Sie Erfolg bei der vorhergehenden gehabt 

haben. Manchmal kann jemand alle diese Stufen in ein paar Ta-

gen erreichen; meistens aber dauert es Wochen oder Monate. Das 

Wichtigste dabei ist nicht Geschwindigkeit, sondern stän dige 

persönliche Praxis. Solange Sie diszipliniert bei der Erler nung der 

Methoden vorgehen, befinden Sie sich auf dem Weg zum Scha-

manen. Und an welchem Punkt sind Sie ein Schama ne? Dieser 

Status kann Ihnen nur von denjenigen bestätigt wer den, denen 

Sie hinsichtlich Lebenskraft und Heilung zu helfen versuchen. 

Mit anderen Worten: Anerkannter Erfolg bei scha manischer Ar-

beit bestätigt, ob Sie tatsächlich ein Schamane ge worden sind.

Sie werden in die Lage versetzt – und zwar vollkommen ohne 

Anwendung von Drogen – herauszufinden, dass Sie Ihren Be-

wusstseinszustand auf klassischen schamanischen Wegen ändern 

und in die nichtnormale Wirklichkeit des Schamanismus eintre-

ten können. Dort im schamanischen Bewusstseinszustand kön-

nen Sie ein Seher werden und persönlich die berühmte schamani-

sche Reise antreten, um Wissen aus erster Hand über ein 

verborgenes Universum zu erlangen. Sie können auch entdecken, 

70242_Harner_TB.indd   302_Harner_TB.indd   30 03.09.13   16:1403.09.13   16



31

wie Sie hin sichtlich Heilung und Gesundheit Nutzen aus Ihren 

Reisen zie hen können, indem Sie alte Methoden anwenden, die 

völlig neue Möglichkeiten eröffnen und dabei über die westliche 

Psycholo gie, Medizin und Spiritualität weit hinausgehen. Zu-

sätzlich können Sie Methoden ohne Reisen lernen, durch welche 

man seine eigene Lebenskraft bewahrt und stärkt.

Es ist nicht ungewöhnlich, dass westliche Menschen schamani-

sche Übungen beim ersten Mal mit etwas Furcht beginnen. Aber 

in allen mir bekannten Fällen wurden diese Ängste bald ersetzt 

durch Gefühle von Entdeckerfreude, positiver Erregung und 

Selbstvertrauen. Es ist kein Zufall, dass der Ausdruck Ekstase 

ganz allgemein sowohl für die schamanische »Trance« oder den 

schamanischen Bewusstseinsraum als auch für den Zustand der 

Verzückung oder leidenschaftlichen Lust verwandt wird. Die 

schamanische Erfahrung ist eine positive, wie sich in Tausenden 

von Jahren bewahrheitet hat und ich es immer wieder in meinen 

Seminaren beobachten konnte, wo sich Teilnehmer aus allen Le-

bensschichten zusammenfinden.

Der schamanische Bewusstseinszustand ist sicherer – so kann 

man sagen – als träumen. In einem Traum können Sie sich nicht 

willkürlich aus einer unerwünschten Erfahrung oder einem Alb-

traum befreien. Im Ge gensatz dazu geht man willentlich in den 

schamanischen Bewusstseinszustand, und da es ein bewusster 

Wachzustand ist, kann man jederzeit selbst hinaus wollen, zurück 

in den alltäglichen Bewusstseinszustand. Anders als bei einer psy-

chedelischen4 Drogenerfahrung gibt es keine chemisch festge-

setzte Zeitspanne, die man in einem veränderten Bewusstseinszu-

stand bleiben muss, und keine Möglichkeit, in einem »schlechten« 

Trip eingeschlossen zu bleiben. Die einzigen mir bekannten be-

deutsamen Gefahren im Zusammenhang mit der Praxis des 

Schamanismus sind sozialer oder politischer Art. Beispielsweise 

war es offensichtlich gefährlich, während der Zeit der Inquisition 

in Europa ein Schamane zu sein, und noch heute kann es bei den 

70242_Harner_TB.indd   312_Harner_TB.indd   31 03.09.13   16:1403.09.13   16


