HEYNE <



Das Buch

Michael Harner kommt das grofle Verdienst zu, mit diesem Buch der west-
lichen Welt den Schamanismus nahegebracht zu haben. Er ist einer der re-
nommiertesten Schamanismusforscher und zahlt zu den groflen schamani-
schen Praktikern unserer Zeit. In jahrelangen Feldstudien studierte er die
schamanischen Heiltechniken und beschrieb diese Erfahrungen anschau-
lich in einer klaren Sprache. In seinem weltberithmten Grundlagenbuch
Der Weg des Schamanen schildert Harner die Anfinge des Schamanismus,
erklirt Begriffe und Techniken und beschreibt ausfithrlich die Methoden,
durch die jeder in einen Bewusstseinszustand gelangen kann, der in eine
andere Wirklichkeit fihrt. Er zeigt, dass auch der westliche Mensch im-
stande ist, die eigene Schamanenkraft aufzuspiiren und sie auf sich selbst
und andere Menschen heilend anzuwenden.

Der Autor

Michael Harner, promovierter Anthropologe, gilt als einer der weltweit
renommiertesten Experten zum Thema Schamanismus. Uber 50 Jahre
lang betrieb er ausgiebige Feldforschungen bei den nord- und stidamerika-
nischen Indianern, in Mexiko, in der Kanadischen Arktis, in Lappland
sowie in Zentralasien. Die Essenz seiner vergleichenden Studien wird als
»Core-Schamanismus« bezeichnet und bietet einen eigenen Ansatz im
Umgang mit Schamanismus und seinen Techniken. Dr. Harner ist Griin-
derund Leiter der Foundation for Shamanic Studies, die sich der Bewahrung,
der Erforschung und der Vermittlung des schamanischen Wissens widmet.
www.shamanicstudies.net



MICHAEL HARNER

DER WEG
DES SCHAMANEN

Das praktische Grundlagenwerk
zum Schamanismus

Aus dem Amerikanischen
von Agnes Klein, Heinrich F. Tophinke
und Elisabeth Liebl

WILHELM HEYNE VERLAG
MUNCHEN



Die amerikanische Originalausgabe erschien 1980 unter dem Titel 7%e
Way of the Shaman bei HarperCollins, San Francisco, USA.

MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC

wiwiscog  FSC® C014496

Verlagsgruppe Random House FSC®-N001967.
Das fiir dieses Buch verwendete FSC®-zertifizierte Papier
Holmen Book Cream liefert Holmen Paper, Hallstavik, Schweden.

Vollstindige Taschenbuchausgabe 12/2013

Copyright © 1980 by Michael Harner

Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 1994/1999/2007/2009 by
Ariston Verlag, Minchen, in der Verlagsgruppe Random House GmbH
sowie © 2011 by Ansata Verlag, Minchen, in der Verlagsgruppe Random
House GmbH

Copyright © 2013 dieser Ausgabe by Wilhelm Heyne Verlag,
Miinchen, in der Verlagsgruppe Random House GmbH

Printed in Germany 2013

Umschlaggestaltung: Guter Punkt, Miinchen

Umschlagmotiv: kwest / shutterstock

Herstellung: Helga Schornig

Satz: EDV-Fotosatz Huber/Verlagsservice G. Pfeifer, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P6fneck

ISBN 978-3-453-70242-4

http://www.heyne.de



Inhalt

Vorwort zur deutschen Ausgabe 2007 .............. 9
Einleitung zur deutschen Ausgabe 1999............. 11
Einleitung zur amerikanischen Ausgabe 1999 ... ... .. 17
Einfihrung ...... . ... ... . . oL 23
I. Entdeckung des Weges. ... ...... ... ... .. 35
II. Die schamanische Reise. . ... .................. 63
Abb. 1: Goldener Strahlenkranz . ................... 68
Abb. 2: Sipapu. Eingang in die Hopi-Unterwelt . . . .. .. 74
Abb.3:SePaPoNah ..........ccuiiiiieino... 75
Abb. 4: Eskimo-Schamanenmaske. . ... .............. 76
Abb. 5: Mandala von Kunrig . .................... 77
ErsteReise .. ... oo 78
Reisen: Erfahrungsberichte ............... ... ... 81
III. Schamanismus und Bewusstseinszustinde . . .. .. .. 93
Der schamanische Bewusstseinszustand ............ 102
Schamanentrommeln (Verse) .................... 110

Was ein Schamane sieht (Verse). .. ................ 118



IV. Krafttiere . ... o 121

Grizzlybirlied (Verse) ..., 127
Der Aufbruch der Bison-Minner (Verse). ... ........ 128
Das Herbeirufender Tiere .. ..................... 133
Der Eroffnungstanz .. ... 134
Der Krafttier-Tanz. . .......... ... 135
V. Die Reise zur Wiedererlangung der Kraft ......... 141
Aufspiiren eines Kraftliedes . ..................... 146
Kraftlied (Michael Harner) (Verse) ................ 147
Tsimshian-Schamanenlied (Verse) ................ 148
Reise und Riickholung eines Krafttieres . . . .......... 151
Abb. 6: Das Schlagen der Trommel . .. ............... 153
Abb.7:DerTunnel . .. ...........ccccviiiiinnn.. 156
Abb. 8: Ausgang aus dem Tunnel in die Unterwelt. . . . . . . 158
Abb. 9: Ein Krafttier wird viermal gesehen. . . .. .... ... 159
Tsimshian-Schamanenlied fiir einen Otter (Verse) .... 161
Reisen: Erfahrungsberichte ...................... 162
Synchronizititen ......... . ... . i, 167
Das Geistboot einer Gruppe. ... .................. 170
VL. Die Praxis der Kraftanwendung . ............... 175
Ein Krafttierum Ratfragen . .............. ... ... 176
Eine Vorausschau erlangen ...................... 177
Kraftspeichern.......... ... ... .. o i i 179
GrofeTriume . ...t 181
Kraftibertragung aus der Distanz ................. 185
Das Knochenspiel. . .............. .o oo 188
Abb. 10: Das Knochenspiel. . . .................. ... 193

Krafttriger und der Quarzkristall . .. ............... 195



VII. Extrahieren schidlicher Eindringlinge .. ........ 203

Pflanzenhelfer ....... ... .. ... .. .. .. .. .. .. .. ... 203
Entfernung von Eindringlingen . .. ................ 207
Samojeden-Lied (Verse). . ...t 209
Abb. 11: Schddliche Eindringlinge . .. ............... 210
Tsimshian-Schamanenlied (Verse) ................ 211
EinBeispiel ....... ... .. i 215
Die Arbeitsweise einer Saug-Heilerin

(von Essie Parrish) . ............................ 221
Tabakfallen ........ ... ... 226
Patientwerden . ......... .. ... .. ... ... .. ... 229
Nachwort . ... ..o i 233
Lied fiir die Reise (Verse) . .. .. ..o, 240

Erginzung zur Neuausgabe 2007 Michael Harner:
Mein Weg im Schamanismus. . ................... 245

Anhang A: Trommeln, Rasseln, CDs und MCs,

Seminare .........c.iiiii 275
Anhang B: Das Handspiel der Flathead-Indianer . . . .. 279
Anmerkungen ...l i 287
Literatur ... ... e 301
Namensregister .............ooiiiiiiii.... 311
Sachregister ......... ... i i 315

Register der Schamanentiere ..................... 319



»... Die Medizinminner der Eingeborenen, die keineswegs bos-
artige oder unwissende Scharlatane sind, stehen auf einer hohen
Stufe; das heiflt, sie sind Menschen eines hohen Ranges im ge-
heimen Leben jenseits alles dessen, was die meisten erwachsenen
Minner erreichen — eine Stufe, welche Disziplin, mentales Trai-
ning, Mut und Ausdauer erfordert ... Sie sind Menschen von ehr-
barer und meist auflergewdhnlicher Personlichkeit ... sie sind von
unermesslich grofler gesellschaftlicher Bedeutung, da die psy-
chische Gesundheit ihrer Gemeinschaften weitgehend vom
Glauben an ihre Fihigkeiten abhingt ... Die verschiedenen psy-
chischen Krifte, die ihnen nachgesagt werden, sollten nicht ein-
fach nur als primitive Magie und Aberglaube abgetan werden;
denn viele von ihnen haben sich auf die Arbeit mit dem mensch-
lichen Geist spezialisiert, und auf den Einfluss von Geist auf Ké6r-
per, und von Geist auf Geist ...«

Aus: Adolphus Peter Elkin (1891-1979):

Eingeborene von hohem Rang

»... Aboriginal medicine-men, so far from being reogues, charla-
tans of ignoramuses, are men of high degree; that is, men who
have taken a degree in the secret life beyond that taken by most
adult males — a step which implies discipline, mental training,
courage and perseverance ... they are men of respected, and often
of outstanding, personality ... they are of immense social signifi-
cance, the psychological health of the group largely depending on
faith in their powers ... the various psychic powers attributed to
them must not be too readily dismissed as mere primitive magic
and >makebelieves, for many of them have specialized in the wor-
king of the human mind, and in the influence of mind on body
and of mind on mind ...«

From Aboriginal Men of High Degree by the Tate Australian
anthropologist A. P. Elkin (1945; 78-79)



Vorwort zur
deutschen Ausgabe 2007

Zunichst einmal moéchte ich dem Heinrich Hugendubel Verlag
danken, der mir die Gelegenheit gab, ein Gruffwort an meine
deutschsprachigen Leser zu richten.

In diesen Zeiten, da unser Planet von Umweltproblemen und
Treibhauseffekt bedroht wird, bietet der Schamanismus uns Mit-
tel und Wege, die Grenzen unseres alltiglichen Bewusstseins zu
erweitern und uns der heiligen Einheit gewahr zu werden, die alle
Wesen, ja das gesamte Universum miteinander verbindet. Sich
dessen bewusst zu sein, verdanken wir den Erfahrungen, die sich
im schamanischen Bewusstseinszustand einstellen. Wir treten in
diesen Zustand ein, indem wir die Pforten zur anderen Welt off-
nen, vergessene Pforten wie zum Beispiel die schamanische Reise.
Wir durchschreiten sie, befreien uns von den Fesseln institutiona-
lisierter Spiritualitit und Ubernehmen die volle Verantwortung
fiir unsere eigene innere Entwicklung.

Der Schamanismus ist weder Glaubenssystem noch Dogma,
sondern ein Weg, der auf direkter Erkenntnis durch persénliche
Erfahrung grindet. Daher weist dieses Buch auch nur den Weg
an die Pforte dieser Erfahrung. Wer die Schwelle tiberschreiten
mochte, nimmt am besten Kontakt zur Foundation for Shamanic
Studies in Europa auf (www.shamanicstudies.net). Sie bietet ein
Ausbildungssystem an, das ich in Jahrzehnten kulturiibergreifen-
der Forschungsarbeit entwickelt habe. Der europdische Zweig
der Foundation ist auf dem gesamten Kontinent titig und wird
von Paul Uccusic geleitet. Sie kénnen dort lingere und kiirzere



Praxiskurse im »Core Shamanism« machen, also in den grundle-
genden Techniken des Schamanismus. Ich danke Paul und Ros-
witha Uccusic sowie Michael Hasslinger und allen anderen, die
dieses System seit Jahrzehnten lehren, fir ihr Engagement.

Es freut mich ganz besonders, dass gerade Europa, wo scha-
manische Methoden vor Jahrhunderten gnadenlos verfolgt und
zerstort wurden, heute zu den Vorreitern gehort, wenn es darum
geht, zu schamanischem Wissen und zu schamanischen Heilme-
thoden zuriickzukehren. Mége diese spirituelle Renaissance welt-
weit immer mehr Menschen begeistern. Moge sich dadurch die
Einstellung der Menschen zu ihrem Heimatplaneten, ihren Mit-
menschen und allen Wesen, mit denen sie diesen Garten Eden
teilen, bald und von Grund auf indern.

Michael Harner

Mill Valley, Kalifornien
2007

10



Einleitung zur
deutschen Ausgabe 1999

Eine anthropologische Expedition fiir das American Museum of
Natural History fithrte mich 1960/61 ins peruanische Amazonas-
gebiet, wo ich mehr als ein halbes Jahr in einem Dorf der Conibo
an einem entlegenen See unweit des unteren Rio Tamaya lebte.
Nachdem ich einige Monate relativ erfolglos versucht hatte, még-
lichst viel tiber den spirituellen Glauben dieser Menschen zu er-
fahren, erklirten sie mir, es gebe nur einen Weg, ihre Religion zu
verstehen, nidmlich Ayahuasca zu probieren, das bewusstseins-
verindernde Getrink, mit dessen Hilfe ihre Schamanen in die
verborgenen Welten der Geister gelangten. Ayahuasca ist ein ge-
kochtes Gebriu, das eine besondere Spezies der Kletterpflanze
banisteriopsis enthilt und dazu eine oder mehrere andere Kom-
ponenten wie Psychotriablitter oder die Blitter einer weiteren
Spezies von banisteriopsis.

Als ich dieses Getrink zum ersten Mal probierte, waren mir
Psychedelika noch unbekannt. Timothy Leary machte zu dieser
Zeit gerade seine ersten psychedelischen Erfahrungen, und LSD
gehorte noch nicht zur amerikanischen Kultur. Auferdem hielt
ich mich fiir einen Atheisten; ich nahm ayabuasca einfach nur im
Interesse der Anthropologie, weil die teilnehmende Beobachtung
als einer der Eckpfeiler ernsthafter Forschung gesehen wurde.

Die Conibo sollten recht behalten. Als ich den Trunk schlief3-
lich eines Abends zu mir nahm, verbliifften mich die Resultate
sehr. Nicht nur, dass ich erstaunlich reale, unbekannte Welten
kennenlernte; als ich diese Welten spiter einem Schamanen der

11



Conibo beschrieb, musste ich zudem feststellen, dass er bestens
mit ihnen vertraut war und sogar Details erwihnte, die ich ihm
noch gar nicht erzihlt hatte! Ich erkannte, dass die Anthropologie
die Bedeutung schamanischen Wissens unterschitzt hatte — und
dass ich in eine Realitit vorgedrungen war, die weit tiefer reicht
als die menschliche Kultur.

Derselbe Schamane ermutigte mich, meine Erfahrungen mit
ayahuasca fortzusetzen, damit ich »richtig« in die schamanische
Praxis eingefiihrt werden kénne. Bei unserer nichtlichen Arbeit
mit verindertem Bewusstsein lernte ich viel iber die anderen
Welten der Schamanen, vor allem, dass man in ihnen mitfithlen-
de spirituelle Krifte finden und sich mit ihnen vereinigen kann,
um Kranke zu heilen und Leiden in dieser Welt zu lindern. Ich
erlernte auch Techniken schamanischer Divination/schamani-
schen Sehens, Methoden, um auf schwierige Fragen spirituelle
Antworten zu erhalten.

Nach meinen Erfahrungen beim Volk der Conibo wurde ich
von den Untsuri Shuar (Jivaro) im 6stlichen Teil von Ecuador, wo
ich zuvor ein Jahr als Ethnograf verbracht hatte, in Formen des
Schamanismus initiiert, die im Amazonasgebiet besonders ausge-
prigt sind. Ich begann auch, die einschligige Literatur in der
Hoffnung zu durchforsten, Beweise fiir den weltweiten Gebrauch
indigener Psychedelika im Schamanismus zu finden. Schlieflich
musste ich jedoch feststellen, dass die Nutzung solcher Substan-
zen in Amazonien eine Minderheitenpraxis darstellt. Die weitaus
verbreitetere Methode, in den verinderten Bewusstseinszustand
des Schamanen einzutreten, ist monotoner perkussiver Klang, der
hauptsichlich durch Trommeln erreicht wird.

Mithilfe von Experimenten lernte ich, was die Schamanen be-
reits wussten: Auch monotones Trommeln mit einer Frequenz
von vier bis sieben Schldgen pro Sekunde ist ein wirksamer Zu-
gang zur anderen Realitit. Dieser »Schallantrieb« hat in etwa die-
selbe Frequenz wie die Theta-Wellen des Gehirns, und seine Ef-

12



fektivitit ist wahrscheinlich teilweise einer Stimulierung des
Gehirns in diesem Frequenzbereich zuzuschreiben. Anders als
Drogen birgt Trommeln dariiber hinaus keine Risiken, und die
Wirkung ist kurzfristig.

Meine Forschungen bei den Inuit der kanadischen Arktis und
den Volkern der amerikanischen Nordwestkiiste bestirkten mei-
ne Uberzeugung, dass die meisten Schamanen der Welt Trom-
meln oder andere Perkussionsinstrumente als »Pferde« oder »Ka-
nus« benutzen, die sie in die verborgene Realitit der Geister
transportieren. Bei den Samen (Lappen) im Norden Skandina-
viens, bei denen sich der Schamanismus linger als irgendwo sonst
in Europa erhalten hat, findet sich noch heute in manchen Haus-
halten eine sogenannte »magische Trommel«, und bei Forschun-
gen in der Sowjetunion brachte ich in Erfahrung, dass die wirk-
lich professionellen sibirischen Schamanen im Allgemeinen nur
die Trommel verwendeten, selbst wenn der psychedelische Pilz
Amanita muscaria erhiltlich war und von anderen benutzt wurde.

Mit der Schamanentrommel konnte ich meine Praxis des
Schamanismus in den Vereinigten Staaten fortsetzen. Im Rah-
men meiner Lehrtitigkeit an Universititen wie auch auflerhalb
hielt ich Vortrige zu diesem Thema und wurde schliellich gebe-
ten, Einfiihrungen in die Praxis des Schamanismus zu geben. So
begann ich, schamanisches Heilen und schamanische Divination
zu lehren — anfinglich nur fiir ein oder zwei Personen, ab Mitte
der Siebzigerjahre dann fiir Gruppen in Workshops an alternati-
ven Institutionen wie dem kalifornischen Esalen Institute.

Die Fortsetzung meiner weltweiten Feldstudien sowie eigene
Experimente fithrten mich zu den fundamentalen Prinzipien der
schamanistischen Praxis, die sich bei allen indigenen Vélkern als
grundlegend dieselbe erwies, seien sie nun in Sibirien, Australien,
Stidafrika, Nord- oder Siidamerika beheimatet. Dieser »Kern-
Schamanismus« (Core-Shamanism) bildete die Basis dessen, was
ich vermittle. Anstatt die Praktiken einer ethnischen Gruppe zu

13



imitieren, lernten meine Schiiler, auf diesen Grundlagen prakti-
schen schamanistischen Wissens so aufzubauen, dass sie das Ge-
lernte in ihre eigene Kultur integrieren konnten. Auf dieser Basis
wurden die Geister zu ihren Lehrern — der klassische Weg, auf
dem Schamanen den Grof3teil ihres Wissens erlangen.

Wahrscheinlich mindestens seit dem Oberen oder Jungpalio-
lithikum spielten Schamanen auch in den europiischen Gesell-
schaften eine bedeutende Rolle, doch wurde dieses Erbe im Mit-
telalter und der Frihrenaissance von Kirche und Inquisition
praktisch zerstort. Die Verfolgung der Schamanen war den meis-
ten Kulturen im Osten wie im Westen gemein, da ihre Reisen zu
den Gottern die Autoritit der Staatsreligionen unterminierten.
Dieser Gedanke brachte mich dazu, meine Universititslaufbahn
1987 aufzugeben und die Foundation for Shamanic Studies (FSS) zu
griinden, die sich zum Ziel gesetzt hat, das verlorene schamanisti-
sche Erbe der westlichen Welt wiederzuentdecken und indigenen
Vélkern zu helfen, ihre eigenen schamanischen Praktiken wieder-
zubeleben und zu erhalten.

Vor mehreren Jahren etwa reiste ein Team der FSS auf Einla-
dung des Prisidenten der zentralasiatischen Republik Tuva (Teil
der Russischen Foderation) in dieses Land, um bei der Wieder-
belebung des Schamanismus mitzuhelfen, der wihrend der Zeit
der kommunistischen Herrschaft unter Androhung der Todes-
strafe verboten gewesen war. Zusammen mit den verbliebenen
Schamanen Tuvas fiihrte das Team zahlreiche offentliche Hei-
lungen durch und demonstrierte damit, dass Schamanismus und
schamanistisches Heilen in Amerika Anerkennung finden sollten
und mit einem modernen Lebensstil vereinbar sind. Am Ende un-
seres Besuches gab der Prisident bekannt, dass der Schamanismus
kunftig ebenso geachtet werde wie der Buddhismus und das
Christentum. Die Zusammenarbeit mit den Schamanen aus Tuva
wurde fortgesetzt, insbesondere unter der Leitung von Paul Uec-
cusic, dem Leiter des europiischen Zentrums, und Carlo Zum-

14



stein, dem Leiter der Schweizer Sektion der FSS. Einer der Scha-
manen aus Tuva und vier seiner Kollegen aus unterschiedlichen
Teilen der Welt wurden von der FSS als »Living Treasures of Sha-
manism« designiert; sie erhalten lebenslang ein Gehalt, mit dem
der Erhalt ihres Wissens gesichert werden soll.

Mehr und mehr Menschen in den Vereinigten Staaten, Euro-
pa und anderen Teilen der Welt widmen sich der Praxis des
Schamanismus, darunter viele im Gesundheitswesen Titige, die
nach einem ganzheitlicheren Ansatz fiir ihre Arbeit suchen.
Schamanismus wurde schon immer in Verbindung mit pflanzli-
chen Heilmitteln, dem Schienen und Einrenken von Knochen
und Gelenken sowie anderen Heilverfahren praktiziert. Er stellt
keine »alternative«, sondern eine komplementire Methode dar,
die mit der spirituellen Seite des Heilens befasst ist.

Vieles ist geschehen, seit mich die Schamanen vor achtund-
dreiflig Jahren in verborgene Geisterwelten einfithrten. Das Ken-
nenlernen dieser Welten hat meine Auffassung der Realitit ver-
dndert und meinem Leben eine grofle Bedeutung hinzugefiigt.
Auf die heute so oft zu horende Frage: »Soll das alles sein?«, kann
ich mit unerschitterlicher Sicherheit antworten: »Nein, es gibt

noch viel mehr, als wir uns vorzustellen in der Lage sind.«

Mill Valley, Kalifornien 1999 Michael Harner

15






Einleitung zur
amerikanischen Ausgabe 1999

Seit dem ersten Erscheinen dieses Buches sind fast zwanzig Jahre
vergangen, und diese Jahre waren fiir das Wiedererstehen des
Schamanismus hochst bedeutsam.

Zuvor war der Schamanismus tberall unaufhaltsam auf dem
Rickzug gewesen, denn Missionare, Kolonialherren, Regierun-
gen und kommerzielle Interessen hatten die indigenen Vélker und
Stimme zurtickgedringt und viele alte Kulturen ausgeloscht. Mit
tiberraschender Kraft ist jedoch in die letzte Dekade des Schama-
nismus ins menschliche Bewusstsein zuriickgekehrt, auch in sol-
chen Hochburgen westlicher Zivilisation wie New York, Wien
oder Miinchen. Diese Renaissance ging allerdings so subtil vor
sich, dass die Offentlichkeit die Existenz des Schamanismus meist
tberhaupt nicht bemerkte. Freilich gibt es in den Vereinigten
Staaten von Amerika und auch anderswo eine zweite, rasch wach-
sende Offentlichkeit. Sie hat die Methoden des Schamanismus
aufgegriffen und zu einem Bestandteil ihres tiglichen Lebens ge-
macht. Sie zdhlt inzwischen viele Tausende von Anhingern.

Diese unerwartete Wiederkehr des Schamanismus hat auch au-
ferhalb der schamanischen Bewegung fiir Erstaunen gesorgt. So
verwunderlich ist das allerdings nicht, denn die Ursachen sind klar
erkennbar: Ein Grund fiir das zunehmende Interesse am Schama-
nismus ist, dass viele gebildete, denkende Menschen die Epoche
blinden Gehorsams ein fiir alle Mal hinter sich gelassen haben. Sie
glauben nicht linger an kirchliche Dogmen und vertrauen, wenn
es um spirituelle Angelegenheiten geht, nicht linger irgendeiner

17



Autoritit, sondern der einzig wahren — nimlich der spirituellen.
Anekdotische, kulturspezifische Berichte aus zweiter oder dritter
Hand in Sachen vergleichender Religionswissenschaft befriedigen
nicht linger; vor allem bieten sie keine tiberzeugende personliche
Hilfe. Heutzutage ist Klarheit, sind Beweise gefragt.

Das sogenannte New Ageist ein Produkt des wissenschaftlichen
Zeitalters: Die Paradigmen, Vorstellungen und Lésungsansitze
zweier Jahrhunderte seridser wissenschaftlicher Arbeit dringen
ungehindert ins persénliche Leben ein. Die Kinder des Wissen-
schaftszeitalters, zu denen auch ich gehore, ziehen Ergebnisse aus
erster Hand, eigene Beobachtungen und Schlussfolgerungen tiber
die Natur und die Grenzen der Wirklichkeit vor.

Schamanismus ist solch eine Methode fiir persénliche Experi-
mente, denn bei ihm handelt es sich um eine Technik und nicht
um eine Religion.

Ein Produkt dieses Zeitalters der Wissenschaft ist das LSD.
Viele, die fur sich den Schamanismus entdeckten, haben diesbe-
ziigliche Experimente hinter sich, 77ips mit psychedelischen
Drogen. Sie fanden in den Biichern Carlos Castanedas und ande-
rer ein System, in das sie ihre Erfahrungen einordnen kénnen.
Seither wissen sie: Hilfe kommt vom Schamanismus.

Auch die nunmehr weithin bekannten Nahtodeserfahrungen
sind Kinder des Wissenschaftszeitalters. Grundlage hierfiir ist
eine neue Art medizinischer Technologie, die Millionen Ameri-
kaner aus dem klar definierten klinischen Tod ins Leben zurtick-
geholt hat. Obwohl sie nicht geplant ist, stellt jede Nahtodeser-
fahrung doch eine Art Experiment dar: in dem Sinne, dass die
Wieltsicht genauso wie die Vorurteile der »Testperson« gepriift,
infrage gestellt und durch die Erfahrung meist nachhaltig beein-
flusst werden — vor allem das Wirklichkeitsverstindnis und die
Einstellung zur Spiritualitit.

Die Methoden des Schamanismus erfordern sozusagen ent-
spannte Disziplin, dazu Konzentration und Ausrichtung auf ein

18



Ziel. Der Schamanismus der Gegenwart verwendet, so wie in den
Traditionen der meisten Stammeskulturen, den monotonen
Klang von Schlaginstrumenten, um einen verdnderten Bewusst-
seinszustand zu erreichen.

Der grofie Vorteil dieser klassischen drogenfreien Methode: Sie
ist erstaunlich sicher. Wenn den Ausiibenden Aufmerksamkeit
und Disziplin fehlen, fallen sie einfach in den Zustand des Nor-
malbewusstseins zurlick. Zudem gibt es auch keinen vorherbe-
stimmten verinderten Bewusstseinszustand, wie das bei Drogen-
erfahrungen hiufig der Fall ist.

Zudem wirken diese Methoden tiberraschend schnell. Das hat
zur Folge, dass die meisten Menschen in wenigen Stunden Erfah-
rungen machen kénnen, fiir die andere jahrelang meditieren, be-
ten oder chanten missen. Schon allein deshalb ist der Schama-
nismus fiir moderne, meist viel beschiftigte Menschen bestens
geeignet — mindestens ebensogut wie fiir die Inuit (Eskimo), de-
ren Tagesarbeit dem tjberlebenskampf gewidmet war, deren
Abende jedoch dem Schamanismus gehorten.

Ein weiterer Faktor fiir die Wiederkehr des Schamanismus ist
die ganzheitliche Sicht vom Menschen, die bewusst geistige Krif-
te zur Gesundung und zur Erhaltung der Gesundheit einsetzt.
Viele Methoden der ganzheitlichen New-Age-Gesundheitsbe-
wegung basieren auf dieser Wiederentdeckung individueller Ver-
suche —und letzten Endes auf den Methoden und Sichtweisen der
Stammes- und der Volksmedizin.

Der Schamanismus, der vieles von diesem alten Wissen ent-
hilt, wird von jenen immer stirker beachtet, die neue Losungen
von Gesundheitsproblemen suchen, seien sie nun kérperlich oder
geistig-seelisch. Hochspezifische Techniken, wie sie seit Lan-
gem Bestandteil des Schamanismus sind (etwa Anderung des Be-
wusstseinszustandes, Stressbekimpfung, Visualisierung, positives
Denken und Hilfe seitens Instanzen der nichtalltiglichen Wirk-
lichkeit) sind zugleich Beispiele aus der ganzheitlichen Praxis.

19



»Spirituelle Okologie« ist ein weiteres Schlagwort, das auf die
Bedeutung des Schamanismus hinweist. In der gegenwirtigen
weltweiten Umweltkrise bietet der Schamanismus etwas, das kei-
ne der grofRen anthropozentrischen Religionen enthilt: Ehrfurcht
vor und spirituelle Kommunikation mit allen Wesen und mit der
Erde selbst. Schamanismus besteht nicht einfach in Verehrung
der Natur, sondern ist wechselseitiger Erfahrungsaustausch, der
die verloren gegangenen Verbindungen unserer Vorfahren zu den
spirituellen Kriften und Schonheiten unserer Erde wiederher-
stellt.

Die Schamanen waren, wie Mircea Eliade, der leider verstor-
bene fithrende Forscher in Sachen Schamanismus und verglei-
chender Religionswissenschaften, formulierte, »die letzten Men-
schen, die imstande waren, mit den Tieren zu reden«. Ich wiirde
noch hinzuftigen, dass sie auch die Letzten waren, die mit der
gesamten Natur — mit den Wassern, der Luft und den Steinen —
reden konnten. Unsere Vorfahren, die Jager und Sammler, wuss-
ten, dass ihre Umwelt tiber ihr Leben und ihren Tod bestimmte;
Kommunikation mit ihr hielten sie fiir lebensnotwendig.

Auch wir werden jetzt auf diesen Punkt hingewiesen. Nach der
erbarmungs- und riicksichtslosen Vernichtung vieler Arten auf
dieser Erde, der Zerstorung und Vergiftung des Wassers, der Bo-
den und des gesamten Planeten, beginnt uns langsam zu didm-
mern, dass unser Uberleben letztendlich von dem Umfeld ab-
hingt, das uns die Erde bietet. Aber — dieses allein zu achten ist zu
wenig. Was wir brauchen, ist innigste Kommunikation mit ihm
und liebende Zuwendung zu dem, was der Lakota »alle unsere
Verwandten« nennt. Wir brauchen das Gesprich nicht nur mit
den Menschenwesen, sondern auch mit den Tierwesen, den
Pflanzenwesen und allen anderen Teilen der Umwelt, einschliefs-
lich des Bodens, der Steine und des Wassers. Aus der Sicht des
Schamanen ist unsere Umgebung nicht »Umwelt«, sondern Fa-

milie.

20



Heutzutage gehen viele Menschen zwischen Ziirich und Auck-
land, zwischen Chicago und Sdo Paulo wieder den alten Weg des
Schamanen — sehr hiufig in Trommelgruppen, die sich regelmi-
Rig zu schamanischer Arbeit und zum Heilen treffen. Diese Grup-
pen arbeiten vollkommen selbststindig — so wie das Schamanen
seit undenklicher Zeit gemacht haben: Zusammenarbeit in klei-
nen Gemeinschaften, um sich und einander zu helfen. Und diese
formlosen Kleingruppen sind Teil von grofleren Gemeinschaften:
vollkommen international, ohne jede Hierarchie und ohne jegli-
che Dogmen, denn die wahren spirituellen Autorititen sitzen, wie
zu den Zeiten der Stammesgesellschaften (und wie von jedem
schamanisch Reisenden tberpriift werden kann), in der nicht all-
tiglichen Wirklichkeit.

Die Trommelgruppen kommen tblicherweise wochentlich
oder zweimal im Monat zusammen; meistens sind es zwischen
drei und zwolf Menschen, die sich einander in der Organisation
der Abende und in der Verantwortung ablosen. Sie trommeln
nicht nur miteinander, sondern sie helfen sich auch gegenseitig
und Freunden, Verwandten und Bekannten —und das ohne Geld.

Andere wieder arbeiten allein, mit Tonbéndern, CDs, Koptho-
rern — mit allen Hilfsmitteln des modernen schamanisch Tiétigen.
Mit richtig verwendetem Tonband (oder CD) — sieche Anhang A
dieses Buches — sind die Ergebnisse oft tiberraschend gut. Das
Tonband und andere technische Hilfsmittel werden auch in der
Problemlosungsmethode Shamanic Counseling (Schamanische
Beratung) verwendet.

Core Shamanism —Basis-Schamanismus, wie er in diesem Buch
beschrieben und in den Seminaren der Foundation gelehrt wird,
hat nichts mit »Indianerspielen« zu tun. Der moderne Mensch
verwendet dieselben schamanischen Techniken wie seine Vorfah-
ren, und er kommt zu denselben spirituellen Quellen wie die
Schamanen der alten Kulturen. Die, die diese Techniken anwen-
den, behaupten nicht, Schamanen zu sein — wichtig ist, dass sie

21



schamanisch arbeiten und konkrete Ergebnisse haben. Ihre Er-
fahrungen sind echt und mit den Berichten der Schamanen aus
schriftlosen Kulturen absolut wesensgleich, ja sogar miteinander
vertauschbar.

Die schamanische Arbeit ist immer und tberall gleich; Herz,
Hirn und Kérper sind gleich — nur die kulturelle Ausformung ist
verschieden.

Diejenigen, die Schamanismus betreiben, stoflen auch in be-
sondere »Wirklichkeiten« vor und kommen in Berithrung mit der
Grofle, der Kraft und den Geheimnissen des Universums. Auch
die modernen Schamanen vergieflen oft Trinen der Rithrung und
der Ekstase. Sie reden verstindig mit Menschen, die Nahtodeser-
lebnisse hatten, weil sie solches aus eigener Erfahrung kennen,
und sie haben Hoffnung dort, wo andere keine haben.

Sie verdndern sich, wenn sie die unglaubliche Sicherheit und
Liebe jenes Universums entdecken, das normalerweise verborgen
ist. Die kosmische Liebe, der sie auf ihren Reisen begegnen,
driickt sich immer stirker in ihrem Alltag aus. Sie sind niemals
einsam, auch wenn sie allein sind, denn sie haben begriffen, dass
wir in Wahrheit niemals abgeschnitten, nie isoliert sind. So wie
die Schamanen Sibiriens erkennen sie, dass alles, was ist, lebendig
ist. Uberall umgibt sie Leben, Familie.

Sie sind in die ewige Gemeinschaft der Schamanen zurtickge-
kehrt, in die Unendlichkeit von Raum und Zeit.

22



Einfihrung

Schamanen — die wir in unserer »zivilisierten« Welt »Medizin-
minner« und »Zauberer« nennen — sind die Bewahrer einer be-
trichtlichen Sammlung frither Techniken, die sie anwenden, um
Wohlbefinden und Gesundheit fiir sich selbst und ihre Gemein-
schaften zu erreichen und zu bewahren. Diese schamanischen
Methoden sind in der ganzen Welt tiberraschend dhnlich, auch
bei Volkern, deren Kulturen in anderer Hinsicht sehr unter-
schiedlich und seit Zehntausenden von Jahren durch Ozeane und
Kontinente voneinander getrennt sind.

Diesen sogenannten primitiven Vélkern fehlte unser fortge-
schrittener Stand medizinischer Technologie, sodass sie genii-
gend Grund fur die Motivation hatten, nicht-technologische Fi-
higkeiten des menschlichen Geistes fiir Gesundheit und Heilung
zu entwickeln. Die grundsitzliche T:Jbereinstirnmung aller scha-
manischen Methoden deutet an, dass diese Menschen durch Ver-
such und Irrtum zu denselben Schlissen gekommen sind.

»Schamanismus ist ein grofles mentales und emotionales
Abenteuer, worin der Patient wie auch der Schamanenheiler ihre
Rolle spielen. Durch seine heroische Seelenreise und seine Bemii-
hungen hilft der Schamane seinen Patienten, ihre normale, allge-
mein tbliche Vorstellung von der Wirklichkeit zu tibersteigen,
einschlieflich der Vorstellung oder Uberzeugung, sie seien krank.
Der Schamane zeigt seinen Patienten, dass sie emotional und spi-
rituell in ihrem Kampf gegen Krankheit und Tod nicht allein
sind. Der Schamane tbertrigt den Patienten seine besonderen
Krifte und iberzeugt sie auf einer tieferen Bewusstseinsebene,

23



dass ein anderes menschliches Wesen bereit ist, sein eigenes
Selbst aufzuopfern, um ihnen zu helfen. Das Selbstopfer des
Schamanen ruft eine entsprechende emotionale Ubergabe von
Seiten der Patienten auf, ein Gefiihl der Verpflichtung, zusam-
men mit dem Schamanen zu kimpfen, um sich selbst zu retten.
Firsorge und Heilung gehen Hand in Hand.

Heutzutage entdecken wir, dass sogar die Fast-Wunder der
modernen westlichen Medizin als solche nicht immer ausreichen,
um die Probleme derjenigen vollstindig zu l6sen, die krank sind
oder Krankheit vermeiden wollen. Immer héufiger suchen Ge-
sundheitsfachleute und deren Patienten zusitzliche Heilmetho-
den, und viele gesunde Einzelpersonen bemiihen sich, auch durch
personliche Experimente, wirksame alternative Wege zu ent-
decken, um Wohlbefinden zu erreichen. Bei diesen Experi-
menten ist es fiir den Laien oder auch den Gesundheitsfachmann
oft schwierig, das Gutscheinende vom Gutseienden zu unter-
scheiden. Im Gegensatz dazu sind die Methoden des Schamanis-
mus bereits altbewihrt; tatsichlich sind sie unermesslich viel
linger gepriift worden als beispielsweise die Psychoanalyse und
verschiedene andere psychotherapeutische Techniken. Ein Ziel
dieses Buches besteht darin, westlichen Zeitgenossen zum ersten
Mal zu helfen, aus diesem Wissen praktischen Nutzen zu zichen
bei ihrer Suche, die Verfahren der modernen technologischen
Medizin zu erginzen.

Durch die Anwendung der in diesem Buch beschriebenen
Methoden werden Sie eine Gelegenheit erhalten, die Schamanen-
kraft zu erfahren und sich selbst und anderen zu helfen. In meinen
Seminaren flir Schamanenkraft und Heilung in Nordamerika und
Europa haben Teilnehmer immer wieder vorgefiihrt, dass die
meisten Abendlinder leicht in die Grundlagen der Schamanen-
praxis eingefithrt werden kénnen. Dieser uralte Weg ist so kraft-
voll und greift so tief in den menschlichen Geist ein, dass die ei-
genen ublichen kulturellen Glaubenssysteme und Vorstellungen

24



der Wirklichkeit im Wesentlichen belanglos sind. Mancher mag
fragen, ob Schamanismus tiberhaupt aus einem Buch erlernt wer-
den kann. Bis zu einem gewissen Grad ist die Frage berechtigt;
letztlich kann schamanisches Wissen nur durch individuelle Er-
fahrung erlangt werden. Man muss jedoch die Methoden lernen,
um sie anwenden zu konnen. Sie konnen auf verschiedenen We-
gen gelernt werden. Zum Beispiel wird bei den Conibo vom obe-
ren Amazonas »das Lernen von den Baumen« hoher geschitzt als
das Lernen von einem anderen Schamanen. Bei den Ureinwoh-
nern Sibiriens wurde oft eine Tod/Wiedergeburt-Erfahrung als
die grofere Quelle schamanischen Wissens angesehen. In be-
stimmten schriftlosen Kulturen folgen Menschen spontan dem
»Ruf« zum Schamanismus ohne irgendein formelles Training,
wihrend sie in anderen Gemeinschaften etwa zwischen einem
Tag und fiinfJahren oder mehr unter der Leitung eines praktizie-
renden Schamanen lernen.

In der westlichen Kultur werden die meisten Menschen nie-
mals einen Schamanen kennenlernen, ganz zu schweigen vom
Training bei ihm. Da wir jedoch eine Schriftkultur haben, brau-
chen Sie zum Lernen kein Lehrling zu werden; ein gedruckter
Fiihrer kann die erforderliche methodische Auskunft vermitteln.
Halten Sie dennoch durch, wenn es auch zunichst toricht er-
scheint, die schamanischen Grundtechniken aus einem Buch zu
lernen. Thre eigenen schamanischen Erfahrungen werden deren
Wert beweisen. Wie auf jedem anderen Lerngebiet ist es natir-
lich vorteilhaft, unmittelbar mit einem Lehrer zu arbeiten. Wer
solch eine Erfahrung wiinscht, wende sich an die in Anhang A
genannten Anbieter von Seminaren.

Beim Schamanismus ist das Fundament des Wohlbefindens
die Erhaltung der eigenen Kraft. Dieses Buch wird Sie in einige
der grundlegenden schamanischen Methoden einfiihren, wie Sie
Thre persénliche Kraft zurtickerlangen und bewahren und sie
auflerdem anwenden konnen, um anderen zu helfen, die schwach,

25



krank oder verletzt sind. Diese Techniken sind einfach und kraft-
voll. Thre Anwendung verlangt weder »Glauben« noch Anderung
Threr Vorstellungen tiber die Wirklichkeit, die Sie in Ihrem all-
tiglichen Bewusstseinszustand haben. In der Tat verlangt das
System normalerweise auch keine Anderung in Threm Unterbe-
wusstsein; denn es weckt nur auf, was bereits vorhanden ist. Wih-
rend jedoch die Grundtechniken des Schamanismus einfach und
relativ leicht zu erlernen sind, erfordert die wirkungsvolle Praxis
des Schamanismus Selbstdisziplin und Hingabe.

Bei der Beschiftigung mit der schamanischen Praxis bewegt
man sich zwischen dem, was ich den normalen Bewusstseinszu-
stand und den schamanischen Bewusstseinszustand nenne. Diese
beiden Bewusstseinszustinde sind beispielsweise auch der Schliissel
zum Verstindnis dafiir, dass Carlos Castaneda' von einer »all-
taglichen Wirklichkeit« und einer »nichtalltiglichen Wirklichkeit«
sprechen kann. Der Unterschied in diesen Bewusstseinszustinden
kann vielleicht durch den Vergleich mit Tieren geklirt werden.
Drachen, Greife und andere Tiere, die von uns normalerweise »my-
thisch« genannt werden, sind im schamanischen Bewusstseinszu-
stand »wirklich«. Die Vorstellung, dass es »mythische« Tiere gibt,
ist eine brauchbare und giiltige Auslegung im alltdglichen Leben,
aber tberfliissig und unwichtig bei schamanischen Erfahrungen.
»Fantasie« kann somit als ein Begriff angesehen werden, der von
einem Menschen im alltiglichen Bewusstsein fiir seine Erfahrung
im schamanischen Bewusstseinszustand angewandt wird.

Umgekehrt kann ein Mensch im schamanischen Bewusst-
seinszustand die Erfahrungen des alltiglichen Bewusstseins als in
schamanischen Begriffen illusorisch ansehen. Beide haben recht,
von ihrem eigenen personlichen Bewusstseinszustand aus be-
trachtet.

Der Schamane hat den Vorteil, sich in diesem Bewusstseinszu-
stand nach seinem Willen bewegen zu kénnen. Er kann den all-
tiglichen Bewusstseinszustand des Nichtschamanen einnehmen

26



und mit dessen Sicht iiber die Natur der Wirklichkeit ehrlich
libereinstimmen. Dann kann der Schamane in den schamani-
schen Bewusstseinszustand zurlickkehren und direkte Bestiti-
gung des Zeugnisses anderer Uber deren Erfahrungen in jenem
Zustand erhalten.

Beobachtung mit seinen eigenen Sinnen ist die Basis fiir die em-
pirische Definition von Wirklichkeit; und es gibt noch niemanden,
auch nicht in den Wissenschaften der normalen Wirklichkeit, der
unbestreitbar nachgewiesen hitte, es gebe nur einen Bewusst-
seinszustand, der fiir direkte Beobachtungen giiltig sei. Der My-
thos des schamanischen Bewusstseinszustandes ist normale Wirk-
lichkeit; und der Mythos des alltiglichen Bewusstseinszustandes
ist nichtnormale Wirklichkeit. Es ist duflerst schwierig, ein unvor-
eingenommenes Urteil iber die Giiltigkeit der Erfahrungen im
entgegengesetzten Bewusstseinszustand abzugeben.

Um die tief sitzende emotionale Feindseligkeit zu verstehen,
welche in gewissen Bereichen den Werken von Castaneda entge-
gengebracht wurde, muss man berticksichtigen, dass diese Art
Vorurteil oft mitspielt. Sie ist das Gegenstick zur Ethnozentrik
bei unterschiedlichen Kulturen. Doch in diesem Fall ist es nicht
die Engstirnigkeit irgendeiner ku/turellen Erfahrung als funda-
mentaler Streitpunkt, sondern die Engstirnigkeit irgendeiner be-
wussten Erfahrung. Die Menschen mit den meisten Vorurteilen
gegen eine Vorstellung von einer nichtnormalen Wirklichkeit
sind diejenigen, die sie niemals erfahren haben. Dies kénnte man
Kognizentrik beim Bewusstsein, entsprechend Ethnozentrik bei
den Kulturen nennen.

Ein Schritt in die Richtung der Losung dieses Problems kénn-
te wohl sein, dass mehr Menschen Schamanen werden, damit sie
selbst den schamanischen Bewusstseinszustand erfahren, und
zwar in ihren eigenen Begriffen. Solche Schamanen kénnen
dann, wie es seit undenklicher Zeit bei anderen Kulturen gesche-
hen ist, Verstindnis fir jene nichtnormale Wirklichkeit der-

27



jenigen aufbringen, die sie niemals erlebt haben. Dies wiirde der
Rolle des Anthropologen vergleichbar sein, der nach griindlicher
Beobachtung einer anderen Kultur in der Lage ist, jenen Men-
schen ein entsprechendes Verstindnis beizubringen, die es sonst
fur fremdartig, unbegreiflich und minderwertig halten wiirden.

Anthropologen lehren andere Menschen, wie die Irrtimer der
Ethnozentrik vermieden werden konnen, indem man eine Kultur
in Begriffen ihrer eigenen Vorstellungen tber Wirklichkeit zu
verstehen lernt. Westliche Schamanen konnen einen dhnlichen
Dienst hinsichtlich der Kognizentrik leisten. Die Lehre der An-
thropologen wird kultureller Relativismus genannt. Was westliche
Schamanen bis zu einem gewissen Grad erreichen sollten, ist £o-
gnitiver Relativismus. Wenn dann spiter ein empirisches Wissen
Uiber die Praxis des schamanischen Bewusstseinsraums zusam-
mengetragen ist, kann ihm entsprechende Achtung entgegenge-
bracht werden. Dann konnte die Zeit reif sein fiir eine vorurteils-
freie Analyse schamanischer Erfahrungen, wissenschaftlich
wiedergegeben in alltidglichen Begriffen.

Man konnte hier einwerfen, der Grund dafiir, dass wir Men-
schen den grofiten Teil unseres wachen Lebens im alltiglichen
Bewusstseinszustand verbringen, liege darin, dass natiirliche Aus-
lese es so beabsichtigt habe, weil dies die wirk/iche Wirklichkeit
sei, und dass andere Bewusstseinszustinde, ausgenommen der
Schlaf, Verirrungen seien, die unser Uberleben beeintrichtigen.
Mit anderen Worten kénnte man argumentieren: Wir nehmen
die Wirklichkeit so wahr, wie wir es tun, weil sie die beste Még-
lichkeit des Uberlebens bietet. Aber jiingste Fortschritte in der
Neurochemie zeigen, dass das menschliche Gehirn seine eigenen
bewusstseinsindernden Drogen besitzt, einschlief}lich Halluzino-
genen wie Dimethyltryptaminen.? In Begriffen natiirlicher Aus-
wahl scheint es unwahrscheinlich, dass sie vorhanden wiren,
wenn ihre Fihigkeit, den Bewusstseinszustand zu dndern, nicht
irgendeinen Vorteil fiirs Uberleben bedeuten wiirde. Damit

28



scheint die Natur selbst eine Entscheidung getroffen zu haben,
dass manchmal ein verinderter Bewusstseinszustand einem nor-
malen Bewusstsein tiberlegen ist.

Wir im Westen fangen erst an, den wichtigen Einfluss zu
ermessen, den der Bewusstseinszustand auf das haben kann, was
allzu oft voreilig als Fragen rein »physischer« Tauglichkeit angese-
hen wurde. Wenn in einem Notfall ein australischer Schamane
oder ein tibetischer Lama »Schnellreisen« anwendet — eine Trance
oder schamanische Technik, lange Strecken in grofler Geschwin-
digkeit zu laufen —, dann ist das eindeutig eine Uberlebenstechnik,
die gemifl Definition im alltiglichen Bewusstseinsraum nicht
moglich ist.

Ahnlich miissen wir heute zugeben, dass viele unserer gréfiten
Athleten in einen verinderten Bewusstseinszustand eintreten,
wenn sie ihre Hochstleistungen vollbringen. Alles in allem scheint
es unangemessen zu behaupten, dass nur ein einziger Bewusst-
seinszustand unter allen Umstinden Vorrang habe. Der Schama-
ne weif} seit Langem, dass solch eine Annahme nicht nur falsch
ist, sondern auch gefihrlich fiir Gesundheit und Wohlbefinden.
Der Schamane, der sowohl Tausenderlei gesammeltes Wissen als
auch seine eigenen Erfahrungen anwendet, weifl genau, wann ein
Wechsel des Bewusstseinszustandes angemessen und auch not-
wendig ist.

Im schamanischen Bewusstseinszustand erfihrt der Schamane
nicht nur, was im alltdglichen Bewusstseinszustand unméglich ist,
sondern tut auch anscheinend Unmégliches. Selbst wenn bewie-
sen werden sollte, dass alles, was der Schamane im schamanischen
Bewusstseinszustand erfihrt, nur in seinem Geist ist, wire jenes
Reich fiir ihn dadurch keinesfalls weniger wirklich. Tatsichlich
wiirde ein solcher Schluss bedeuten, dass die Erfahrungen und Ta-
ten des Schamanen im absoluten Sinn nich# unmoglich sind.

Die in diesem Buch beschriebenen Ubungen sind meine eige-
ne personliche Darstellung unter Hinzufiigung einiger der jahr-

29



tausendealten schamanischen Methoden, die ich aus erster Hand
von siid- und nordamerikanischen Indianern gelernt habe, er-
ginzt durch Angaben aus der ethnografischen Literatur, auch von
anderen Kontinenten. Ich habe diese Methoden so abgewandelt,
dass westliche Leser ohne Riicksicht auf ihre religiose oder philo-
sophische Einstellung diese Techniken im tiglichen Leben an-
wenden konnen. Diese Methoden kénnen von denjenigen mit
guter Gesundheit ebenso angewandt werden wie von »ent-gei-
stigten« oder sonst wie kranken Menschen. Vom Standpunkt des
Schamanismus ist die persénliche Kraft die Basis der Gesundheit
unter allen Lebensbedingungen.

Um ernsthaft Nutzen aus diesem Buch zu ziehen, sollten Sie
beachten, dass Sie die Ubungen oder Erfahrungen genau in der
Reihenfolge machen, wie sie dargestellt sind, und keine folgende
Ubung versuchen, bis Sie Erfolg bei der vorhergehenden gehabt
haben. Manchmal kann jemand alle diese Stufen in ein paar Ta-
gen erreichen; meistens aber dauert es Wochen oder Monate. Das
Wichtigste dabei ist nicht Geschwindigkeit, sondern stindige
personliche Praxis. Solange Sie diszipliniert bei der Erlernung der
Methoden vorgehen, befinden Sie sich auf dem Weg zum Scha-
manen. Und an welchem Punkt sind Sie ein Schamane? Dieser
Status kann Thnen nur von denjenigen bestitigt werden, denen
Sie hinsichtlich Lebenskraft und Heilung zu helfen versuchen.
Mit anderen Worten: Anerkannter Erfolg bei schamanischer Ar-
beit bestitigt, ob Sie tatsichlich ein Schamane geworden sind.

Sie werden in die Lage versetzt — und zwar vollkommen ohne
Anwendung von Drogen — herauszufinden, dass Sie Ihren Be-
wusstseinszustand auf klassischen schamanischen Wegen dndern
und in die nichtnormale Wirklichkeit des Schamanismus eintre-
ten konnen. Dort im schamanischen Bewusstseinszustand kon-
nen Sie ein Seher werden und personlich die berithmte schamani-
sche Reise antreten, um Wissen aus erster Hand {ber ein
verborgenes Universum zu erlangen. Sie konnen auch entdecken,

30



wie Sie hinsichtlich Heilung und Gesundheit Nutzen aus Thren
Reisen ziehen konnen, indem Sie alte Methoden anwenden, die
vollig neue Moglichkeiten erdffnen und dabei tGiber die westliche
Psychologie, Medizin und Spiritualitit weit hinausgehen. Zu-
sitzlich konnen Sie Methoden ohne Reisen lernen, durch welche
man seine eigene Lebenskraft bewahrt und stérkt.

Esistnichtungewohnlich, dass westliche Menschen schamani-
sche Ubungen beim ersten Mal mit etwas Furcht beginnen. Aber
in allen mir bekannten Fillen wurden diese Angste bald ersetzt
durch Gefiihle von Entdeckerfreude, positiver Erregung und
Selbstvertrauen. Es ist kein Zufall, dass der Ausdruck FEkstase
ganz allgemein sowohl fiir die schamanische »Trance« oder den
schamanischen Bewusstseinsraum als auch fiir den Zustand der
Verziickung oder leidenschaftlichen Lust verwandt wird. Die
schamanische Erfahrung ist eine positive, wie sich in Tausenden
von Jahren bewahrheitet hat und ich es immer wieder in meinen
Seminaren beobachten konnte, wo sich Teilnehmer aus allen Le-
bensschichten zusammenfinden.

Der schamanische Bewusstseinszustand ist sicherer — so kann
man sagen — als triumen. In einem Traum konnen Sie sich nicht
willkiirlich aus einer unerwiinschten Erfahrung oder einem Alb-
traum befreien. Im Gegensatz dazu geht man willentlich in den
schamanischen Bewusstseinszustand, und da es ein bewusster
Wachzustand ist, kann man jederzeit selbst hinaus wollen, zurtick
in den alltiglichen Bewusstseinszustand. Anders als bei einer psy-
chedelischen* Drogenerfahrung gibt es keine chemisch festge-
setzte Zeitspanne, die man in einem veridnderten Bewusstseinszu-
stand bleiben muss, und keine Méglichkeit, in einem »schlechten«
Trip eingeschlossen zu bleiben. Die einzigen mir bekannten be-
deutsamen Gefahren im Zusammenhang mit der Praxis des
Schamanismus sind sozialer oder politischer Art. Beispielsweise
war es offensichtlich gefihrlich, wihrend der Zeit der Inquisition
in Europa ein Schamane zu sein, und noch heute kann es bei den

31



