
Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit

Neue Folge



Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit

Begründet von
Werner Georg Kümmel †
in Zusammenarbeit mit

Christian Habicht, Otto Kaiser,
Otto Plöger † und Josef Schreiner †

Neue Folge herausgegeben von
Hermann Lichtenberger und Gerbern S. Oegema

Band 2 Lieferung 1

Gütersloher Verlagshaus



Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit
Neue Folge

Band 1

Weisheitliche, magische
und legendarische

Erzählungen
Christfried Böttrich

Geschichte Melchisedeks

2010

Gütersloher Verlagshaus



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage
Copyright  2010 by Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh,

in der Verlagsgruppe Random House GmbH, München

Dieses Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung außerhalb
der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und
strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die

Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Umschlaggestaltung: Init GmbH, Bielefeld
Gesamtherstellung: Memminger MedienCentrum AG, Memmingen

Printed in Germany
ISBN 978-3-579-05246-5

www.gtvh.de



Christfried Böttrich
Geschichte Melchisedeks





Inhalt

I. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1
1. Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1
2. Forschungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2
3. Primärüberlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

3.1 Textfassungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
3.1.1 Ps-Athanasius-Fassung (HistMelchAth) . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
3.1.2 Palaea-historica-Fassung (HistMelchPal) . . . . . . . . . . . . . . . . 8
3.1.3 Josua-Rotulus-Fassung (HistMelchRot) . . . . . . . . . . . . . . . . . 10
3.2 Verhältnisbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
3.3 Traditionskern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

4. Sekundärüberlieferungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
4.1 Syrisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
4.2 Koptisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
4.3 Äthiopisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
4.4 Arabisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
4.5 Armenisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
4.6 Georgisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
4.7 Slavisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
4.8 Rumänisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

5. Rezeptionsspuren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
5.1 Literarische Bezugnahmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
5.1.1 Asketik: Melchisedek unter Wüstenvätern und Starzen . . . . . . 29
5.1.2 Adamtradition: Sem und Melchisedek in der syrischen »Schatz-

höhle« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
5.1.3 Exegese: 2Hen 72,6 und die Melchisedek-Christus-Typologie . . 35
5.1.4 Liturgik:Eucharistische undhagiographische Vergegenwärtigung 37
5.1.5 Pilgertradition: Igumen Daniil und Johannes Phokas . . . . . . . . 41
5.1.6 Polemik: Streit um die Azyma zwischen Osten und Westen . . . 45
5.1.7 Poetik: Georgios Chumnos und seine Reimfassung der »Palaea

historica« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
5.2 Topographische Traditionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
5.3 Ikonographische Umsetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

6. Herkunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
6.1 Typik Melchisedeks . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52
6.1.1 Naziräer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
6.1.2 Wilder Mann . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
6.1.3 Asket . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
6.2 Charakter: jüdisch oder christlich? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

7. Entstehungsverhältnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
7.1 Benutzte Traditionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
7.2 Veranlassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
7.3 Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

VII



7.4 Autor und Adressaten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
7.5 Lokalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
7.6 Datierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

8. Formale Charakteristika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
8.1 Gliederung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
8.2 Gattung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

9. Bemerkungen zur Übersetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
10. Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

10.1 Editionen und Übersetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
10.2 Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

II. Übersetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
1. Ps-Athanasius-Fassung (HistMelchAth) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
2. Palaea-historica-Fassung (HistMelchPal) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105
3. Josua-Rotulus-Fassung (HistMelchRot) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

III. Anhänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
1. Sekundärüberlieferungen der HistMelch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121

1.1 Syrisches Fragment aus der Bibliotheca Vaticana . . . . . . . . . . . 121
1.2 Koptische Gebetstexte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
1.3 Äthiopische Gregorios-Anaphora . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
1.4 Arabische Pentateuch-Katene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
1.5 Armenisches Synaxarium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
1.6 Georgisches Apokryphon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
1.7 Slavischer Prolog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129
1.8 Rumänische liturgische Bearbeitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

2. Patristische Traditionen neben HistMelch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135
2.1 Georgios Monachos bzw. Hamartolos, Chronikon (nach 876) . 135
2.2 Suda-Lexikon (Ende 10. Jh.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
2.3 Exegetisch-chronographischer Artikel in slavischen Sammelbän-

den . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
3. Pilgerliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

3.1 Pilgerbericht des Igumen Daniil (1106/07) . . . . . . . . . . . . . . . 140
3.2 Pilgerbericht des Johannes Phokas (1177/85) . . . . . . . . . . . . . . 141

4. Gedicht des Georgios Chumnos (um 1500) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
5. Ikonographische Belege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145

5.1 Oktateuchhandschriften (11. Jh.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
5.2 Tolkovaja Paleja aus Pskov (1477) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
5.3 Handschriften zu Georgios Chumnos, Sinai und London

(16. Jh.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
6. Höhlenkirche des Heiligen Melchisedek auf dem Tabor . . . . . . . . . . 155

IV. Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
1. Namen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159
2. Stellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162

VIII



I. Einleitung

1. Einführung

Von der Gestalt Melchisedeks geht eine eigentümliche Faszination aus. Sie hat ihren
Ursprung im Dunkel der religiösen Vorgeschichte von Gen 14 – und spiegelt sich
wieder in den vielfältigen Deutungsversuchen der biblischen und nachbiblischen
Zeit.1 Vor allem die Rätselhaftigkeit der Person, die das Proprium des Priesterkönigs
von Salem ausmacht, hat die Beschäftigung mit der kurzen biblischen Episode bei
Juden und Christen inspiriert. Ob man Gen 14,18–20 / Ps 110,4 nun lediglich als
Abbreviaturen einer breiteren Tradition versteht oder ob man darin die Skizze eines
größeren Konzeptes erkennt: An den Leerstellen, die der Bibeltext aufweist, hat sich
jedenfalls eine beachtliche narrative und theologische Kreativität entzündet. Zwei
Grundmuster zeichnen sich dabei in der gesamten Auslegungsgeschichte deutlich
ab. Zum einen erscheint Melchisedek als ein Mensch, dessen verschwiegene Ge-
schichte es nun aufzuklären und zu schreiben gilt.2 Zum anderen bleibt das Rätsel
als solches bestehen und Melchisedek wird als eine jenseitige Gestalt der Thronwelt
Gottes zugeordnet.3 Hinzu kommt in jüngerer Zeit ein ganz neues Interesse an Mel-
chisedek, das ihn, den Kanaanäer, der Priester des höchsten Gottes ist und mit Abra-
ham liturgische Gemeinschaft pflegt, als Integrationsfigur bzw. als »Urgestalt der
Ökumene« in Anspruch nehmen möchte.4

Die »Geschichte Melchisedeks« (HistMelch) steht ganz im Banne dieser geheim-
nisvollen Figur. Sie will ihr Rätsel lösen, indem sie – auf einen volkstümlichen Ton
gestimmt – die Vorgeschichte jener Begegnung zwischen Abraham und Melchise-
dek erzählt. Im Kreis der sogenannten »Apokryphen und Pseudepigraphen des
Alten Testaments« ist die HistMelch bislang weithin unbekannt geblieben. Für Bi-
belwissenschaft und Judaistik lag der Text aufgrund seiner Überlieferungsbedin-
gungen außerhalb des Blickfeldes. In der Patristik aber mochte das Verdikt von
Jacques-Paul Migne nachwirken, der die HistMelch als ein »Ammenmärchen« in

1. Vgl. exemplarisch die Überblicke bei K.-H. Bernhardt / Th. Willi / H. Balz, Art. Melchi-
sedek I-III, TRE 22, 1992; M. C. Astour / G. J. Brooke / B. A. Pearson, Art. Melchizedek (per-
son / 11QMelch / NHC IX,1), ABD 4, 1992, 684–688.

2. Das betrifft vor allem: Die jüdische Identifikation Melchisedeks mit Sem sowie die viel-
fältige haggadische Überlieferung, die sekundäre Adamliteratur mit dem Bild Melchisedeks als
eines Priesters am Adamsgrab, die Tradition der christlichen Chronographie und ihre genealo-
gischen Überlegungen – und eben HistMelch.

3. Das betrifft vor allem 11QMelch, 2Hen 71–72, Hebr 7,3 und seine christliche Ausle-
gungsgeschichte, evtl. auch NHC IX/1 sowie die Spekulationen der häretischen »Melchisede-
kianer«. Nur am Rande ist in diesem Zusammenhang auch die Karriere Melchisedeks im Be-
reich von Esoterik und Magie zu notieren; eine Internetrecherche fördert hier in kurzer Zeit
eine Fülle obskurer Seiten zu Tage.

4. J. Daniélou, Das Geheimnis vom Kommen des Herrn, Frankfurt 1951, 55–72 (= Melchi-
sedech und der kosmische Bund); J. J. Petuchowski, Melchisedech – Urgestalt der Ökumene,
Freiburg / Basel / Wien 1979, 11–37; der Band enthält außer einem Nachwort von F. Mußner
(39–46) noch einen Anhang mit korrespondierenden Beiträgen von W. Zimmerli, E. Schille-
beeckx, R. Panikkar und W. Strolz.

1



die gelehrte Welt eingeführt hatte.5 Dass es jedoch gute Gründe gibt, diese Erzäh-
lung von Melchisedeks Herkunft, Bekehrung und seiner Qualifikation für den prie-
sterlichen Dienst den jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit zuzuord-
nen, soll mit der hier vorgelegten Übersetzung nachgewiesen und zur Diskussion
gestellt werden.

Bei aller Variantenvielfalt ihrer Überlieferungsgeschichte besitzt die HistMelch
im Kern ein festes Gerüst aus fünf Erzählelementen: 1. wird Melchisedek mit einer
Genealogie ausgestattet, die seine Herkunft und seine Familienverhältnisse klärt; 2.
gelangt Melchisedek dank eigener Beobachtung und kraft eigenen Nachdenkens zur
Erkenntnis des wahren Gottes; 3. gerät Melchisedek durch diese Abkehr vom Göt-
zendienst in Lebensgefahr und wird selbst mit dem Opfertod bedroht; 4. flieht er
nach dem göttlichen Strafgericht über sein Elternhaus auf den Berg Tabor, um dort
in der Einsamkeit Gott zu dienen; 5. erhält Abraham den Auftrag, Melchisedek aus
dieser Einsamkeit wieder herauszurufen, was in die Segenszene einmündet. Dane-
ben gibt es eine ganze Reihe variabler Erzählelemente: die Genealogie variiert in den
Generationen und Namen; der Götzendienst des Vaters wird unterschiedlich cha-
rakterisiert; das Losverfahren zur Bestimmung des Opfers folgt verschiedenen Re-
geln; Aufenthaltsdauer und Lebensweise auf dem Tabor werden im Detail abwei-
chend beschrieben; die Begegnung mit Abraham gestaltet sich je nach Fassung
unterschiedlich (etwa hinsichtlich einer gemeinsamen Mahlzeit, eines Opfers, des
Zehnten). Diese Variablen stehen für besondere theologische Akzente, lassen aber
die Grundstruktur der Erzählung unberührt. Alles in allem repräsentiert die Hist-
Melch innerhalb der Melchisedektradition einen eindeutig identifizierbaren, origi-
nellen Entwurf. In spätantik-byzantinischer Zeit war sie offensichtlich noch weit
verbreitet und populär. Erst in unserer Zeit bedarf es einer Wiederentdeckung dieser
merkwürdigen, theologisch ebenso interessanten wie eigenwilligen Geschichte.

2. Forschungsgeschichte

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit der HistMelch bleibt überschaubar, ob-
wohl der Text unter den Werken des Athanasius von Alexandrien stets sichtbar plat-
ziert war. Seine editio princeps erfolgte 1600 in Heidelberg (griechisch / lateinisch)
durch Hieronymus Commelinus,6 auf dessen Ausgabe alle folgenden Drucke basie-

5. Migne PG 28, 523–524. Migne hat mit dem Text auch das Vorwort von B. Montfaucons
Edition (Paris 1698, Bd. II, 238–241) übernommen und popularisiert: Dieser hatte die Hist
Melch als »Ammenmärchen«, »dummes Zeug« bzw. als eine »alberne Historie« bezeichnet, die
wohl »irgendein schwatzhafter Graeculus« gemacht habe. Vgl. auch E. Riggenbach, Melchise-
dek, der Priesterkönig von Salem, im Lichte der Geschichte und der Offenbarung, in: ders., Bi-
belglaube und Bibelforschung, Neukirchen 1909, 32–48, der die HistMelch eine »erbärmliche
Spielerei« und »Abirrung« der in »wenig geschmackvoller Weise« agierenden »christlichen
Volkslegende« bezeichnet.

6. Athanasii Archiepiscopi Alexandrini Opera quae reperiuntur omnia . . ., Heidelbergae,
ex Officina Commeliniana, 1600, Bd. II, 8–10.

2



ren.7 Johann Albrecht Fabricius nahm die HistMelch 1722 in seinen »Codex Pseud-
epigraphus Veteris Testamenti« auf.8 Mit Jacques-Paul Mignes Edition von 1887, die
seither Standard ist,9 kam die HistMelch dann endgültig in der gelehrten Welt an.
Dennoch hat sie in der Folgezeit nur wenig Beachtung gefunden.

Vereinzelt taucht die Erzählung auch nach Fabricius in verschiedenen Text-
sammlungen auf: Jacques-Paul Migne fügte sie seinem »Dictionnaire des Apocry-
phes« ein;10 Israel Lévi referierte sie im Kontext von judenchristlichen Legenden;11

Naphtali Nudnitzky paraphrasierte sie in einem Anhang zu seiner Studie über Gen
14;12 Sabine Baring-Gold nahm sie in einen Band mit Legenden über alttestamentli-
che Patriarchen und Propheten auf.13 All das geht indessen nicht über eine schlichte
Mitteilung des Inhaltes hinaus.

Größere Aufmerksamkeit schenkte man diesem merkwürdigen Text erst im Be-
reich dogmengeschichtlicher Fragestellungen. Die christologische Typologie des
Hebräerbriefes, die sich vor allem durch die häretischen »Melchisedekianer« des 4./
5. Jhs. herausgefordert sah,14 weckte ein besonderes Interesse für die Rolle Melchi-
sedeks in der frühen Väterliteratur, bei dem man zwangsläufig auch auf die Hist-
Melch stieß. In diesen Zusammenhang gehören die Aufsätze von Gustave Bardy15

7. Das sind: Paris 1627, M. Sonnius, Bd.II, 7–9; Köln 1686, L. Holstenius, Bd. II, 7–15; Pa-
ris 1698, B. Montfaucon, Bd.II, 238–241; Padova 1777, N. A. Giustiniani, Bd. II, 189–191; Pa-
ris 1887, J.-P. Migne, Bd. 28, 525–530.

8. J. A. Fabricius, Codex Pseudepigraphus Veteris Testamenti I, Hamburg 1722, 311–320.
9. J.-P. Migne, PG 28, Paris 1887, 525–530; Migne druckt den Text von Montfaucon nach.
10. J.-P. Migne, Dictionnaire des Apocryphes, ou Collection de tous les livres apocryphes

relatifs a l’Ancien et au Nouveau Testament, pour la plupart, traduits en Français, pour la pre-
mière fois, sur les textes originaux, enrichie de préfaces, dissertations critiques, notes histori-
ques, bibliographiques, géographiques et théologiques II, Paris 1858, Nachdr. Turnhout 1989,
Sp. 583–588 (Melchisédech).

11. I. Lévi, Légendes Judéo-Chrétiennes, REJ 8, 1884, 197–205 (197–199: I. La légende de
Melchisédec dans les œuvres de Saint Athanase); der Text basiert auf Migne und ist eine Mi-
schung aus Übersetzung und Referat. Lévi kommt das Verdienst zu, zum ersten Mal das Vor-
bild der frühjüdischen Abrahamsgeschichte für die HistMelch herausgestellt zu haben.

12. N. Nudnitzky, Melchisedek, der Priesterkönig von Salem, Dresden 1910, 55–66
(= Anhang: Die verschiedenen Auffassungen und Deutungen der Person Melchisedeks, spez.
62–66 zu HistMelch).

13. S. Baring-Gould, Legends of the Patriarchs and Prophets and Other Old Testament
Characters from Various Sources, New York 1872, Nachdr. Folcroft / PA 1974, 205–210
(= XXV. Melchizedek); die HistMelch wird nach dem lateinischen Text bei Fabricius (205–
207) referiert.

14. H. Stork, Die sogenannten Melchizedekianer mit Untersuchung ihrer Quellen auf Ge-
dankengehalt und dogmengeschichtliche Entwicklung, Leipzig 1928. Stork zeichnet die Linie
häretischer Spekulationen über Melchisedek vom 2. Jh. an sorgfältig nach, deren Höhepunkt
dann im 4./5. Jh. erreicht ist; als dogmatisches Programm einer klar umrissenen »Sekte« lassen
sich diese Auffassungen jedoch nicht erweisen. Auf die HistMelch geht Stork in diesem Zu-
sammenhang nicht ein.

15. G. Bardy, Melchisédech dans la tradition patristique, RB 35, 1926, 496–509; 36, 1927,
25–45. Bardy wertet die HistMelch als eine »kindische Geschichte« ab, die keines weiteren
Kommentars bedürfe, gesteht ihr aber immerhin Originalität zu (42); wichtig sind seine Beob-
achtungen zum patristischen Kontext der Erzählung.

3



und Marcel Simon16, die nun auch nach der Funktion der Geschichte fragten und
erstmals detailliertere Beobachtungen zu ihrer Struktur anstellten. In jüngster Zeit
haben noch einmal Theresia Heither und Christiane Reemts die HistMelch in den
Kontext der Väterexegese gestellt;17 Marcel Poorthuis legte ein differenziertes
Schema zur Entwicklung des Diskurses über Melchisedek bei Juden und Christen
vor, in den auch HistMelch eingeordnet ist.18

In der Exegese des Hebräerbriefes nahm man die HistMelch nur am Rande wahr.
Immerhin weckte die Auseinandersetzung mit Hebr 7,3 erneut das Interesse an der
jüdisch-christlichen Auslegungstradition von Gen 14,18–20 auf breiter Front. In
seine Aufarbeitung des Materials bezog Franz Josef Jérôme 1920 auch die Hist-
Melch mit ein.19 Gottfried Wuttke folgte 1927 seinem Beispiel.20 Beide Arbeiten be-
lassen es dann zwar weitgehend bei einer Paraphrase, haben aber das Verdienst, den
Text in den Kreis der jüdischen und christlichen Melchisedekrezeption eingeführt
zu haben.21

Einen neuen Aufschwung nahm die Beschäftigung mit der Gestalt Melchisedeks
durch die Textfunde von Qumran (11QMelch) und Nag Hammadi (NHC IX,1),
mit denen sich das Vergleichsmaterial deutlich erweiterte.22 Dennoch griff man in
dem Boom der daran anschließenden Forschungen nur sporadisch auf die Hist-
Melch zurück. Die umfassenden Studien zur Melchisedektradition, die nun auf ei-
ner neuen Materialbasis entstanden, widmeten ihr jedenfalls keine nennenswerte
Aufmerksamkeit.23 In den einschlägigen bibliographischen Übersichten wird sie

16. M. Simon, Melchisédech dans la polémique entre juifs et chrétiens et dans la légende,
RHPhR 17, 1937, 58–93, spez. 70–73; Nachdr. in ders., Recherches d’Histoire Judéo- Chré-
tienne, EtJ 6, Paris / La Haye 1962, 101–126, spez. 109–112. Simon analysiert die Struktur der
Erzählung und erkennt in dem Melchisedek der HistMelch den Typos des Naziräers; er ordnet
die Geschichte der sekundären Adamliteratur zu (s. unten) und versucht, HistMelch in die
christlich-jüdische Kontroverse um Melchisedek einzuordnen.

17. Th. Heither / Chr. Reemts, Biblische Gestalten bei den Kirchenvätern. Abraham,
Münster 2005, 66–72 (zu Gen 14,17–29), 71–72 (zu HistMelch); es bleibt in dieser Sammlung
bei einer Paraphrase des Textes.

18. M. Poorthuis, Enoch and Melchizedek in Judaism and Christianity: A Study in Inter-
mediaries, in: Saints and Role Models in Judaism and Christianity, hg. von M. Poorthuis und
J. Schwartz, Leiden / Boston 2004, 97–120. HistMelch wird hier nur am Rande und als »highly
enigmatic« (117) erwähnt; über die Zuordnung, die Poorthuis vornimmt, s. unten.

19. F. J. Jérôme, Das geschichtliche Melchisedech-Bild und seine Bedeutung im Hebräer-
briefe, Freiburg / i.Br. 1920, 19–21 (= Pseudo-Athanasius �Iστ�ρ�α ε�ς τ
ν Mελ
ισεδ�κ).

20. G. Wuttke, Melchisedech, der Priesterkönig von Salem. Eine Studie zur Geschichte der
Exegese, BZNW 5, Gießen 1927, 39–40 (= Die sogenannte narratio apocrypha des Athana-
sius).

21. Vgl. in diesem Zusammenhang auch H. Rusche, Die Gestalt des Melchisedek, MThZ
6, 1955, 230–252, die jedoch ihr kurzes Referat der HistMelch (250) irrtümlich mit Markus
Eremita in Verbindung bringt und vor allem auf die Melchisedekfigur der sekundären Adamli-
teratur (s. unten) bezieht.

22. Die Literatur zu beiden Texten ist inzwischen uferlos geworden. Zu 11QMelch vgl.
grundlegend die Edition in: DJD XXIII, Oxford 1998, 221–241; dazu J. Kobelski, Melchize-
dek and Melchireša‘, CBQ. MS 10, Washington 1981. Zu NHC IX/1 vgl. grundlegend B. A.
Pearson, NHC IX,1. Melchizedek, in: Nag Hammadi Codices IX and X, hg. von B. A. Pear-
son, NHS 15, Leiden 1981, 19–85.

23. Das betrifft z. B. M. Delcor, Melchizedek from Genesis to the Qumran Texts and the
Epistle to the Hebrews, JSJ 2, 1971, 115–136; F. L. Horton, The Melchizedek Tradition,

4



gelegentlich erwähnt.24 Die wichtigste Veröffentlichung stellte in diesem Zusam-
menhang ein Aufsatz David Flussers dar, der die »Palaea historica« nach ihren jüdi-
schen Traditionen befragte und dabei auch die HistMelch referierte.25

Den Versuch einer Neubewertung unternahm erst Stephen E. Robinson, der
1987 die einzige ausschließlich der HistMelch gewidmete Studie veröffentlichte.26

Seine Analyse stützte sich auf eigenständige Recherchen, förderte neue Quellen zu
Tage und lieferte erstmals eine Hypothese sowohl zur literarischen Struktur als auch
zum theologischen Gehalt der HistMelch. Grundsätzlich beurteilte er die Erzäh-
lung als eine christliche Komposition, die sich jüdischer Quellen bediene und aus
zwei eigenständigen Episoden zusammengewachsen sei. Die erste, die von Melchi-
sedeks Herkunft, Bekehrung und Flucht handelt, werte Melchisedek auf Kosten
Abrahams auf und sei gegen jüdische Opponenten gerichtet; ihr geschichtlicher
Kontext sei in der Debatte um den Hebr im 2./3. Jh. zu suchen. In der zweiten Epi-
sode aber, in der es um die Begegnung zwischen Abraham und Melchisedek geht,
werde genau entgegengesetzt Abraham auf Kosten Melchisedeks hervorgehoben,
was im Interesse der kirchlichen Domestizierung eines sich zunehmend verselb-
ständigenden asketischen Mönchtums im 4./5. Jh. geschehe. Zudem stünde die
Kombination beider Episoden im Zeichen einer Auseinandersetzung mit den häre-
tischen Melchisedekianern, denen man so die Menschlichkeit Melchisedeks habe
entgegenhalten können. Der Vorzug dieser scharfsinnigen Analyse besteht vor al-
lem darin, dass sie ein stringentes Modell für die Relation zwischen jüdischen und
christlichen Traditionen im Text vorlegt. Befriedigen kann sie jedoch nicht. Denn
weder die Trennung beider Teile noch ihre polemische Instrumentalisierung für
konkrete Konfliktsituationen lässt sich ausreichend begründen. Beide Teile sind er-
zählerisch zu eng miteinander verzahnt, um unabhängig voneinander verständlich
zu sein. Das Wachstum der Überlieferung macht sich nicht an der Abfolge zweier
Episoden, sondern an der christlichen Überformung einer jüdischen Grundschicht

SNTS. MS 30, Cambridge u. a. 1976; C. Gianotto, Melcisedek e la sua tipologia, SRivBib 12,
Brescia 1984; B. A. Pearson, Melchizedek in Early Judaism, Christianity, and Gnosticism, in:
Biblical Figures outside the Bible, hg. von M. E. Stone / Th. A. Bergren, Harrisburg 1998, 176–
202. J.L. Kugel, Traditions of the Bible. A Guide to the Bible As It Was at the Start of the Com-
mon Era, Cambridge / London 1998, 275–293 (Melchisedek), hat nur einen Halbsatz für die
HistMelch übrig (292).

24. Vgl. M. R. James, Apocrypha Anecdota 2, TaS V/1, Cambridge 1897, 156–157 (kurzer
Hinweis); ders., The Lost Apocrypha of the Old Testament. Their Titles and Fragments, TED
1/14, London / New York 1920, 17–18 (= Melchizedek); F. Stegmüller, Repertorium Biblicum
Medii Aevi. I: Initia Biblica, Apocrypha, Prologi, Madrid 1940, 47 (= Nr. 85,2–5: Liber Melchi-
sedech); F. Halkin, Bibliotheca Hagiographica Graeca III, Brüssel 1957, 48–49 (= Melchise-
dech rex Salem); H. M. von Erffa, Ikonologie der Genesis. Die christlichen Bildthemen aus
dem Alten Testament und ihre Quellen 2, München 1995, 65–71 (= Melchisedek-Legenden);
J.-C. Haelewyck, Clavis Apocryphorvm Veteris Testamenti, CChr o. Z., Turnhout 1998, 64–
65 (= 95. Historia de Melchisedech); A.-M. Denis, Introduction à la littérature religieuse Ju-
déo-Hellénistique. I: Pseudépigraphes de l’Ancient Testament, Turnhout 2000, 215–217 (= Hi-
stoire de Melchisédech).

25. D. Flusser, Palaea Historica. An Unknown Source of Biblical Legends, in: Studies in
Aggadah and Folk-Literature, hg. v. J. Heinemann und D. Noy, ScrHie 22, Jerusalem 1971, 48–
79.

26. S. E. Robinson, The apocryphal story of Melchizedek, JSJ 18, 1987, 26–39.

5



aus beiden Teilen bemerkbar. Dennoch haben die Beobachtungen Robinsons der
HistMelch neue Aufmerksamkeit verschafft und Impulse vermittelt, die für die wei-
tere Diskussion des Textes fruchtbar sind.

Eine neue Grundlage fand die wissenschaftliche Analyse der HistMelch mit der
erneuten kritischen Edition der bekannten Texte durch Jan Dochhorn von 2004.27

Sie bietet zugleich die bislang vollständigste bibliographische Erfassung der Über-
lieferung, erweitert das Spektrum der griechischen Handschriften, macht erneut die
koptische Überlieferung zugänglich und trägt zum Verständnis des Textes viele
wertvolle Einzelheiten bei. Das erklärte Vorhaben, diese »editiones praeliminares«
zu einer umfassenden Präsentation der gesamten Textüberlieferung auszubauen,
kann man nur als ein dringendes Desiderat der Forschung bezeichnen.

Mit der hier vorgelegten Übersetzung soll die HistMelch für eine breitere Wahr-
nehmung erschlossen werden. Mein Anliegen besteht vor allem darin, ihren theolo-
gischen Gehalt im Kontext der »Jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer
Zeit« neu zu bestimmen.28 Erst wenn die vielfältigen Vernetzungen des Textes mit
den jüdischen und christlichen Traditionen über Abraham und Melchisedek sicht-
bar werden, sind auch für die Interpretation der HistMelch neue Erkenntnisse zu
erwarten.

3. Primärüberlieferung

3.1 Textfassungen

Die HistMelch ist in drei grundlegend eigenständigen Fassungen überliefert, die in
keinem direkten Abhängigkeitsverhältnis zueinander stehen. Sie teilt diese Situation
mit anderen frühjüdischen Schriften wie JosAsen, TestAbr, 2Hen oder KlimJak.
Auch wenn die Ps-Athanasius-Fassung einem hypothetischen Archetyp noch am
nächsten zu stehen scheint, ist für eine angemessene Beurteilung des Textes stets die
Überlieferung in ihrer ganzen Breite zu berücksichtigen.

3.1.1 Ps-Athanasius-Fassung (HistMelchAth)

Größte Verbreitung hat jene Textfassung gefunden, die der Autorität des Athana-
sius, des Erzbischofs von Alexandrien (328–373), unterstellt ist. Diese Zuschrei-

27. J. Dochhorn, Die Historia de Melchisedech (Hist Melch). Einführung, editorischer
Vorbericht und Editiones praeliminares, Muséon 117, 2004, 7–48.

28. Vorarbeiten dazu sind: C. Böttrich, Melchisedek Naziraios. Beobachtungen zur apo-
kryphen »Geschichte Melchisedeks« (HistMelch), in: Mein Haus wird ein Bethaus für alle
Völker genannt werden ( Jes 56,7). Judentum seit der Zeit des Zweiten Tempels in Geschichte,
Literatur und Kult. FS Th. Willi, hg. von J. Männchen in Zusammenarbeit mit T. Reiprich,
Neukirchen-Vluyn 2007, 17–38; ders., Die »Geschichte Melchisedeks« in ihrer slavischen
Überlieferung, in: Old Testament Apocrypha in the Slavonic Tradition. Continuity and Diver-
sity, ed. by L. diTommaso and C. Böttrich with assistance of M. Swoboda, TSAJ, Tübingen
2009, 163–207.

6



bung erweist sich zweifelsfrei als sekundär, was bereits Migne vermerkt hat.29 Ihre
Motivation lässt sich indessen leicht erklären: Durch seine »Vita Antonii«, die am
Anfang des literarischen Genres asketischer Lebensbeschreibungen steht, galt Atha-
nasius als nächstliegende Autorität für einen Text, in dem Melchisedek als Einsiedler
dargestellt wird. Aus dem gleichen Grund ist Athanasius auch in anderen Fällen als
Pseudonym gewählt worden: Nicht nur die anonyme »Vita Pachomii« wird ge-
meinsam mit der »Vita Antonii« unter seinem Namen überliefert;30 auch die als
»Testament Abrahams«, »Testament Isaaks« und »Testament Jakobs« bekannten jü-
disch-christlichen Schriften sind gemeinsam als »Testamente der drei Patriarchen«
in ihren orientalischen Übersetzungen (koptisch, arabisch, äthiopisch) unter den
Namen des alexandrinischen Erzbischofs gestellt worden.31 Der Text der Hist-
Melch selbst bietet außer dem Bild des Eremiten und der sekundär angefügten Ty-
pologie der 318 Konzilsväter von Nicäa (325)32 keinen internen Hinweis auf Atha-
nasius. Dennoch blieb diese Zuschreibung in den meisten Übersetzungen bestehen
und sicherte dem Apokryphon gerade in der kirchenslavischen Literatur als
»Slovo / Λ�γ�ς / Wort« des alexandrinischen Erzbischofs einen unangefochtenen
Platz33 in verschiedenen kirchlich anerkannten Sammelbänden.34

Die Erzählung ist in dieser Fassung kontextlos überliefert. Nach variierenden
Überschriften setzt sie mit der Genealogie Melchisedeks ein und endet mit einer An-
spielung auf Gen 14,18–20. Den Schluss bildet eine Doxologie, nachdem die 318
Knechte Abrahams noch einmal auf die Konzilsväter von Nicäa bezogen worden
sind. Trotz aller Bearbeitungsspuren weist diese Fassung aufgrund ihrer einlinig
chronologischen Entwicklung ein hohes Maß an Geschlossenheit und Stringenz auf.

In den 30 gedruckten Ausgaben des Corpus Athanasianum seit 1482 findet sich
die HistMelch insgesamt 9mal vor, 7mal griechisch / lateinisch, 2mal nur latei-
nisch:35

29. Migne PG 28, 1857, 523–524 (Vorwort).
30. Vgl. beide Texte in der Übersetzung von H. Mertel, Bibliothek der Kirchenväter. Atha-

nasius II, Kempten 1917, 676–777 und 779–900.
31. M. R. James, The Testament of Abraham, Cambridge 1892, 133–134; G. MacRae, The

Coptic Testament of Abraham, in: Studies in the Testament of Abraham, hg. v. G. W. Nickels-
burg, SBL. SCS 6, 1976, 327–339, 328; M. Heide, Die Testamente Isaaks und Jakobs, Äthiopis-
tische Forschungen 56, Wiesbaden 2000, 15. Das gilt auch für die Fassung des TestAbr bei den
Fallaschas; vgl. W. Leslau, Falasha Anthology, YJS 6, New Haven 1951, 92.

32. Seit der Mitte des 4. Jhs. kommt die Deutung der 318 Knechte Abrahams als Typoi der
Konzilsväter von Nicäa auf. Athanasius hat diesen Bezug zwar nicht »erfunden«, jedoch mit
seiner Epistula ad Afros 2,1 maßgeblich zu dessen Propagierung beigetragen; vgl. weitere
Nachweise im Kommentar z. St.

33. Dass die HistMelch nie auf dem ständig vervollständigten und präzisierten slavischen
Apokryphenindex verzeichnet worden ist, verdankt sie allein dem Schutz ihres honorigen
Pseudonyms.

34. So z. B. im Prolog, in den Großen Lese-Menäen, in homiletischen Sammelbänden oder
in Sammelbänden, die asketische Texte enthalten; vgl. Böttrich, Geschichte Melchisedeks 178–
181.

35. Vgl. genauere bibliographische Nachweise bei: Athanasius von Alexandrien. Biblio-
graphie. Redigiert von Chr. Butterweck, ANRWAW 90, Opladen 1995, 29–44. 128; zur hand-
schriftlichen Vorgeschichte vgl. H.-G. Opitz, Untersuchungen zur Überlieferung der Schrif-
ten des Athanasius, AKG 23, Berlin / Leipzig 1935.

7



– griechisch / lateinische Drucke:
– Heidelberg 1600, H. Commelinus, Bd. II, 8
– Paris 1627, M. Sonnius, Bd. II, 7
– Köln 1686, L. Holstenius, Bd. II, 7
– Paris 1698, B. Montfaucon, Bd. II, 239

– Dieser Text ist abgedruckt bei: Johann Albrecht Fabricius, Codex Pseudepi-
graphus Veteris Testamenti I, Hamburg 1722, 311–320.

– Auch Mignes Edition von 1887 basiert auf der Ausgabe von Montfaucon.
– Padova 1777, N.A. Giustiniani, Bd. II, 189
– Paris 1887, J.-P. Migne, Bd. 28, 525
– Athen 1964, Bd.35, 161.

– Dieser Text basiert auf Mignes Edition.
– lateinische Drucke:

– Paris 1608, F. du Duc, 576
– Köln 1617, A. Hierat, 466.
Die einzige separate Edition ist 2004 von Jan Dochhorn vorgelegt worden, der

darin die HistMelchAth unter Prüfung der von Migne benutzten Vergleichshand-
schriften noch einmal einer kritischen Bearbeitung unterzogen hat.36

Der Bestand an Handschriften ist zweifellos größer, als das die Editionen des
Corpus Athanasianum erkennen lassen. Robinson verwies bereits 1987 auf weitere
griechische Texte,37 und Dochhorn hat 2004 das Spektrum noch einmal deutlich er-
weitert.38 Hier ist eine fortgesetzte Suche dringend erforderlich, auch wenn sich die
HistMelchAth in ihrer bislang vorliegenden Textgestalt zunächst als relativ stabil
darstellt.

3.1.2 Palaea-historica-Fassung (HistMelchPal)

Eine zweite, profilierte Fassung ist als fester Bestandteil der byzantinischen »Palaea
historica« (8./9. Jh.) überliefert worden. Ein Bezug auf Athanasius fehlt. Statt dessen
begegnet die Erzählung hier im Kontext der Abrahamsgeschichte, mit der sie am
Anfang und Ende des Textes verzahnt ist: Im Anschluss an Gen 13,14 (Trennung
zwischen Abraham und Lot) erhält Abraham zunächst den Auftrag, zum Tabor zu
ziehen und dort einen »Mann Gottes« zu rufen, was als Vorgriff auf den zweiten Teil
der HistMelch erscheint; dann erst setzt mit der knappen, dem sonstigen Stil der
»Palaea historica« entsprechenden Überschrift »Περ� τ�� Mελ
ισεδ�κ« die Erzäh-
lung ein,39 beginnend mit der Genealogie und endend mit dem Segen und der Gabe
des Zehnten. Am Schluss ist dem Text noch ein Gespräch angefügt, in dem Abraham
Melchisedek nach seiner Geschichte fragt; in diesem Gespräch erfolgt eine Rück-

36. Dochhorn, Historia 27–33.
37. Robinson, The apocryphal story 27, schreibt: ». . . a search of the major collections has

produced more than twenty Greek manuscripts of the Story of Melchizedek. Only four of
these mention Athanasius or Nicaea.« Nach freundlicher mail-Auskunft vom 19. 3. 2002 bezog
sich diese Recherche auf das Mikrofilmarchiv der Duke University.

38. Dochhorn, Historia 17–21, listet 29 Hss. des 11.–19. Jhs. auf.
39. Der Abschnitt über Abraham ist mit »Περ� τ�� �A�ρα�µ« überschrieben; in gleicher

Weise werden auch die anderen Abschnitte an den Figuren der Erzählung orientiert.

8



blende auf das, was bereits im ersten Teil erzählt worden war. Der folgende kurze
Abschnitt »Περ� τ��Xριστ��« trägt mit der Rückkehr Abrahams in sein Haus nach
der Begegnung mit Melchisedek einen weiteren Schluss der Erzählung nach.

Die »Palaea historica« ist eine Anthologie alttestamentlicher Erzähltexte von der
Schöpfungsgeschichte bis zu dem Propheten Daniel.40 Im wesentlichen sind es die
»highlights« der großen Erzählkränze, die hier in Gestalt von Paraphrasen zusam-
mengestellt sind, erweitert um eine ganze Reihe apokrypher Traditionen.41 Zusätz-
lich greift der Kompilator auch auf die Schriften des Josephus, des Gregor von Na-
zianz, Andreas von Kreta oder Theodoros Studites zurück. Letzterer liefert auch
den sichersten Anhaltspunkt für die Datierung des ganzen Werkes.

Bislang liegt die griechische »Palaea historica« nur in der kritischen Edition
durch Athanasius Vasil’ev von 1893 vor.42 Ihr Text basiert auf einem Wiener Kodex
aus dem 15. Jh., der mit drei weiteren Kodizes des 12.–16. Jhs. verglichen ist.43 Wei-
tere Hss. sind aus bibliographischen Verzeichnissen bekannt, jedoch noch nicht auf-
gearbeitet. Jan Dochhorn hat den Text Vasil’evs 2004 noch einmal in seine editiones
praeliminares aufgenommen.44

Ihre größte Wirksamkeit erlangte die »Palaea historica« im slavischen Kultur-
kreis, wo sie schon früh als »Paleja istoričeskaja« übersetzt worden ist. Die einzige
kritische Edition wurde 1881 von Andrej Nikolaevič Popov unternommen;45 zahl-
reiche weitere Hss. sind aus Katalogen und einzelnen Studien bekannt. Vor allem
aber hat das Modell der »Palaea historica« formbildend gewirkt und zur Entstehung
eines neuen Texttyps auf slavischem Boden beigetragen, der für gewöhnlich als
»Tolkovaja Paleja« (= Kommentierte Palaea) bezeichnet wird. Dieser Texttyp liegt
in drei Fassungen vor,46 die sich unter anderem in ihrem Bestand an apokryphen
Überlieferungen unterscheiden.47 Darin hat dann die HistMelchAth unabhängig
von der HistMelchPal noch einmal Aufnahme und Verbreitung gefunden.

40. Der Name ist abgeleitet von der griechischen Bezeichnung η� παλαι� διαθ�κη für das
Alte Testament (2Kor 3,14); die Lesestücke dienten der erbaulichen Lektüre in einer Zeit, in
der das Alte Testament selbst nicht ohne weiteres zugänglich war. Vgl. S. Franklin, Art. Palaia,
The Oxford Dictionary of Byzantium 3, 1991, 1557; Ch. Hannick, Art. Paleja, LMA 6, 1993,
1635–1636; C. Böttrich, Palaea / Paleja. Ein byzantinisch-slavischer Beitrag zu den europäi-
schen Historienbibeln, in: Fragmentarisches Wörterbuch. Beiträge zur biblischen Exegese und
christlichen Theologie. FS Horst Balz, Stuttgart 2007, 304–313.

41. Flusser, Palaea Historica, hat auf diese weithin unbeachteten Überlieferungen auf-
merksam gemacht.

42. A. Vasil’ev, Anecdota Graeco-Byzantina I. Sbornik Pamjatnikov Visantijskoj Litera-
tury, Moskau 1893, 13. Palaea historica, XLII-LVI (Einleitung), 188–292 (Text).

43. Basis: Wien, cod.theol. 247 (Lambec. 210), 16. Jh., fol. 34–84. Verglichen sind: Cod.
Otthoboniano 205, 15. Jh., fol. 175–255; Venedig, Biblioteca San Marco, cod. 501 class. II, 12.
oder 13. Jh., fol. 2–69; Venedig, Biblioteca San Marco, cod. 21 class. VII, 16. Jh.

44. Dochhorn, Historia 34–40.
45. A. N. Popov, Kniga Bytia Nebesi i Zemli (Paleja Istoričeskaja) s priloženiem Sokra-

ščennoj Palej Russkoj Redakcii, Moskau 1881; vgl. die Rez. von V. Jagić, Zur Apocryphen-Li-
teratur. Kniga bytia . . ., Archiv für Slavische Philologie 5, 1881, 676–680.

46. Böttrich, Palaea / Paleja 309–313.
47. A. de Santos Otero, Alttestamentliche Pseudepigrapha und die sogenannte »Tolkovaja

Paleja« [TP], in: Oecumenica et Patristica. FS Wilhelm Schneemelcher, hg. von D. Papandreou,
W. A. Bienert und K. Schäferdieck, Stuttgart / Berlin / Köln 1989, 107–122.

9



3.1.3 Josua-Rotulus-Fassung (HistMelchRot)

Erst in jüngerer Zeit ist eine dritte Fassung veröffentlicht worden, die einen gestraff-
ten, sichtbar bearbeiteten Text vorlegt. Sie steht auf dem Verso des berühmten Josua-
Rotulus (vat. pal. gr. 431), der in der byzantinischen Kunstgeschichte im Zusam-
menhang der illustrierten Oktateuch-Handschriften eine wichtige Rolle spielt.48

Seine Rückseite ist, ungeachtet des Wertes und der kostbaren Gestaltung auf dem
Recto, von verschiedenen Händen mit Exzerpten exegetischer und wirtschaftsge-
schichtlicher Art beschrieben.49 Während Text und Illustrationen auf dem Recto in
die Mitte des 10. Jhs. gehören, stammen die Exzerpte auf dem Verso aus der zweiten
Hälfte des 13. Jhs.

Eine Verfasserangabe existiert nicht und wäre aufgrund des Textcharakters auch
kaum zu erwarten. Die »parasitäre« Art dieser Kopie legt von vornherein nahe, dass
hier die Vorlage bei der Abschrift eher verkürzt als vollständig wiedergegeben
wurde. Der Text beginnt am Ende von Segment V (Zeile 98–104) und setzt sich dann
auf Segment VI (Zeile 105–121) fort, dessen untere Hälfte frei bleibt.50 Unmittelbar
voraus gehen Erotapokriseis und Scholien zu einzelnen neutestamentlichen Stellen.
Der Text der HistMelch selbst bietet das unbedingt notwendige Erzählgerüst, ver-
zichtet aber auf die meisten Details sowohl der HistMelchAth als auch der Hist-
MelchPal. Anklänge finden sich an beide Fassungen.51 Er setzt ein mit einer Beleh-
rung über Hebr 7,3: »Höre nun, warum . . .«; er endet mit einer an Num 8,24–26
entzündeten Reflexion über die zeitliche Befristung des levitischen Priesterdienstes
und den Ewigkeitscharakter von Melchisedeks Priestertum.

Der griechische Text ist, versehen mit einer deutschen Übersetzung, von Peter
Schreiner 1997 ediert worden.52 Jan Dochhorn hat ihn in seinen editiones praelimi-
nares nicht berücksichtigt, jedoch eine andere, ähnlich gestraffte Version aus einer
bislang unveröffentlichten Pariser Handschrift hinzugefügt.53 Sie verdient insofern

48. K. Weitzmann, The Joshua roll: A Work of the Macedonian Renaissance, Studies in
Manuscript Illumination 3, Princeton 1948; O. Mazal, Josua-Rolle. Vollständige Faksimile-
Ausgabe im Originalformat des Codex Vaticanus Palatinus Graecus der Biblioteca Apostolica
Vaticana, Graz 1984; J. Lowden, The Octateuchs. A Study in Byzantine Manuscript Illumina-
tion, University Park 1992, 105–119.

49. Diese Texte sind in den meisten Publikationen unberücksichtigt geblieben; das wissen-
schaftliche Interesse konzentrierte sich stets und vor allem auf die Illustrationen der Vorder-
seite.

50. Die Segmentierung der Rolle erfolgte 1902 aus konservatorischen Gründen. Der Raum
auf der Rückseite ist zum großen Teil noch ungenutzt (die Rolle hat eine Länge von 10,64m).
Die heute vorliegenden Segmente unter Plexiglas ergeben also kein ganz zutreffendes Bild der
ursprünglichen Verteilung der Exzerpte.

51. Näher bei HistMelchAth stehen: die Namen der Brüder in 5,1; das Ergebnis des Los-
verfahrens in 5,5; näher bei HistMelchPal stehen: das Prozedere des Losverfahrens in 5,1; der
nicht unmittelbar erfolgende Rückzug auf den Tabor in 7,1; die Nahrung Melchisedeks in 9,1.

52. P. Schreiner, Die Prachthandschrift als Gebrauchsgegenstand: theologische und wirt-
schaftsgeschichtliche Notizen auf dem Verso des Josua-Rotulus (Vat. Palat. gr. 431), AÖAW. PH
134, 1997–99, 43–62, spez. 48–50 (= III. Die apokryphe Melchisedekerzählung, grieschich /
deutsch).

53. Dochhorn, Historia 43–46.

10



Interesse, als sie zwar der HistMelchAth sichtbar nahe steht, jedoch die Zuschrei-
bung an Athanasius vermissen lässt.54

3.2 Verhältnisbestimmung

Keine der vorliegenden Textfassungen kann als Prototyp der HistMelch betrachtet
werden. Alle tragen deutliche Spuren einer redaktionellen Bearbeitung an sich, die
sich lediglich graduell unterscheiden.

Ausgangspunkt der Analyse sind demnach alle drei Textfassungen in ihrer vor-
liegenden Gestalt. Der Versuch, sekundäre Elemente zu bestimmen, darf dabei nicht
von dem Idealbild eines lupenreinen Archetypen ausgehen, da sich gerade in diesem
durch komplexe Überlieferungsbedingungen geprägten Literaturbereich jeder
formgeschichtliche Purismus verbietet. Dennoch kann man angesichts der Fülle bi-
blischer Erzählstoffe aus frühjüdisch-frühchristlicher Zeit voraussetzen, dass die
einfachere Struktur einen höheren Anspruch auf Ursprünglichkeit hat. Methodisch
bleibt unbestritten, dass jede Erzählung zunächst als eine in sich geschlossene und
gedanklich stringente Einheit konzipiert ist. Deutliche Widersprüche, gewaltsame
Erklärungsversuche oder auffällige Brüche sind eher auf eine sekundäre Instrumen-
talisierung als auf ursprüngliches Unvermögen zurückzuführen.

Die HistMelchRot bietet einen kurzen Text, der einer Reihe von Details, die aus
den beiden anderen Fassungen bekannt sind, entbehrt. Dass darin eine Urform der
Erzählung vorläge, ist jedoch unwahrscheinlich. Für die Intention dieser Fassung
erweist sich gerade die Vorgabe von Hebr 7,3 als maßgeblich: Sie rahmt den Text und
wird auch noch einmal auf dem Höhepunkt der Geschichte, unmittelbar nach dem
Gericht über die Stadt Salem, platziert. Jene Züge, die dazu in besonders auffälliger
Spannung stehen müssten, fehlen.55 Hier macht sich der Versuch einer Glättung von
Widersprüchen bemerkbar, ohne dass damit die Grundspannung selbst ausgeräumt
werden kann. Die Konstellation von zwei Brüdern, die für die Erzählung konstitu-
tiv ist, wird eingangs übergangen und erst im Zusammenhang des Losverfahrens
nachgeholt, was wiederum die Abhängigkeit von einem bereits vorgegebenen Er-
zählschema signalisiert.56 Die Erzählung bietet sodann eigenständige Varianten des
Losverfahrens sowie des Opferfestes.57 Die Genealogie am Anfang fällt aus; die Re-

54. Verschiedene Unstimmigkeiten weisen darauf hin, dass der Text sekundär gekürzt
worden ist. Ob er dennoch auf eine Fassung vor der Zuschreibung an Athanasius zurückgehen
könnte, wie Dochhorn vorsichtig erwägt, bleibt allerdings fraglich.

55. So die Genealogie am Anfang, die Erwähnung des zweiten Bruders (der erst nachträg-
lich und eher nebenbei eingeführt wird), die Ausmalung von Melchisedeks Verwilderung.
Kontraproduktiv ist allein die Erklärung der Beziehung zwischen Melchisedek und Abraham
im Bild einer Sohn-Vater-Beziehung.

56. Erst im Vorschlag des Vaters, »eines von unseren zwei Kindern« zu opfern, taucht der
zweite Sohn ganz unvermittelt auf. Das lässt sich nur als erzählerisches Missgeschick im Zuge
einer Verkürzung begreifen.

57. Beim Losverfahren wird hier wie in der HistMelchPal das Opfer bestimmt (Hist-
MelchAth: der Losgewinn berechtigt zur Wahl); allerdings ist es nun Melchisedeks Bruder
Melchi, den das Los trifft (HistMelchPal: das Los trifft Melchisedek, der sich durch Flucht ent-
zieht). Das Opferfest wird in der HistMelchRot detaillierter als Gelage mit Tanz und Musik
beschrieben, betrifft aber nur das Opfer des einen Sohnes.

11



ligion des Vaters bleibt unbestimmt; das Gebet Melchisedeks besteht nur hier aus
Dank und Fluch; der Gang zum Berg erfolgt erst nach dem Gottesgericht; die Zeit-
dauer der Einsamkeit wird nicht benannt; Gottes Gespräch mit Abraham ist auf den
Hinweis auf eine Offenbarung reduziert; die Begegnung der beiden Männer ent-
behrt aller notwendigen Details;58 eine Bewirtung der Männer Abrahams und ein
gemeinsames Opfer durch Abraham und Melchisedek finden nicht statt. Das alles
sind Züge, die der Erzählung in den beiden anderen Fassungen gerade ihr eigentüm-
liches Kolorit geben. Neu hinzugefügt werden weitere biblische Zitate oder Anspie-
lungen.59 Dass der Text der beiden anderen Fassungen das Ergebnis von Erweite-
rungen einer solchen Kurzfassung wäre, ist ganz unwahrscheinlich; besonders der
offene Widerspruch zu Hebr 7,3 stellt ja gerade die entscheidende Hypothek dar,
mit der sich die Überlieferung in allen ihren Fassungen abmühen musste und die
ohne Not kein Redaktor noch weiter vergrößert hätte. Insgesamt lässt sich die Hist-
MelchRot deshalb als komprimierte Kurzfassung einer ausführlicheren Erzählung
verstehen, deren Interesse vor allem darauf gerichtet ist, eine bessere Kompatibilität
mit Hebr 7,3 herzustellen.

Die beiden verbleibenden Fassungen stehen in keinem direkten Abhängigkeits-
verhältnis zueinander. Sowohl bei Ps-Athanasius als auch in der Palaea historica tra-
gen alle jene Details, die über das narrative Grundgerüst hinausgehen, eigenständi-
gen Charakter und lassen sich zumindest nicht eindeutig aus der jeweils anderen
Fassung ableiten. Davon unberührt bleiben jene Indizien, die auf eine sekundäre Be-
arbeitung hindeuten und die in der HistMelchPal zahlreicher sind als in der Hist-
MelchAth.

Das auffälligste Merkmal der HistMelchPal besteht darin, dass sie die Form einer
Rahmenerzählung aufweist. Den Rahmen bildet die Abrahamsgeschichte, in die der
Abschnitt »Über Melchisedek« (nicht ganz spannungsfrei) eingepasst ist. Er beginnt
im Schlussteil des Abschnittes »Über Abraham« nach der Trennung von Abraham
und Lot (Gen 13,14) und geht in den folgenden Abschnitt »Über Christus« über;
danach setzt sich die Abrahamsgeschichte noch in den Abschnitten »Über Abime-
lech«, »Über Ismael«, »Über die Gefangenschaft Lots«, »Über die heilige Trinität«,
»Die Erscheinung der heiligen Trinität«, »Über die Sodomer und Gomorrer«,
»Über die Flucht des Lot«, »Über Isaak und seine Beschneidung« und »Über das
Opfer Abrahams« fort. Die Begegnung zwischen Abraham und Melchisedek nach
Gen 14,18–20 ist folgerichtig in dem Abschnitt »Über Melchisedek« ausgelassen, da
sie wenig später in enger Anlehnung an den biblischen Wortlaut in dem Abschnitt
»Über die Gefangenschaft Lots« enthalten ist. Der Anfangsrahmen berichtet von
dem Auftrag Gottes an Abraham, zum Tabor zu gehen, was dann im zweiten Teil

58. Gerade hier geht eine solche Kürze deutlich zu Lasten der Verständlichkeit: Unmittel-
bar nach dem Hinweis auf den Offenbarungsauftrag Gottes an Abraham heißt es schon »und
indem er ihn ergriff . . .« – kein Ruf, keine Furcht, keine Beschwichtigung, keine Selbstvorstel-
lung, die das Ganze verständlich machen würden.

59. Hebr 7,3 wird 3mal selektiv zitiert; in den »stummen Götzen und sprachlosen Holzsta-
tuen« als Gegensatz zu »dem Gott, der alles geschaffen hat«, klingt Ps 115,2–7 an; die symboli-
sche Vater-Sohn-Beziehung zwischen Melchisedek und Abraham erinnert an 2Sam 7,14; aus Ps
110,4 ist die Zusage (»Du bist Priester . . .«) übernommen; am Schluss wird die Bestimmung zur
Dienstzeit der Leviten aus Num 8,24–26 eingespielt.

12



der Erzählung aufgenommen und noch einmal wiederholt wird. Der Schlussrahmen
blendet in Gestalt eines Interviews, das Abraham mit Melchisedek hinsichtlich sei-
ner Geschichte führt, wieder auf den Anfang der Erzählung zurück und schafft mit
der Gabe des Zehnten einen Übergang zu dem folgenden Abschnitt über die Mel-
chisedek-Christus-Typologie. Eine solche Rahmenerzählung repräsentiert jeden-
falls nicht die ursprüngliche Form,60 womit jedoch noch keine Aussage über die
Vorlage getroffen ist, auf die der Kompilator der Palaea historica zurückgegriffen
hat. Dass dabei die Anpassung an den Kontext der Palaea historica auch für interne
Eingriffe in den Text der Erzählung selbst verantwortlich zeichnet, wird an wenig-
stens vier Stellen deutlich: Die Namensänderung von Abram in Abraham, die in der
HistMelchAth gegen den Bibeltext gerade nicht durch Gott selbst, sondern durch
Melchisedek ausgesprochen wird, ist in der HistMelchPal schon im Eingangsrah-
men platziert und gemäß der biblischen Vorgabe wiederum Gott in den Mund ge-
legt;61 die Lokalisierung Salems in der Nähe des Tabors, die in der HistMelchAth als
ein sperriges Proprium erscheint, wird in der HistMelchPal durch die Zwischen-
schaltung des Ölberges aufgehoben;62 der Bezug auf Hebr 7,3, der in der Hist-
MelchAth spürbar gewaltsam noch am Schluss angeklebt wird, fungiert in der Hist-
MelchPal schon als Eröffnung der Genealogie, was zwar auch nicht glücklicher ist,
aber den Willen zum Ausgleich von vornherein anzeigt;63 die Einholung Abrahams
durch Melchisedek mit Brot und Wein fehlt, weil sie in dem späteren Abschnitt
»Über die Gefangenschaft Lots« verankert ist.64 Durcheinander geraten ist auch die
Logik von Melchisedeks Flucht: In der HistMelchAth beharrt der König gegenüber
Melchisedek lediglich auf seiner Forderung nach Opfertieren und eröffnet die Ab-
sicht, den Sohn zu opfern, dann allein gegenüber der Mutter; in der HistMelchPal
spricht der König die Drohung jedoch sofort und unmittelbar gegenüber Melchise-
dek aus, der dennoch die Opfertiere holen geht und erst dann flieht, als auch das
Losverfahren (von dem er zunächst nichts weiß) gegen ihn ausfällt. Verständlich ist

60. Der Kompilator der Palaea historica greift auch in vielen anderen nachweisbaren Fällen
auf vorliegende Überlieferungen zurück, die er seiner Konzeption einfügt und dabei umgestal-
tet.

61. Sie ist im Kontext vorgezogen und schon im Zusammenhang des Bundes Gottes mit
Abraham untergebracht; vgl. die Erklärung zur Stelle.

62. Für die Palaea historica steht die Identität zwischen Salem und Jerusalem fest aufgrund
der ausgeführten christologisch-eucharistischen Typologie am Schluss des späteren Abschnitts
»Über die Gefangenschaft Lots«.

63. Noch ein weiteres Mal ist dieser Bezug dann am Schluss des Abschnittes »Über die Ge-
fangenschaft Lots« in die Begegnungsszene nach Gen 14,18–20 eingefügt.

64. Interesse verdient noch die weitere Einbeziehung Melchisedeks in den Fortgang der
Abrahamsgeschichte: In dem Abschnitt »Über Abimelech« wird von Saras Vorschlag an Abra-
ham, Hagar zur Nebenfrau zu nehmen, berichtet; Abraham berät sich daraufhin zunächst mit
Melchisedek (Vasil’ev 211), der also in der Palaea historica auch weiterhin als Gesprächspartner
und Mentor Abrahams fungiert; im Abschnitt »Über Ismael« wird Abrahams Beschneidung
durch Melchisedek vollzogen, der daraufhin Abraham noch einmal segnet (Vasil’ev 212). Diese
Episoden, die ansonsten ohne jede Analogie sind, lassen sich nur als weitere Entfaltung oder
Fortschreibung der HistMelch im Rahmen ihres neuen Textzusammenhanges in der Palaea hi-
storica verstehen.

13



ein solches Verhalten nur nach den beiden anderen Fassungen, in denen die Dro-
hung nicht erklingt65 und das Los den Bruder trifft.

Die HistMelchAth lässt demgegenüber die meisten Kennzeichen eines ur-
sprünglichen Erzählzusammenhanges erkennen. Sie liegt als eine Einzelerzählung
vor, die einsträngig konzipiert ist und eine chronologisch nachvollziehbare Abfolge
der Ereignisse bietet. Eine Reihe von Brüchen und Spannungen treten so offen zu
Tage, dass die klare Unterscheidung zwischen redaktioneller Bearbeitung und vor-
gegebener Tradition zumindest an einigen Schlüsselpassagen möglich ist. Dennoch
nimmt auch diese Fassung auf eine ältere Vorlage Bezug. Ihr Anfang verweist mit
der Wendung »Zu jener Zeit . . . (ε� ν τfω̃ καιρfω̃ ε� κε�νfω)« auf ein Geschehen zurück,
das hier nicht mit berichtet wird – es sei denn, dass damit nur allgemein auf die Zeit
des im Titel genannten Melchisedek verwiesen werden soll.66 Den Schluss (14,1–3)
verdankt diese Fassung zweifellos ihrer Zuordnung zu Athanasius, auch wenn sein
Name ungenannt bleibt und diese Referenz allein über die Typologie der 318 Väter
von Nicäa erfolgt. Insofern hat hier der Kontext des Corpus Athanasianum sekun-
där auf den Text der HistMelch eingewirkt. Ob das auch Auswirkungen auf einzelne
Züge der Erzählung hatte, wird sich kaum sicher beurteilen lassen. Sehr wahrschein-
lich aber geht der Versuch, die ursprüngliche Erzählung mit Hebr 7,3 abzugleichen,
auf ein frühes Stadium ihrer Überlieferung zurück und scheint auch der HistMelch-
Ath schon vorgelegen zu haben. Dafür spricht die Beobachtung, dass die Geschichte
an ihrem Schluss in mehreren Schüben ergänzt und theologisch ausgewertet wird.
Zunächst endet die Erzählung nach dem Segen Melchisedeks über Abraham in 12,2.
Daran schließt sich in 12,3–7 ein erster Schluss an, der die christologische Typologie
gemäß Hebr 7,3 entwickelt. 13,1 nimmt noch einmal den Erzählfaden auf und bringt
ihn mit einem sehr freien Anklang an Gen 14,18–20 endgültig zum Abschluss. Dem
folgt in 13,2–4 ein zweiter Schluss, der nun auch die eucharistische Typologie hin-
zufügt. Ihm gesellt sich in 14,1–2 ein dritter Schluss hinzu, der den Bezug zu den 318
Konzilsvätern von Nicäa herstellt und darin von der Zuschreibung an Athanasius
veranlasst zu sein scheint. 14,3 bildet dann einen vierten und endgültigen Schluss in
Gestalt einer kurzen Doxologie.

Auch wenn die HistMelchAth nicht einfach am Anfang der Überlieferung steht,
kommt sie dem hypothetischen Archetyp doch am nächsten. Die anderen Fassun-
gen haben unabhängig, wenngleich mit weitreichenderen redaktionellen Änderun-
gen, auf diesen Archetyp zurückgegriffen. Dass dabei auch mündliche Überliefe-
rungen eine Rolle gespielt haben könnten, scheint weniger wahrscheinlich zu sein
als die Annahme eines relativ freien Umgangs der Tradenten mit einem legendari-
schen Text. Die unterschiedlichen Grade an sekundärer Bearbeitung rechtfertigen es
m.E., den Abstand zum Ausgangstext in der Reihenfolge HistMelchAth / Hist-
MelchPal / HistMelchRot abgebildet zu sehen. Das größte Gewicht kommt deshalb
der HistMelchAth zu, ohne dass die anderen beiden Fassungen ausgeblendet wer-

65. Die Drohung ist in HistMelchAth 4,6 konditioniert: »Geh! Führe herbei, was ich dir
gesagt habe, sonst wirst du dein Leben verlieren!«

66. Das wäre noch plausibler, wenn man von einem ursprünglich volltönenderen Titel aus-
gehen würde.

14



den dürfen. Die Annahme, dass auch sie ursprüngliche Elemente bewahrt haben, ist
an jeder einzelnen Aussage zu prüfen.

Der Archetyp der Überlieferung lässt sich aus den vorliegenden Fassungen nicht
einfach in Gestalt einer Textrekonstruktion herstellen. Möglich ist allenfalls eine
Annäherung: Das, was als narrativer Kern der Erzählung nach Abzug aller eindeutig
sekundären Zutaten übrig bleibt, kommt der ursprünglichen Gestalt der HistMelch
am nächsten. Diese Annäherung vollzieht sich vor allem auf der Ebene von Struktur,
Erzähllogik und theologischer Konzeption. Hinter dem Wortlaut aber steht immer
ein Fragezeichen, auch wenn die Überarbeitungen ihre Vorlage nicht flächende-
ckend verändert haben werden.

3.3 Traditionskern

Die Frage nach dem Traditionskern zielt auf eine kohärente, nachvollziehbare Er-
zählung. Ohne dabei klüger als der ursprüngliche Autor sein zu wollen, kann man
diesem doch grundsätzlich eine weitgehend widerspruchsfreie, stringente Ge-
schichte mit einer klaren Intention zutrauen.

Die HistMelch erzählt von der erstaunlichen Karriere eines kanaanäischen Kö-
nigssohnes zum Priester des höchsten Gottes. Sie liefert damit die Vorgeschichte zu
Gen 14,18–20. Nicht nur das Rätsel der Herkunft Melchisedeks, sondern auch das
seiner priesterlichen Qualifikation wird auf diese Weise gelöst.

Die entscheidenden Elemente eines solchen Traditionskernes sind demzufolge:
Genealogische Herkunft – Gotteserkenntnis – Bedrohung und Errettung – Bruch
mit dem bisherigen gottfernen Leben – Beginn eines neuen gottgeweihten Lebens –
befristete Vorbereitungsphase intensiver Gottesnähe in der Einsamkeit des Tabor –
Installation zum Priester durch Abraham aufgrund göttlicher Offenbarung – Ein-
holung Abrahams mit Brot und Wein sowie Segen (Haftpunkt bei Gen 14,18–20).

Von diesem Traditionskern sind in allen Fassungen verschiedene Elemente zu
unterscheiden, in denen sich unmissverständlich die Handschrift christlicher Re-
daktoren verrät. Das betrifft an erster Stelle den Versuch, die HistMelch als Erklä-
rung von Hebr 7,3 zu interpretieren, der von allen drei Fassungen in jeweils eigen-
ständiger Weise unternommen wird. In HistMelchAth finden sich darüber hinaus
noch die eucharistische Typologie (13,1–4) und der Bezug auf die 318 Knechte
Abrahams als Typoi der Konzilsväter von Nicäa (14,1–2). In HistMelchPal hat die
Einschaltung des Ölbergs als Zwischenstation auf dem Weg zum Tabor sicher nicht
nur erzähltechnische, sondern auch theologische Gründe (8,1–2; 11a); ferner wer-
den hier eine weitere Anspielung auf den »seligen Paulus« (11c) sowie im unmittel-
baren Anschluss ein Abschnitt »Über Christus« platziert. In HistMelchRot 12,4
kommt zusätzlich noch die Verklärung Christi in Verbindung mit Ps 110,4 ins Spiel.
Dass auch der Sprachgebrauch jener Passagen, die sich dem Traditionskern der Er-
zählung zuordnen lassen, stets dem Verdacht christlicher Überformung ausgesetzt
ist und mit entsprechender Vorsicht behandelt werden muss, versteht sich dabei von
selbst.

15


	PageCountStart 1
	Title Page

	Copyright Page

	Table of Contents

	Part 1

	Introduction

	Chapter 1

	Chapter 2

	Chapter 3

	Chapter 4

	Chapter 5

	Chapter 6

	Chapter 7

	Chapter 8

	Chapter 9

	Chapter 10

	Part 2

	Chapter 1

	Chapter 2

	Chapter 3

	Part 3

	Annotation

	Chapter 1

	Chapter 2

	Chapter 3

	Chapter 4

	Chapter 5

	Chapter 6

	Register

	Chapter 1

	Chapter 2


