Einleitung

Religionspadagogik

Religionspadagogik ist eine relativ junge Wissenschaft. Sie ist ein Kind der Aufkldrung
und der modernen Piddagogik. Mit der Theologie teilt sie das Plausibilitidtsproblem
des Gottesglaubens in der Gegenwart. Als Piadagogik ist sie Teil des Erziehungs- und
Bildungssystems der sidkularen Gesellschaft. Diese zweifache Herkunft schligt sich
auch in der Didaktik des Faches Religionsunterricht nieder. Sie bezieht sich sowohl
auf die Theologie als auch die Erziehungswissenschaft. Die Unterscheidung von Reli-
gionspadagogik und Religionsdidaktik erscheint vielleicht iiberraschend, aber sie hat
sich eingebiirgert und verweist auf unterschiedliche Reichweiten der Argumentation.
Religionsdidaktik bezieht sich auf konkrete Lehr-und Lernprozesse im Religionsun-
terricht und in der Katechese. Diese Prozesse brauchen eine Beschreibung ihrer Ziel-
setzung, Inhalte, Methoden und Medien. In der Religionspadagogik geht es dagegen
um die allgemeinen Voraussetzungen religioser Bildung und Erziehung, ihre Ge-
schichte, ihre konzeptionellen Entwiirfe und schlieflich die empirische Uberpriifung
der Voraussetzungen und Wirkungen religioser Bildung und Erziehung. Empirie ist
nie kontext- und zeitlos. Auffassungen der heutigen Religionspiadagogik stehen auf
den Schultern fritherer Entwiirfe. Die historische Religionspidagogik zeigt daher
nicht nur, wie es frither war, sondern auch wie die heutigen religionspidagogischen
Fragestellungen und Auffassungen entstanden sind, welche Fragen und Annahmen
religiosen Lernens aus fritheren Entwiirfen mitgenommen und welche aufgegeben
wurden.

Wissenschaft kann man historisch, systematisch oder empirisch betreiben. Der
Weg in die Religionspadagogik geht dementsprechend entweder tiber ihre Geschichte,
ihre Systematik oder ihre Empirie. Alle drei Zugénge werden in diesem Arbeitsbuch
aufgenommen. Skizzen zur Geschichte des Religionsbegriffs (in Kapitel 1), zur Ge-
schichte der religiosen Erziehung (in Kapitel 2), der Geschichte von Kindheit (in Ka-
pitel 3) und Jugend (in Kapitel 4) leiten jeweils systematische Bestimmungen des Reli-
gionsbegriffs (Kapitel 1), des Begriffs der religiosen Bildung und Erziehung
(Kapitel 2) und die Thematisierung der Gottesfrage und ihrer Voraussetzungen im
Kindes- (Kapitel 3) und Jugendalter (Kapitel 4) ein. Wo immer greifbar, werden zu
dieser Darstellung empirische Arbeiten herangezogen und referiert. Empirische Ar-
beiten prigen die Religionspadagogik mehr und mehr. Die Zeit der groflen Entwiirfe
ist eher kleinschrittigen Untersuchungen gewichen. Es geht ihnen weniger um Visio-
nen und das Bezeugen einer Wahrheit als um die Beobachtung dessen, was die Men-
schen machen und sagen.



Religionspadagogik 9

Gegenstand der Religionspadagogik ist im weitesten Sinn Religion und Lernen. Mit
Religion befassen sich die Theologie und die Religionswissenschaft, allerdings auf
unterschiedliche Weise. Wihrend sich die Religionswissenschaft mit Religion und
Religionen werturteilsfrei befasst, setzt sich Theologie mit dem Wahrheitsanspruch
des Glaubens auseinander, den eine Glaubensgemeinschaft tradiert und zur Annahme
im Glauben vorlegt. Theologie ist in diesem Sinne Glaubenswissenschaft. Es gibt
keine Theologie ohne Bezug zu einer Glaubensgemeinschaft. Theologische Konzepti-
onen der Religionspddagogik sind daher immer konfessionell verortet und darin von
Konzeptionen anderer Konfessionen, Religionen und Weltanschauungen unterscheid-
bar, auch wenn im Fortschritt der Okumene der Konfessionen und Religionen viele
Gemeinsamkeiten entdeckt wurden und in der pidagogischen Realisierung sich die
gleichen Fragen stellen. Eine an der Religionswissenschaft orientierte bekenntnisun-
abhingige Religionspadagogik verortet sich demgegeniiber eher in der Erziehungswis-
senschaft und hat wie die konfessionelle Religionspadagogik das Problem, dass eine
sich als sdkular verstehende Erziehungswissenschaft fiir Religion wenig zustindig
fithlt. Jedenfalls gibt es keine nennenswerten erziehungswissenschaftlichen Entwiirfe
zur Religionspiddagogik. Sie kommen aus der Theologie und verstehen sich als Theo-
rie religioser Erziehung und Bildung in christlicher (oder jiidischer oder islamischer
usw.) Verantwortung.

Religionspadagogik griindet nicht in einem bestimmten Religionsbegriff, aber sie hat
natiirlich mit Religion und Gottesglauben zu tun, deshalb sollte Religion als Thema der
Theologie, die in ihrer Geschichte Religion mal als Ausdruck von Gottesglauben be-
stimmt und mal religionskritisch verwirft, verstanden sein und von anderen Diskursen
tiber Religion und Religionen z. B. in den Sozialwissenschaften oder der Religionswis-
senschaft unterschieden werden konnen, bevor ein Begrift religioser Erziehung und Bil-
dung gesetzt wird. Gelebte Religion ist nicht nur kognitiv, sondern hat auch mit den
Traumen, Hoffnungen, Angsten und Bediirfnissen des Menschen zu tun, und sie ge-
winnt je nach Erfahrung, Erleben und Kontext im Leben eines Menschen und ganzer
Generationen oder Epochen mal mehr mal weniger an Bedeutung.

Wie Religion, Religiositit und Gottesglaube in ihrem Zuschnitt, so wechseln auch
die Auffassungen von Erziehung und Bildung und wandelt sich auch das Verstindnis
religioser Erziehung und Bildung unentwegt. Dennoch gibt es Konstanten. Das
Grundproblem jeder Piddagogik ist die schon von Schleiermacher in seinen Vorlesun-
gen zur Theorie der Erziehung (1826) formulierte Frage: »Was will denn eigentlich
die dltere Generation mit der jiingeren?« Dieser Frage muss sich auch die Religionspi-
dagogik stellen, wenn sie »mit« und nicht »von« der jingeren Generation etwas will.
Religion kann sie mit ihr nur anschauen, nicht von ihr verlangen. Dieses nichthierar-
chische Verhiltnis der Generationen fiihrt zu einem grundsitzlich nicht affirmativen
Verstiandnis zweckfreier religiéser Bildung. Sie dient weder der Befreiung von noch
der Unterwerfung unter Religion. Sie fithrt weder zum Bekenntnis eines Glaubens
noch zur Gottesverehrung noch davon weg. Thr Zweck ist die Klirung von Religion
und Gottesglauben im Horizont einer padagogischen Fragestellung, die Kontroversen
um Religion nicht 16st, aber anschaut und zu verstehen versucht. Religiose Bildung
und Erziehung setzt auf diese Weise die jiingere Generation in Stand, Religion zu
verstehen und an ihr begriindet teilzuhaben oder mit Griinden auch nicht.



10 Einleitung

Wie dieses Buch zu lesen ist

Das vorliegende Buch wendet sich vorab an Studierende der evangelischen und katho-
lischen Theologie und Religionspidagogik sowie Lehrerinnen und Lehrer. Es mochte
in einige wichtige Fragen und Problemstellungen der Religionspidagogik einfiihren,
die sie als - kiinftige — Lehrende im Erziehungs- und Bildungssystem kennen sollten.
Dazu gehort ein reflektiertes Verstindnis von Religion, Sakularitit, religiéser Bildung
und Erziehung und ihrer Didaktik. Das Verstindnis dieses Felds zeigt sich in den
Details der Religionspiddagogik des Kindes- und Jugendalters.

Ein Arbeitsbuch vertritt keine Sondermeinung, sondern versucht, den Mainstream
gegenwirtiger Lehrmeinungen wiederzugeben und Forschungsergebnisse nachvoll-
ziehbar darzustellen. Diesem Zweck sind die Form des >close readings, der genauen
Lektiire der Forschungsliteratur in einigen Passagen sowie die Kompetenzbeschrei-
bungen zu Beginn und die Hinweise zum Weiterlesen am Ende der einzelnen Kapitel
geschuldet. Der Idee der Reihe »Theologie elementar« entsprechend stehen am Ende
der Kapitel auch Anregungen fiir den Unterricht. In einem Buch iiber Lernen mag
das vielleicht {iberraschen. Sollen Kinder iiber das Lehren des Lernens nachdenken
und zu Lehrkriften ausgebildet werden und in die Elternschule gehen? Natiirlich
nicht. Wohl aber ist es Kindern und Jugendlichen als Bedeutungen schaffenden Wesen
moglich, sich diskursiv Religion (Kapitel 1), Gottesglauben (Kapitel 3 und 4) und reli-
gioser Erziehung (Kapitel 2) anzundhern und nach Bedeutungen zu suchen, die sie
selbst tiberzeugen. Die Kapitel sind so geschrieben, dass sie in sich verstdndlich sind.
Man kann also thematisch auswihlen und z. B. mit dem Kapitel »Gott im Leben von
Kindern« (Kapitel 3) beginnen und sich auf die Lektiire dieses Kapitels beschrinken,
um einen Uberblick zu diesem Thema zu bekommen. Das Buch steht in Nachbar-
schaft zum Buch »Gott und der Mensch« von Anita Miiller-Friese, das in der gleichen
Reihe Theologie elementar erschienen ist. Religionspadagogik baut immer auch auf
einer theologischen Anthropologie' auf, die in dem Buch von Anita Miiller-Friese
beschrieben ist. Auf dieses Buch wird an entsprechenden Stellen im Text verwiesen.

Aufbau des Buches

Inhaltlich ist »Gott und das Leben. Orientierungswissen Religionspadagogik« von der
Uberzeugung geleitet, dass die Gottesfrage im Religionsunterricht iiber die Beschifti-
gung mit Religion im Leben von Kindern und Jugendlichen auftaucht. Dazu bedarf
es einer guten theologischen Expertise auf Seiten der Lehrkraft. So beschiftigt sich
Kapitel 1 ausfiithrlich mit Religion als Thema der Theologie. Religion ist in theologi-
scher Perspektive ambivalent. In der Religionskritik wird sie bestritten. In der Sakula-
ritdt der Gegenwart feiert sie eine tiberraschende Wiederkehr, der die Theologie frei-
lich eher skeptisch gegeniibersteht. Das ist der Hintergrund, vor dem die
Religionspadagogik Religion, Religiositit und Gottesglauben im Leben von Menschen

1 Griimme, Menschen bilden.



Aufbau des Buches 11

zur Sprache bringt. Kapitel 2 beginnt mit der Problemfrage »Ist Religion lehrbar?«,
die sich wie ein roter Faden durch die Geschichte der Religionspadagogik hindurch-
zieht. Sie war nie ganz vergessen — darauf deuten die in rascher Folge sich ablosenden
Konzeptionen der Religionsdidaktik seit den 1960ger Jahren hin, was vielleicht auch
ein Zeichen von Verunsicherung ist, - und kehrt heute mit der Kompetenzorientie-
rung im Bildungssystem als unerledigte Frage zuriick. Die Frage des Kapitels 2 lautet
daher: Was will die Religionspadagogik und welche Didaktik lehrt welche Religion?
Kapitel 3 und 4 beschreiben im Horizont dieser Frage die Voraussetzungen religiosen
Lernens von Kindern und Jugendlichen. Dazu gehoren Einsichten in das Leben und
in die Lebenslagen von Kindern und Jugendlichen, in die Entstehung des Gottesglau-
bens bei Kindern und Jugendlichen sowie in die Bedeutung der Kontexte von Familie,
Institution (Kirche, Kita, Schule), Milieu und Geschlecht fiir religiose Lernprozesse.
Beide Kapitel schlieflen mit Ausziigen aus theologischen Gesprachen mit Kindern
und Jugendlichen. Sie zeigen, wie Kinder und Jugendliche von Gott sprechen.



1. Gott und Religion

Religionspadagogik entscheidet sich am Religionsbegriff. Es gibt einen substantiellen
und einen funktionalen Religionsbegriff. Hinzu kommen in der Religionspiddagogik
Ansitze zu einem diskursiven Religionsbegriff, der Religion als eine Praxis versteht,
die je nach Kontext und Erfahrungshintergrund der Lernenden individuelle Aushand-
lungsprozesse dariiber entwickelt, was unter Religion zu verstehen sei und Religion
bedeutet.! In der Religionswissenschaft plidiert Adrian Hermann ebenfalls fiir eine
diskursive Perspektive auf Religion, die Unterscheidungen von Religion nicht religi-
onstheoretisch einfach postuliert, sondern Religion in Differenz zu anderen Religio-
nen und systemtheoretisch in Differenz zu anderen Bereichen wie Wissenschaft, Poli-
tik, Kunst oder Ethik rekonstruiert, die alle nicht Religion sind.> Substantielle
Religionsbegriffe gehen dagegen von religiésen Inhalten und ihrem Wahrheits- und
Geltungsanspruch aus und versuchen zu erkldren, was das Wesen von Religion ist.
Funktionale Religionsbegriffe beziehen Religion auf ein bestimmtes Problem, fiir das
Religion zustandig sei, z. B. die Kontingenz menschlichen Lebens, der Sinn des Lebens
oder der gesellschaftliche Zusammenhalt. Substantielle Definitionen der Religion er-
klaren also, was Religion ist; funktionale Definitionen erkldren, was Religion leistet;
diskursive loten im Reden iiber Religion aus, wovon man spricht, wenn man von
Religion redet.® Die Religionspidagogik greift auf Studien mit funktionalen und dis-
kursiven Religionsbegriffen zuriick, um »das religiose Feld« (Bourdieu) beschreiben
zu konnen, in dem sie agiert. Die Bedingungen dieses Feldes dndern sich unentwegt.
Zugleich arbeitet die Religionspadagogik als theologische Disziplin auch mit einem
substantiellen Religionsbegriff. Dieser versteht Religion als Ausdruck des Glaubens
an Gott oder das Gottliche. Heute steht Religion unter den Bedingungen der Sdkulari-
tdt und einer sikularen Kultur, die Religion einerseits zur Privatsache erklart, anderer-
seits als Zivilreligion offentlich noch immer in Gebrauch nimmt. Religion wird also
immer wieder anders verstanden.
Im Folgenden geht es darum,

* die Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs theologiegeschichtlich zu erkla-
ren;

1 Schoberth, Diskursive Religionspddagogik; Streib/Gennerich, Jugend und Religion, 13-17.
Hermann, Unterscheidungen, 192.

3 Hermann, Unterscheidungen, 449, mit Verweis auf Foucault, Archiologie des Wissens, 72—
73.



1.1 Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs 13

* seine theologische Aneignung nach der Aufklirung zu analysieren und

* den zweifachen Einspruch gegen Religion einmal durch die Religionskritik des
19. Jahrhunderts

e und zum andern durch die Dialektische Theologie des 20. Jahrhunderts zu verste-
hen.

o Abschlieflend fragen wir nach der Gegenwart der Religion und des Gottesglaubens
in einer sékularen Kultur.

1.1 Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs

Die Etymologie des Wortes Religion, lateinisch: religio, ist unklar.* Moderne Etymolo-
gen neigen der Ableitung des Wortes Religion von lateinisch religare: »zuriickbinden,
an etwas befestigen« zu. »Religio bedeutet dann urspriinglich dasselbe wie obligatio,
ndmlich »>Verbindlichmachung, Verpflichtung«.«®> Im biblischen Glauben war Religion
stets mit einem Wahrheitsanspruch verbunden. Es wurde zwischen >wahrer« und »>fal-
scher« Religion und damit >wahrer« und >falscher« Gottesverehrung unterschieden.®
Von der Antike bis in die Zeit der Reformation werden Religion (religio) und Glaube
(fides) synonym gebraucht. Augustinus titelt seine Apologie (Verteidigung) des christ-
lichen Glaubens De vera religione (390 n. Chr.). Thomas von Aquin (1225-1274)
definiert: Religio est quae Deo debitum cultum affert. Duo igitur in religione consideran-
tur. Unum quidem quod religio affert [...] Aliud autem est id cui affertur, scilicet Deus.
(»Religion ist, was Gott die geschuldete Verehrung verschafft. Zweierlei wird also bei
der Religion bedacht: einmal das, was sie Gott darbringt [...], zum anderen aber,
wem es dargebracht wird, ndmlich Gott:« STh II-II 81,5c.). Noch knapper formuliert
Thomas von Aquin an gleicher Stelle: Religio proprie importat ordinem ad Deum
(»Religion ist im eigentlichen Sinn Hinordnung des Menschen auf Gott:« S.th. II-II
81,1c.). Bei Luther sind extra Christum omnes religiones |[...] idola (Jenseits von Chris-
tus sind alle religiones Gotzendienst. — WA 40 11, 110 f; vgl. WA 40 1, 514)”. Zwingli
stellt seine reformatorische Glaubenslehre unter dem Titel De vera et falsa religione
commentarius (1525) vor, Calvin unter dem Titel Institutio christianae religionis (Un-
terricht in der christlichen Religion. Letzte Fassung 1559). Immer geht es, wenn hier
von Religion gesprochen wird, um die richtige Gottesverehrung. Gott ist das Thema
der Religion. Diese Identitit von Religion und Gottesgauben tritt im neuzeitlichen
Religionsbegriff auseinander.

Der neuzeitliche Religionsbegriff entstand im Gefolge der Konfessionskriege des
17. Jahrhunderts. Der Konflikt der einander aggressiv bekimpfenden Glaubensrichtun-
gen war verheerend. Religion wird nun zu einem Begriff, der die verschiedenen Glau-
bensbekenntnisse toleriert, ohne ihren theologischen Wahrheits- und Absolutheitsan-

Vgl. zum Folgenden Weinrich, Religion, 12.
Colpe, Art. Religion, 239.

Assmann, Die Mosaische Unterscheidung
Zit. nach Weinrich, Religion, 12.

NN G



14 1. Gott und Religion

spruch entscheiden zu wollen. Alle sind Religion. Darin gibt es keinen Unterschied.
Der neuzeitliche Begriff der Religion verhilt sich der Wahrheitsfrage gegeniiber absti-
nent und weist den Wahrheitsanspruch eines Bekenntnisses der Privatsphire zu, wo
er entschieden werden mag. Er verhilt sich Glaubensfragen und Glaubensinhalten
gegeniiber neutral. Religion wird »zu einem formalen Begriff, unter dem sich sehr
unterschiedliche inhaltliche Konkretionen vorstellen lassen. Vom Begriff der Religion
als solchem geht keine Klarungsambition hinsichtlich ihrer Wahrheitsfihigkeit mehr
aus. Thre Angemessenheit wird allein am Mafistab ihrer Sozialvertriglichkeit bemes-
sen.«®

Die in der Wahrheitsfrage tolerante Religion steht im 17. Jahrhundert gegen den
unduldsamen Dogmatismus der Konfessionen. Auf diesen Religionsbegriff greifen die
Aufklarer und Theologen nach der Aufklirung, sofern sie die Aufkldrung rezipieren,
zuriick. Sie gebrauchen einen allgemeinen Religionsbegriff, der im Grunde fiir alle
Religionen zutrifft, und machen so die von der Philosophie nach der Aufklirung
bedringte christliche Theologie fiir einen allgemein bleibenden Diskurs wieder ge-
sprichsfihig. Das Pathos dieser Bemithung schwingt schon im Titel der Religions-
schrift von Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768-1834) mit: »Uber die Reli-
gion. Reden an die Gebildeten unter ihren Veridchtern« (1799). Schleiermacher
bestimmt darin Religion als »Sinn und Geschmack fiirs Unendliche«® und er wurde
mit dieser Bestimmung zum wohl einflussreichsten evangelischen Theologen des
19. Jahrhunderts, mit Wirkungen bis in die Religionspadagogik der Gegenwart hi-
nein.'°

Schleiermacher wendet sich in seiner Schrift »Uber die Religion« (1799) an seine -
der Untertitel sagt es schon - aufgekldrten und gebildeten Zeitgenossen, die, wie
er einrdumt, aus durchaus nachvollziehbaren Griinden mit Religion abgeschlossen

haben.

»Von alters her ist der Glaube nicht jedermanns Ding gewesen, von der Religion haben immer
nur Wenige etwas verstanden, [...] Jetzt besonders ist das Leben der gebildeten Menschen
fern von allem, was ihr auch nur dhnlich wire. Ich weif}, daf3 Thr eben so wenig in heiliger
Stille die Gottheit verehrt, als Thr die verlassenen Tempel besucht, daf} es in Euren geschmack-
vollen Wohnungen keine anderen Hausgotter gibt, als die Spriiche der Weisen und die Ge-
singe der Dichter, und dafl Menschheit und Vaterland, Kunst und Wissenschaft, denn ihr
glaubt dies alles ganz umfassen zu konnen, so vollig von Eurem Gemiite Besitz genommen
haben, daf} fiir das ewige und heilige Wesen, welches Euch jenseits der Welt liegt, nichts tibrig
bleibt, und Ihr keine Gefiihle habt fiir dasselbe und mit jhm. Es ist Euch gelungen, das
irdische Leben so reich und vielseitig zu machen, dafl Thr der Ewigkeit nicht mehr bediirfet,
und nachdem Thr Euch selbst ein Universum geschaffen habt, seid Ihr tiberhoben, an dasje-
nige zu denken, welches Euch schuf. Thr seid dariiber einig, ich weif3 es, daf$ nicht Neues und
nichts Triftiges mehr gesagt werden kann tiber diese Sache, die von Philosophen und Prophe-
ten, und diirfte ich nur nicht hinzusetzen, von Spéttern und Priestern, nach allen Seiten zur

8 Weinrich, Religion, 26.

9 Schleiermacher, Uber die Religion, 51. Eine Formulierung, die Schleiermacher 30 Jahre spa-
ter in seiner Glaubenslehre als »Gefiihl der schlechthinnigen Abhangigkeit« (Der christliche
Glaube [2. Auflage 1830/31]) wieder aufnimmt.

10 Vgl. Kap. 2



1.1 Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs 15

Geniige bearbeitet ist. Am wenigsten — das kann niemandem entgehen - seid Ihr geneigt,
von den letzteren dariiber etwas zu horen, welche sich Eures Vertrauens schon lingst unwiir-
dig gemacht haben, als solche, die nur in den verwitterten Ruinen des Heiligtums am liebsten
wohnen, und auch dort nicht leben konnen, ohne es noch mehr zu verunstalten und zu
verderben. Dies alles weif3 ich, und bin dennoch von einer innern und unwiderstehlichen
Notwendigkeit, die mich géttlich beherrscht, gedrungen, zu reden, und kann meine Einla-
dung, daf8 gerade Thr mich horen mégt, nicht zuriicknehmen.«'?

Diesen Zeitgenossen, fiir die er viel Verstindnis aufbringt und Empathie zeigt, legt
Schleiermacher ein Verstindnis von Religion vor, das ihre Schwierigkeiten mit Reli-
gion, wie er hofft, eigentlich ausrdaumen miisste. Religion, sagt Schleiermacher, ist
nicht das Festhalten an Glaubensinhalten und besteht im Kern nicht in der Verpflich-
tung auf eine Tradition und ihre Institution, sondern kommt aus der Anschauung
des - nicht niher bestimmten - Universums, welche die stirksten Gefiihle im Men-
schen hervorzubringen vermag. Und diese Gefiithle, mochte Schleiermacher zeigen,
rihren nicht von irgendwelchen Gegenstinden. Es muss etwas anderes sein, das den
Menschen angesichts seiner Selbstwahrnehmung im Universum gleichsam anspringt
und wie eine Macht berithrt und dem der Mensch in seinem Innern antwortet, indem
er aufnimmt und reflektiert, was ihn da beriihrt. So gestaltet der Mensch in seinem
Innern Religion. »Alles Anschauen gehet aus von einem Einfluf3 des Angeschaueten
auf den Anschauenden, von einem urspriinglichen und unabhingigen Handeln des
ersteren, welches dann von dem letzteren seiner Natur gemif3 aufgenommen, zusam-
mengefaflt und begriffen wird.«'?

Schleiermachers Definition der Religion als »Sinn und Geschmack fiirs Unendli-
che«!? ist, wie man sieht, einem allgemeinen Religionsbegriff verpflichtet, der sich von
Glaubenslehren und religiésen Traditionen abwendet und nur mit den Voraussetzungen
fiir Religion beschiftigt. Die auf diese Weise von der Natur des Menschen her bestimmte
Religion sichert der Theologie ihr Feld. Es ist klar abzugrenzen von dem der Ethik und
Philosophie. In Religion geht es weder um Ethik noch um Philosophie. »Thr Wesen ist
weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefiihl. Anschauen will sie das
Universum, in seinen eigenen Darstellungen und Handlungen will sie es andéchtig be-
lauschen, von seinen unmittelbaren Einfliissen will sie sich in kindlicher Passivitit ergrei-
fen und erfiillen lassen.«'* Ethik befasst sich mit Moral, Philosophie mit Metaphysik. Ge-
genstand der Religion ist das, was die Anschauung des — ndher nicht bestimmten -
Universums im Innern des Menschen weckt und hervorbringt. Religion findet der
Mensch auf diese Weise in sich selbst. Diese Disposition zu Religion teilt er mit allen
Menschen. Deshalb ist die »Menschheit« der Ort, an dem wir reichlich »Stoff fiir die
Religion« finden'. Gesprichsfahig und auf Augenhshe mit den anderen Wissenschaften
ist die Theologie, wenn sie sich auf ihr Feld der Religion beschrinkt. »So behauptet sie
ihr eigenes Gebiet und ihren eigenen Charakter dadurch, daf} sie aus dem der Spekula-

11 Schleiermacher, Uber die Religion, 18f.
12 Schleiermacher, Uber die Religion, 52.
13 Schleiermacher, Uber die Religion, 51.
14 Schleiermacher, Uber die Religion, 49.
15 Schleiermacher, Uber die Religion, 73.



16 1. Gott und Religion

tion sowohl als aus dem der Praxis ganzlich herausgeht, und indem sie sich neben beide
hinstellt, wird erst das gemeinschaftliche Feld vollkommen ausgefiillt und die menschli-
che Natur von dieser Seite vollendet.«'® »Praxis ist Kunst, Spekulation ist Wissenschaft,
Religion ist Sinn und Geschmack fiirs Unendliche.«'”

Wenn Religion so der Natur des Menschen entspricht, warum gedeiht sie dann nicht?
Schleiermacher macht dafiir eine Kultur des Verniinftigen und Praktischen verantwort-
lich, die schon das innere Leben eines Kindes nicht achte. Schleiermacher befasst sich in
seiner Religionsschrift deshalb auch mit Erziehung (vgl. dazu niher Kapitel 2). Es sind
»die verstindigen und praktischen Menschen, diese sind in dem jetzigen Zustande der
Welt das Gegengewicht gegen die Religion, und ihr groles Ubergewicht ist die Ursache,
warum sie eine so diirftige und unbedeutende Rolle spielt. Von der zarten Kindheit an
mifhandeln sie den Menschen und unterdriicken sein Streben nach dem Hoheren.«'®
Der religionssensible Erzieher belehrt nicht und iibt keinen Zwang aus. Ohne Erziehung
geht es nicht. Aber der religionssensible Erzieher zieht sich zuriick, sobald der Sinn fiir
Religion geweckt ist. »Jeder Mensch, wenige Auserwihlte ausgenommen, bedarf aller-
dings eines Mittlers, eines Anfiihrers, der seinen Sinn fiir Religion aus dem ersten
Schlummer wecke und ihm eine erste Richtung gebe, aber dies soll nur ein vorriiberge-
hender Zustand sein; mit eignen Augen soll dann jeder sehen und selbst einen Beitrag
zutage fordern zu den Schitzen der Religion, sonst verdient er keinen Platz in ihrem
Reich und erhélt auch keinen. Ihr habt recht, die diirftigen Nachbeter zu verachten, die
ihre Religion ganz von einem andern ableiten, oder an einer toten Schrift hingen, auf sie
schworen und aus ihr beweisen. Jede heilige Schrift ist nur ein Mausoleum, der Religion
ein Denkmal, daf ein grofler Geist da war, der nicht mehr da ist; denn wenn er noch
lebte und wirkte, wie wiirde er einen so grofien Wert auf den toten Buchstaben legen, der
nur ein schwacher Abdruck von ihm sein kann? Nicht der hat Religion, der an eine hei-
lige Schrift glaubt, sondern der, welcher keiner bedarf und wohl selbst eine machen
konnte.«'® Dementsprechend ist die Basis der Glaubenslehre, die Schleiermacher zuerst
1821/22 und in {iberarbeiteter zweiter Auflage 1830/31 publiziert, nicht die Dogmatik -
diesen Begriff vermeidet er — im Sinne einer Darstellung von Glaubensinhalten, sondern
die Religion, die im »frommen Selbstbewusstsein« sich bildet. Religion ist »frommes
Selbstbewusstsein«. Sie entsteht im Wissen des Menschen um sich selbst angesichts des
Grundes seines Daseins, den er nicht gemacht hat und der ihn tibersteigt und mit dem
»Gefiihl der schlechthinnigen Abhdngigkeit« von diesem Grund - religios >Gottc ge-
nannt - zuriick ldsst. »Das Gemeinsame aller noch so verschiedenen Auflerungen der
Frommigkeit, wodurch diese sich zugleich von allen andern Gefiihlen unterscheiden,
also das sich selbst gleiche Wesen der Frommigkeit, ist dieses, dafy wir unsrer selbst als
schlechthin abhingig, oder, was dasselbe sagen will, als in Beziehung mit Gott bewuf3t
sind«*°

16 Schleiermacher, Uber die Religion, 50.

17 Schleiermacher, Uber die Religion, 51.

18 Schleiermacher, Uber die Religion, 106.
19 Schleiermacher, Uber die Religion, 92f.
20 Schleiermacher, Der christliche Glaube, 9.





