
Einleitung

Religionspädagogik

Religionspädagogik ist eine relativ junge Wissenschaft. Sie ist ein Kind der Aufklärung

und der modernen Pädagogik. Mit der Theologie teilt sie das Plausibilitätsproblem

des Gottesglaubens in der Gegenwart. Als Pädagogik ist sie Teil des Erziehungs- und

Bildungssystems der säkularen Gesellschaft. Diese zweifache Herkunft schlägt sich

auch in der Didaktik des Faches Religionsunterricht nieder. Sie bezieht sich sowohl

auf die Theologie als auch die Erziehungswissenschaft. Die Unterscheidung von Reli-

gionspädagogik und Religionsdidaktik erscheint vielleicht überraschend, aber sie hat

sich eingebürgert und verweist auf unterschiedliche Reichweiten der Argumentation.

Religionsdidaktik bezieht sich auf konkrete Lehr-und Lernprozesse im Religionsun-

terricht und in der Katechese. Diese Prozesse brauchen eine Beschreibung ihrer Ziel-

setzung, Inhalte, Methoden und Medien. In der Religionspädagogik geht es dagegen

um die allgemeinen Voraussetzungen religiöser Bildung und Erziehung, ihre Ge-

schichte, ihre konzeptionellen Entwürfe und schließlich die empirische Überprüfung

der Voraussetzungen und Wirkungen religiöser Bildung und Erziehung. Empirie ist

nie kontext- und zeitlos. Auffassungen der heutigen Religionspädagogik stehen auf

den Schultern früherer Entwürfe. Die historische Religionspädagogik zeigt daher

nicht nur, wie es früher war, sondern auch wie die heutigen religionspädagogischen

Fragestellungen und Auffassungen entstanden sind, welche Fragen und Annahmen

religiösen Lernens aus früheren Entwürfen mitgenommen und welche aufgegeben

wurden.

Wissenschaft kann man historisch, systematisch oder empirisch betreiben. Der

Weg in die Religionspädagogik geht dementsprechend entweder über ihre Geschichte,

ihre Systematik oder ihre Empirie. Alle drei Zugänge werden in diesem Arbeitsbuch

aufgenommen. Skizzen zur Geschichte des Religionsbegriffs (in Kapitel 1), zur Ge-

schichte der religiösen Erziehung (in Kapitel 2), der Geschichte von Kindheit (in Ka-

pitel 3) und Jugend (in Kapitel 4) leiten jeweils systematische Bestimmungen des Reli-

gionsbegriffs (Kapitel 1), des Begriffs der religiösen Bildung und Erziehung

(Kapitel 2) und die Thematisierung der Gottesfrage und ihrer Voraussetzungen im

Kindes- (Kapitel 3) und Jugendalter (Kapitel 4) ein. Wo immer greifbar, werden zu

dieser Darstellung empirische Arbeiten herangezogen und referiert. Empirische Ar-

beiten prägen die Religionspädagogik mehr und mehr. Die Zeit der großen Entwürfe

ist eher kleinschrittigen Untersuchungen gewichen. Es geht ihnen weniger um Visio-

nen und das Bezeugen einer Wahrheit als um die Beobachtung dessen, was die Men-

schen machen und sagen.



Religionspädagogik 9

Gegenstand der Religionspädagogik ist im weitesten Sinn Religion und Lernen. Mit

Religion befassen sich die Theologie und die Religionswissenschaft, allerdings auf

unterschiedliche Weise. Während sich die Religionswissenschaft mit Religion und

Religionen werturteilsfrei befasst, setzt sich Theologie mit dem Wahrheitsanspruch

des Glaubens auseinander, den eine Glaubensgemeinschaft tradiert und zur Annahme

im Glauben vorlegt. Theologie ist in diesem Sinne Glaubenswissenschaft. Es gibt

keine Theologie ohne Bezug zu einer Glaubensgemeinschaft. Theologische Konzepti-

onen der Religionspädagogik sind daher immer konfessionell verortet und darin von

Konzeptionen anderer Konfessionen, Religionen und Weltanschauungen unterscheid-

bar, auch wenn im Fortschritt der Ökumene der Konfessionen und Religionen viele

Gemeinsamkeiten entdeckt wurden und in der pädagogischen Realisierung sich die

gleichen Fragen stellen. Eine an der Religionswissenschaft orientierte bekenntnisun-

abhängige Religionspädagogik verortet sich demgegenüber eher in der Erziehungswis-

senschaft und hat wie die konfessionelle Religionspädagogik das Problem, dass eine

sich als säkular verstehende Erziehungswissenschaft für Religion wenig zuständig

fühlt. Jedenfalls gibt es keine nennenswerten erziehungswissenschaftlichen Entwürfe

zur Religionspädagogik. Sie kommen aus der Theologie und verstehen sich als Theo-

rie religiöser Erziehung und Bildung in christlicher (oder jüdischer oder islamischer

usw.) Verantwortung.

Religionspädagogik gründet nicht in einem bestimmten Religionsbegriff, aber sie hat

natürlich mit Religion und Gottesglauben zu tun, deshalb sollte Religion als Thema der

Theologie, die in ihrer Geschichte Religion mal als Ausdruck von Gottesglauben be-

stimmt und mal religionskritisch verwirft, verstanden sein und von anderen Diskursen

über Religion und Religionen z. B. in den Sozialwissenschaften oder der Religionswis-

senschaft unterschieden werden können, bevor ein Begriff religiöser Erziehung und Bil-

dung gesetzt wird. Gelebte Religion ist nicht nur kognitiv, sondern hat auch mit den

Träumen, Hoffnungen, Ängsten und Bedürfnissen des Menschen zu tun, und sie ge-

winnt je nach Erfahrung, Erleben und Kontext im Leben eines Menschen und ganzer

Generationen oder Epochen mal mehr mal weniger an Bedeutung.

Wie Religion, Religiosität und Gottesglaube in ihrem Zuschnitt, so wechseln auch

die Auffassungen von Erziehung und Bildung und wandelt sich auch das Verständnis

religiöser Erziehung und Bildung unentwegt. Dennoch gibt es Konstanten. Das

Grundproblem jeder Pädagogik ist die schon von Schleiermacher in seinen Vorlesun-

gen zur Theorie der Erziehung (1826) formulierte Frage: »Was will denn eigentlich

die ältere Generation mit der jüngeren?« Dieser Frage muss sich auch die Religionspä-

dagogik stellen, wenn sie »mit« und nicht »von« der jüngeren Generation etwas will.

Religion kann sie mit ihr nur anschauen, nicht von ihr verlangen. Dieses nichthierar-

chische Verhältnis der Generationen führt zu einem grundsätzlich nicht affirmativen

Verständnis zweckfreier religiöser Bildung. Sie dient weder der Befreiung von noch

der Unterwerfung unter Religion. Sie führt weder zum Bekenntnis eines Glaubens

noch zur Gottesverehrung noch davon weg. Ihr Zweck ist die Klärung von Religion

und Gottesglauben im Horizont einer pädagogischen Fragestellung, die Kontroversen

um Religion nicht löst, aber anschaut und zu verstehen versucht. Religiöse Bildung

und Erziehung setzt auf diese Weise die jüngere Generation in Stand, Religion zu

verstehen und an ihr begründet teilzuhaben oder mit Gründen auch nicht.



10 Einleitung

Wie dieses Buch zu lesen ist

Das vorliegende Buch wendet sich vorab an Studierende der evangelischen und katho-

lischen Theologie und Religionspädagogik sowie Lehrerinnen und Lehrer. Es möchte

in einige wichtige Fragen und Problemstellungen der Religionspädagogik einführen,

die sie als – künftige – Lehrende im Erziehungs- und Bildungssystem kennen sollten.

Dazu gehört ein reflektiertes Verständnis von Religion, Säkularität, religiöser Bildung

und Erziehung und ihrer Didaktik. Das Verständnis dieses Felds zeigt sich in den

Details der Religionspädagogik des Kindes- und Jugendalters.

Ein Arbeitsbuch vertritt keine Sondermeinung, sondern versucht, den Mainstream

gegenwärtiger Lehrmeinungen wiederzugeben und Forschungsergebnisse nachvoll-

ziehbar darzustellen. Diesem Zweck sind die Form des ›close reading‹, der genauen

Lektüre der Forschungsliteratur in einigen Passagen sowie die Kompetenzbeschrei-

bungen zu Beginn und die Hinweise zum Weiterlesen am Ende der einzelnen Kapitel

geschuldet. Der Idee der Reihe »Theologie elementar« entsprechend stehen am Ende

der Kapitel auch Anregungen für den Unterricht. In einem Buch über Lernen mag

das vielleicht überraschen. Sollen Kinder über das Lehren des Lernens nachdenken

und zu Lehrkräften ausgebildet werden und in die Elternschule gehen? Natürlich

nicht. Wohl aber ist es Kindern und Jugendlichen als Bedeutungen schaffenden Wesen

möglich, sich diskursiv Religion (Kapitel 1), Gottesglauben (Kapitel 3 und 4) und reli-

giöser Erziehung (Kapitel 2) anzunähern und nach Bedeutungen zu suchen, die sie

selbst überzeugen. Die Kapitel sind so geschrieben, dass sie in sich verständlich sind.

Man kann also thematisch auswählen und z. B. mit dem Kapitel »Gott im Leben von

Kindern« (Kapitel 3) beginnen und sich auf die Lektüre dieses Kapitels beschränken,

um einen Überblick zu diesem Thema zu bekommen. Das Buch steht in Nachbar-

schaft zum Buch »Gott und der Mensch« von Anita Müller-Friese, das in der gleichen

Reihe Theologie elementar erschienen ist. Religionspädagogik baut immer auch auf

einer theologischen Anthropologie
1

auf, die in dem Buch von Anita Müller-Friese

beschrieben ist. Auf dieses Buch wird an entsprechenden Stellen im Text verwiesen.

Aufbau des Buches

Inhaltlich ist »Gott und das Leben. Orientierungswissen Religionspädagogik« von der

Überzeugung geleitet, dass die Gottesfrage im Religionsunterricht über die Beschäfti-

gung mit Religion im Leben von Kindern und Jugendlichen auftaucht. Dazu bedarf

es einer guten theologischen Expertise auf Seiten der Lehrkraft. So beschäftigt sich

Kapitel 1 ausführlich mit Religion als Thema der Theologie. Religion ist in theologi-

scher Perspektive ambivalent. In der Religionskritik wird sie bestritten. In der Säkula-

rität der Gegenwart feiert sie eine überraschende Wiederkehr, der die Theologie frei-

lich eher skeptisch gegenübersteht. Das ist der Hintergrund, vor dem die

Religionspädagogik Religion, Religiosität und Gottesglauben im Leben von Menschen

1 Grümme, Menschen bilden.



Aufbau des Buches 11

zur Sprache bringt. Kapitel 2 beginnt mit der Problemfrage »Ist Religion lehrbar?«,

die sich wie ein roter Faden durch die Geschichte der Religionspädagogik hindurch-

zieht. Sie war nie ganz vergessen – darauf deuten die in rascher Folge sich ablösenden

Konzeptionen der Religionsdidaktik seit den 1960ger Jahren hin, was vielleicht auch

ein Zeichen von Verunsicherung ist, – und kehrt heute mit der Kompetenzorientie-

rung im Bildungssystem als unerledigte Frage zurück. Die Frage des Kapitels 2 lautet

daher: Was will die Religionspädagogik und welche Didaktik lehrt welche Religion?

Kapitel 3 und 4 beschreiben im Horizont dieser Frage die Voraussetzungen religiösen

Lernens von Kindern und Jugendlichen. Dazu gehören Einsichten in das Leben und

in die Lebenslagen von Kindern und Jugendlichen, in die Entstehung des Gottesglau-

bens bei Kindern und Jugendlichen sowie in die Bedeutung der Kontexte von Familie,

Institution (Kirche, Kita, Schule), Milieu und Geschlecht für religiöse Lernprozesse.

Beide Kapitel schließen mit Auszügen aus theologischen Gesprächen mit Kindern

und Jugendlichen. Sie zeigen, wie Kinder und Jugendliche von Gott sprechen.



1. Gott und Religion

Religionspädagogik entscheidet sich am Religionsbegriff. Es gibt einen substantiellen

und einen funktionalen Religionsbegriff. Hinzu kommen in der Religionspädagogik

Ansätze zu einem diskursiven Religionsbegriff, der Religion als eine Praxis versteht,

die je nach Kontext und Erfahrungshintergrund der Lernenden individuelle Aushand-

lungsprozesse darüber entwickelt, was unter Religion zu verstehen sei und Religion

bedeutet.
1

In der Religionswissenschaft plädiert Adrian Hermann ebenfalls für eine

diskursive Perspektive auf Religion, die Unterscheidungen von Religion nicht religi-

onstheoretisch einfach postuliert, sondern Religion in Differenz zu anderen Religio-

nen und systemtheoretisch in Differenz zu anderen Bereichen wie Wissenschaft, Poli-

tik, Kunst oder Ethik rekonstruiert, die alle nicht Religion sind.
2

Substantielle

Religionsbegriffe gehen dagegen von religiösen Inhalten und ihrem Wahrheits- und

Geltungsanspruch aus und versuchen zu erklären, was das Wesen von Religion ist.

Funktionale Religionsbegriffe beziehen Religion auf ein bestimmtes Problem, für das

Religion zuständig sei, z. B. die Kontingenz menschlichen Lebens, der Sinn des Lebens

oder der gesellschaftliche Zusammenhalt. Substantielle Definitionen der Religion er-

klären also, was Religion ist; funktionale Definitionen erklären, was Religion leistet;

diskursive loten im Reden über Religion aus, wovon man spricht, wenn man von

Religion redet.
3

Die Religionspädagogik greift auf Studien mit funktionalen und dis-

kursiven Religionsbegriffen zurück, um »das religiöse Feld« (Bourdieu) beschreiben

zu können, in dem sie agiert. Die Bedingungen dieses Feldes ändern sich unentwegt.

Zugleich arbeitet die Religionspädagogik als theologische Disziplin auch mit einem

substantiellen Religionsbegriff. Dieser versteht Religion als Ausdruck des Glaubens

an Gott oder das Göttliche. Heute steht Religion unter den Bedingungen der Säkulari-

tät und einer säkularen Kultur, die Religion einerseits zur Privatsache erklärt, anderer-

seits als Zivilreligion öffentlich noch immer in Gebrauch nimmt. Religion wird also

immer wieder anders verstanden.

Im Folgenden geht es darum,

• die Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs theologiegeschichtlich zu erklä-

ren;

1 Schoberth, Diskursive Religionspädagogik; Streib/Gennerich, Jugend und Religion, 13–17.

2 Hermann, Unterscheidungen, 192.

3 Hermann, Unterscheidungen, 449, mit Verweis auf Foucault, Archäologie des Wissens, 72–

73.



1.1 Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs 13

• seine theologische Aneignung nach der Aufklärung zu analysieren und

• den zweifachen Einspruch gegen Religion einmal durch die Religionskritik des

19. Jahrhunderts

• und zum andern durch die Dialektische Theologie des 20. Jahrhunderts zu verste-

hen.

• Abschließend fragen wir nach der Gegenwart der Religion und des Gottesglaubens

in einer säkularen Kultur.

1.1 Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs

Die Etymologie des Wortes Religion, lateinisch: religio, ist unklar.
4

Moderne Etymolo-

gen neigen der Ableitung des Wortes Religion von lateinisch religare: »zurückbinden,

an etwas befestigen« zu. »Religio bedeutet dann ursprünglich dasselbe wie obligatio,

nämlich ›Verbindlichmachung, Verpflichtung‹.«
5

Im biblischen Glauben war Religion

stets mit einem Wahrheitsanspruch verbunden. Es wurde zwischen ›wahrer‹ und ›fal-

scher‹ Religion und damit ›wahrer‹ und ›falscher‹ Gottesverehrung unterschieden.
6

Von der Antike bis in die Zeit der Reformation werden Religion (religio) und Glaube

(fides) synonym gebraucht. Augustinus titelt seine Apologie (Verteidigung) des christ-

lichen Glaubens De vera religione (390 n. Chr.). Thomas von Aquin (1225–1274)

definiert: Religio est quae Deo debitum cultum affert. Duo igitur in religione consideran-

tur. Unum quidem quod religio affert […] Aliud autem est id cui affertur, scilicet Deus.

(»Religion ist, was Gott die geschuldete Verehrung verschafft. Zweierlei wird also bei

der Religion bedacht: einmal das, was sie Gott darbringt […], zum anderen aber,

wem es dargebracht wird, nämlich Gott:« STh II-II 81,5c.). Noch knapper formuliert

Thomas von Aquin an gleicher Stelle: Religio proprie importat ordinem ad Deum

(»Religion ist im eigentlichen Sinn Hinordnung des Menschen auf Gott:« S.th. II-II

81,1c.). Bei Luther sind extra Christum omnes religiones […] idola (Jenseits von Chris-

tus sind alle religiones Götzendienst. – WA 40 II, 110 f.; vgl.WA 40 I, 514)
7
. Zwingli

stellt seine reformatorische Glaubenslehre unter dem Titel De vera et falsa religione

commentarius (1525) vor, Calvin unter dem Titel Institutio christianae religionis (Un-

terricht in der christlichen Religion. Letzte Fassung 1559). Immer geht es, wenn hier

von Religion gesprochen wird, um die richtige Gottesverehrung. Gott ist das Thema

der Religion. Diese Identität von Religion und Gottesgauben tritt im neuzeitlichen

Religionsbegriff auseinander.

Der neuzeitliche Religionsbegriff entstand im Gefolge der Konfessionskriege des

17. Jahrhunderts. Der Konflikt der einander aggressiv bekämpfenden Glaubensrichtun-

gen war verheerend. Religion wird nun zu einem Begriff, der die verschiedenen Glau-

bensbekenntnisse toleriert, ohne ihren theologischen Wahrheits- und Absolutheitsan-

4 Vgl. zum Folgenden Weinrich, Religion, 12.

5 Colpe, Art. Religion, 239.

6 Assmann, Die Mosaische Unterscheidung

7 Zit. nach Weinrich, Religion, 12.



14 1. Gott und Religion

spruch entscheiden zu wollen. Alle sind Religion. Darin gibt es keinen Unterschied.

Der neuzeitliche Begriff der Religion verhält sich der Wahrheitsfrage gegenüber absti-

nent und weist den Wahrheitsanspruch eines Bekenntnisses der Privatsphäre zu, wo

er entschieden werden mag. Er verhält sich Glaubensfragen und Glaubensinhalten

gegenüber neutral. Religion wird »zu einem formalen Begriff, unter dem sich sehr

unterschiedliche inhaltliche Konkretionen vorstellen lassen. Vom Begriff der Religion

als solchem geht keine Klärungsambition hinsichtlich ihrer Wahrheitsfähigkeit mehr

aus. Ihre Angemessenheit wird allein am Maßstab ihrer Sozialverträglichkeit bemes-

sen.«
8

Die in der Wahrheitsfrage tolerante Religion steht im 17. Jahrhundert gegen den

unduldsamen Dogmatismus der Konfessionen. Auf diesen Religionsbegriff greifen die

Aufklärer und Theologen nach der Aufklärung, sofern sie die Aufklärung rezipieren,

zurück. Sie gebrauchen einen allgemeinen Religionsbegriff, der im Grunde für alle

Religionen zutrifft, und machen so die von der Philosophie nach der Aufklärung

bedrängte christliche Theologie für einen allgemein bleibenden Diskurs wieder ge-

sprächsfähig. Das Pathos dieser Bemühung schwingt schon im Titel der Religions-

schrift von Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768–1834) mit: »Über die Reli-

gion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern« (1799). Schleiermacher

bestimmt darin Religion als »Sinn und Geschmack fürs Unendliche«
9

und er wurde

mit dieser Bestimmung zum wohl einflussreichsten evangelischen Theologen des

19. Jahrhunderts, mit Wirkungen bis in die Religionspädagogik der Gegenwart hi-

nein.
10

Schleiermacher wendet sich in seiner Schrift »Über die Religion« (1799) an seine –

der Untertitel sagt es schon – aufgeklärten und gebildeten Zeitgenossen, die, wie

er einräumt, aus durchaus nachvollziehbaren Gründen mit Religion abgeschlossen

haben.

»Von alters her ist der Glaube nicht jedermanns Ding gewesen, von der Religion haben immer

nur Wenige etwas verstanden, […] Jetzt besonders ist das Leben der gebildeten Menschen

fern von allem, was ihr auch nur ähnlich wäre. Ich weiß, daß Ihr eben so wenig in heiliger

Stille die Gottheit verehrt, als Ihr die verlassenen Tempel besucht, daß es in Euren geschmack-

vollen Wohnungen keine anderen Hausgötter gibt, als die Sprüche der Weisen und die Ge-

sänge der Dichter, und daß Menschheit und Vaterland, Kunst und Wissenschaft, denn ihr

glaubt dies alles ganz umfassen zu können, so völlig von Eurem Gemüte Besitz genommen

haben, daß für das ewige und heilige Wesen, welches Euch jenseits der Welt liegt, nichts übrig

bleibt, und Ihr keine Gefühle habt für dasselbe und mit ihm. Es ist Euch gelungen, das

irdische Leben so reich und vielseitig zu machen, daß Ihr der Ewigkeit nicht mehr bedürfet,

und nachdem Ihr Euch selbst ein Universum geschaffen habt, seid Ihr überhoben, an dasje-

nige zu denken, welches Euch schuf. Ihr seid darüber einig, ich weiß es, daß nicht Neues und

nichts Triftiges mehr gesagt werden kann über diese Sache, die von Philosophen und Prophe-

ten, und dürfte ich nur nicht hinzusetzen, von Spöttern und Priestern, nach allen Seiten zur

8 Weinrich, Religion, 26.

9 Schleiermacher, Über die Religion, 51. Eine Formulierung, die Schleiermacher 30 Jahre spä-

ter in seiner Glaubenslehre als »Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit« (Der christliche

Glaube [2. Auflage 1830/31]) wieder aufnimmt.

10 Vgl. Kap. 2



1.1 Entstehung des neuzeitlichen Religionsbegriffs 15

Genüge bearbeitet ist. Am wenigsten – das kann niemandem entgehen – seid Ihr geneigt,

von den letzteren darüber etwas zu hören, welche sich Eures Vertrauens schon längst unwür-

dig gemacht haben, als solche, die nur in den verwitterten Ruinen des Heiligtums am liebsten

wohnen, und auch dort nicht leben können, ohne es noch mehr zu verunstalten und zu

verderben. Dies alles weiß ich, und bin dennoch von einer innern und unwiderstehlichen

Notwendigkeit, die mich göttlich beherrscht, gedrungen, zu reden, und kann meine Einla-

dung, daß gerade Ihr mich hören mögt, nicht zurücknehmen.«
11

Diesen Zeitgenossen, für die er viel Verständnis aufbringt und Empathie zeigt, legt

Schleiermacher ein Verständnis von Religion vor, das ihre Schwierigkeiten mit Reli-

gion, wie er hofft, eigentlich ausräumen müsste. Religion, sagt Schleiermacher, ist

nicht das Festhalten an Glaubensinhalten und besteht im Kern nicht in der Verpflich-

tung auf eine Tradition und ihre Institution, sondern kommt aus der Anschauung

des – nicht näher bestimmten – Universums, welche die stärksten Gefühle im Men-

schen hervorzubringen vermag. Und diese Gefühle, möchte Schleiermacher zeigen,

rühren nicht von irgendwelchen Gegenständen. Es muss etwas anderes sein, das den

Menschen angesichts seiner Selbstwahrnehmung im Universum gleichsam anspringt

und wie eine Macht berührt und dem der Mensch in seinem Innern antwortet, indem

er aufnimmt und reflektiert, was ihn da berührt. So gestaltet der Mensch in seinem

Innern Religion. »Alles Anschauen gehet aus von einem Einfluß des Angeschaueten

auf den Anschauenden, von einem ursprünglichen und unabhängigen Handeln des

ersteren, welches dann von dem letzteren seiner Natur gemäß aufgenommen, zusam-

mengefaßt und begriffen wird.«
12

Schleiermachers Definition der Religion als »Sinn und Geschmack fürs Unendli-

che«
13

ist, wie man sieht, einem allgemeinen Religionsbegriff verpflichtet, der sich von

Glaubenslehren und religiösen Traditionen abwendet und nur mit den Voraussetzungen

für Religion beschäftigt. Die auf diese Weise von der Natur des Menschen her bestimmte

Religion sichert der Theologie ihr Feld. Es ist klar abzugrenzen von dem der Ethik und

Philosophie. In Religion geht es weder um Ethik noch um Philosophie. »Ihr Wesen ist

weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefühl. Anschauen will sie das

Universum, in seinen eigenen Darstellungen und Handlungen will sie es andächtig be-

lauschen, von seinen unmittelbaren Einflüssen will sie sich in kindlicher Passivität ergrei-

fen und erfüllen lassen.«
14

Ethik befasst sich mit Moral, Philosophie mit Metaphysik. Ge-

genstand der Religion ist das, was die Anschauung des – näher nicht bestimmten –

Universums im Innern des Menschen weckt und hervorbringt. Religion findet der

Mensch auf diese Weise in sich selbst. Diese Disposition zu Religion teilt er mit allen

Menschen. Deshalb ist die »Menschheit« der Ort, an dem wir reichlich »Stoff für die

Religion« finden
15

. Gesprächsfähig und auf Augenhöhe mit den anderen Wissenschaften

ist die Theologie, wenn sie sich auf ihr Feld der Religion beschränkt. »So behauptet sie

ihr eigenes Gebiet und ihren eigenen Charakter dadurch, daß sie aus dem der Spekula-

11 Schleiermacher, Über die Religion, 18 f.

12 Schleiermacher, Über die Religion, 52.

13 Schleiermacher, Über die Religion, 51.

14 Schleiermacher, Über die Religion, 49.

15 Schleiermacher, Über die Religion, 73.



16 1. Gott und Religion

tion sowohl als aus dem der Praxis gänzlich herausgeht, und indem sie sich neben beide

hinstellt, wird erst das gemeinschaftliche Feld vollkommen ausgefüllt und die menschli-

che Natur von dieser Seite vollendet.«
16

»Praxis ist Kunst, Spekulation ist Wissenschaft,

Religion ist Sinn und Geschmack fürs Unendliche.«
17

Wenn Religion so der Natur des Menschen entspricht, warum gedeiht sie dann nicht?

Schleiermacher macht dafür eine Kultur des Vernünftigen und Praktischen verantwort-

lich, die schon das innere Leben eines Kindes nicht achte. Schleiermacher befasst sich in

seiner Religionsschrift deshalb auch mit Erziehung (vgl. dazu näher Kapitel 2). Es sind

»die verständigen und praktischen Menschen, diese sind in dem jetzigen Zustande der

Welt das Gegengewicht gegen die Religion, und ihr großes Übergewicht ist die Ursache,

warum sie eine so dürftige und unbedeutende Rolle spielt. Von der zarten Kindheit an

mißhandeln sie den Menschen und unterdrücken sein Streben nach dem Höheren.«
18

Der religionssensible Erzieher belehrt nicht und übt keinen Zwang aus. Ohne Erziehung

geht es nicht. Aber der religionssensible Erzieher zieht sich zurück, sobald der Sinn für

Religion geweckt ist. »Jeder Mensch, wenige Auserwählte ausgenommen, bedarf aller-

dings eines Mittlers, eines Anführers, der seinen Sinn für Religion aus dem ersten

Schlummer wecke und ihm eine erste Richtung gebe, aber dies soll nur ein vorrüberge-

hender Zustand sein; mit eignen Augen soll dann jeder sehen und selbst einen Beitrag

zutage fördern zu den Schätzen der Religion, sonst verdient er keinen Platz in ihrem

Reich und erhält auch keinen. Ihr habt recht, die dürftigen Nachbeter zu verachten, die

ihre Religion ganz von einem andern ableiten, oder an einer toten Schrift hängen, auf sie

schwören und aus ihr beweisen. Jede heilige Schrift ist nur ein Mausoleum, der Religion

ein Denkmal, daß ein großer Geist da war, der nicht mehr da ist; denn wenn er noch

lebte und wirkte, wie würde er einen so großen Wert auf den toten Buchstaben legen, der

nur ein schwacher Abdruck von ihm sein kann? Nicht der hat Religion, der an eine hei-

lige Schrift glaubt, sondern der, welcher keiner bedarf und wohl selbst eine machen

könnte.«
19

Dementsprechend ist die Basis der Glaubenslehre, die Schleiermacher zuerst

1821/22 und in überarbeiteter zweiter Auflage 1830/31 publiziert, nicht die Dogmatik –

diesen Begriff vermeidet er – im Sinne einer Darstellung von Glaubensinhalten, sondern

die Religion, die im »frommen Selbstbewusstsein« sich bildet. Religion ist »frommes

Selbstbewusstsein«. Sie entsteht im Wissen des Menschen um sich selbst angesichts des

Grundes seines Daseins, den er nicht gemacht hat und der ihn übersteigt und mit dem

›Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit‹ von diesem Grund – religiös ›Gott‹ ge-

nannt – zurück lässt. »Das Gemeinsame aller noch so verschiedenen Äußerungen der

Frömmigkeit, wodurch diese sich zugleich von allen andern Gefühlen unterscheiden,

also das sich selbst gleiche Wesen der Frömmigkeit, ist dieses, daß wir unsrer selbst als

schlechthin abhängig, oder, was dasselbe sagen will, als in Beziehung mit Gott bewußt

sind«
20

16 Schleiermacher, Über die Religion, 50.

17 Schleiermacher, Über die Religion, 51.

18 Schleiermacher, Über die Religion, 106.

19 Schleiermacher, Über die Religion, 92f.

20 Schleiermacher, Der christliche Glaube, 9.




