MANESSE BIBLIOTHEK






Ldo Zi

DAO DE JING

Chinesisch-deutsche Ausgabe
Neu ediert, aus dem Altchinesischen

iibersetzt und umfassend erliutert
von Michael Hammes

MANESSE VERLAG






Vorwort

Das DAO DE JING ist nicht nur eines der meist-
iibersetzten Werke der Weltliteratur, es ist auch
eines der ritselhaftesten und auslegungsbediirf-
tigsten. Entsprechend divergieren die einzelnen
Ubersetzungen ins Deutsche, die in den vergan-
genen eineinhalb Jahrhunderten geballt entstan-
den sind, in hohem Mafie voneinander. Es sind
nicht blof stilistische Variationen auf ein Thema,
sondern eigentlich inkommensurable Neuinter-
pretationen des Originals. Auch die vorliegende
Ubersetzung erhebt den Anspruch, eine singuli-
re inhaltliche Neuinterpretation des jahrtausen-
dealten Werks zu sein und es unserem heutigen
Verstindnis auf bisher noch nicht da gewesene
Art und Weise aufzuschliisseln.

So wie Friedrich Nietzsche verschiedene Ar-
ten der Geschichtsschreibung unterschied, kann
es verschiedene Ansitze zur Textiibertragung
geben. Grundlage der hier entstandenen Neu-
iibertragung des DAO DE JING ins Deutsche
ist die solide ErschlieBung des Urtextes in sei-
nem kulturellen Umfeld unter Heranzichung



aller verfiigbaren seritsen Deutungsansitze. Um
eine profunde deutsche Fassung anzufertigen,
bendtigt man intensive und extensive Kenntnis-
se der altchinesischen Sprache, die nicht einfach
so in Worterbiichern zu finden sind. Daneben
ist die Vertrautheit mit den geistigen und spi-
rituellen Schépfungen der chinesischen Kultur
von entscheidender Bedeutung. Das hermeneu-
tische Vorgehen wurde jedoch noch um einen
zusitzlichen Zugang erginzt. Zeichen und Vor-
stellungsbilder des DAO DE JING erschlieflen
sich in ihrer Fiille und Eigenart erst dem tiefen,
intuitiven Verstindnis der chinesischen Kultur
und der daoistischen Tradition, gewonnen durch
Versenkung in die alte chinesische Sprache,
durch meditative Ubungen, durch eigene Le-
benserfahrung und Lehren aus der therapeuti-
schen Praxis. Die Versenkung bezeichnet keinen
ausschlielichen oder ausschliefienden, sondern
einen erweiterten hermeneutischen Zugang.
Sich als DAO DE JING ausgebende Versionen,
die aus der reinen Versenkung entstanden sind,
kennt man zur Geniige - sie sollten in der be-
sagten bald wieder verschwinden. Gemeinsames
Ziel der philologischen, historischen, philoso-
phischen und intuitiven Anniherung an den Ut-
text war es, ein sowohl authentisches als auch



zeitgemifies Verstindnis fiir den zu bearbeiten-
den Stoff zu entwickeln.

Es ist unmdglich, einen esoterischen Text des
alten Chinas in vordergriindig «wértlicher» Dik-
tion zu iibersetzen. Mit dem «Esoterischen» ist
allerdings nicht etwa das Nebultse, Irrationale
gemeint, sondern der literarische Hintersinn,
der kategorisch auf etwas «Innerliches» ver-
weist, das nur Eingeweihten zuginglich ist be-
zichungsweise in seiner Tiefe nicht allein durch
lesendes Verstehen, sondern letztlich durch eige-
ne Erfahrung aus einer Praxis der Lebensfiih-
rung nachvollzogen werden kann. Die esoteri-
sche Schranke des DAO DE JING, vergleichbar
den Verschliisselungen anderer klassischer Texte
aus dem Reich der Mitte, prisentiert sich wie
die Koan-Sammlung des Mumonkan: Es ist eine
Schranke ohne Tor, ohne sichtbaren Einlass.

Dem DAO DE JING kann man nicht auf
den Grund dringen, wenn man nur iber eine
sinologische Expertise verfiigt. Noch weniger
gelingt das Unterfangen, solange die Verstri-
ckung in eigene und fremde kulturelle Kontexte
noch nicht aufgeldst ist. Den Hinweisen auf das
DAO in dem Lio Zi zugeschriebenen Text darf
man nicht mit dem Verstand, man muss ihnen
mit Verinnerlichung, Versenkung nachgehen.



Auch wenn der Text nicht mit Gesellschafts-
kritik spart und eine duflerst skeptische Haltung
zur Entwicklung der sogenannten Zivilisation
einnimmt, so bleiben die Aussagen im Kern ein
Leitfaden der Hygiene fiir Geist und Seele, der
inneren Alchimie. Somit bietet das DAO DE
JING auch ein Plidoyer fiir die Wiederentde-
ckung der Spiritualitit in einer zunehmend ent-
spiritualisierten, sikularisierten Welt.

Das Biichlein gehort in die Hand aufgeschlos-
sener Angehoriger der Heilberufe wie unter das
Kopfkissen geplagter Patienten, die mehr als den
Zauber von Pille, Skalpell und Spritze erfahren
wollen. Es kénnte zum Entgiftungsmittel fiir
Politiker und Biirger gereichen, die immer noch
glauben, dass Gewalt und Ausgrenzung Lsun-
gen bieten, oder die ihr Gliick von materiel-
lem Wohlstand, dinglichem Besitz und Macht
abhingig machen. Jahrtausende bevor Techno-
logie zum gesellschaftlichen Allheilmittel und
Rationalismus zur Ersatzreligion des sich auf-
geklirt wihnenden modernen Menschen wur-
de, formulierte das DAO DE JING eine radikale
Gegenposition.

Mehr noch, die Schrift dekonstruiert die ge-
schickt getarnten Manipulationen des Bewusst-
seins als Uberformungen aus der Hand des



Zeitgeists und der Macht verwaltenden Insti-
tutionen. Ja, man kénnte sogar behaupten, dass
diese Ausspriiche der alten Meister dem fast
unangefochten herrschenden wissenschaftlichen
Positivismus unserer Tage seine wohlgefillige
Maske herunterreifien.

Obwohl dieses weitverbreitete Werk also seit
jeher Sprengstoft fiir die etablierten Systeme der
Macht und der Deutungshoheit liefert, ist es
nicht indiziert, sondern schlummert harmlos auf
den entlegensten Biicherborden. Dass bislang
keine detonationsausldsenden Ziindungen statt-
gefunden haben, liegt einerseits an der erwihn-
ten esoterischen Kodierung, andererseits an der
grundlegenden Intention einer friedlichen in-
neren Wandlung und nicht einer gewaltsamen
dufleren Revolte.

Die hier vorgelegte Ubertragung des Urtextes
in die deutsche Sprache zielt auf dessen mog-
lichst anschauliche Entschliisselung ab, auf fri-
sche Inspiration, nicht zuletzt aber auch auf heil-
same Wirkungen. Der Leser moge versuchen,
die Worte nicht blof} zu verstehen, sondern mit-
hilfe ihres Sinns sein Inneres von Ballast zu be-
freien. So kann er den in ihm schlummernden
Einklang mit dem DAO zum Leben erwecken.






Einleitung

Die Ubertragung des Ursprungstexts, seine Er-
liuterung in den Kommentaren des Ubertragen-
den und die angefiigten Ubungsbeispiele fiir die
Praxis sollen davor bewahren, den Entwurf des
DAO DE JING als Utopie abzutun.

Den Sinnspriichen des DAO DE JING gelingt
es, sich abstrakter philosophischer Theorien zu
enthalten und die Fragen des Lebens in Bezug
auf den Menschen mit sich allein und den Men-
schen in der Gesellschaft mit Bildern aus der
Alltagswelt zu illustrieren. Der Text erbliiht aus
der souverinen Beherrschung der klassischen
Figuren der Rhetorik: der Metapher und der
Allegorie. Die Eréffnungen des DAO DE JING
haben allerdings nichts mit schnéder Uberre-
dungskunst gemein, sondern sind eine aufklire-
rische Finfithrung in die Praxis der Selbstkulti-
vierung und die Gewinnung weiser Einsicht in
die innere und duflere Welt.

Die Grundiiberzeugung, dass in allen Berei-
chen dieselben Prinzipien wirken, in der Regie-
rung des Staates, in Ackerbau und Viehzucht, in

1



der Gemeinschaft, in der Familie und in der in-
neren Welt der Gedanken, Gefiihle und Wahr-
nehmungen wie auch in der Selbstregulation
des Organismus, wird bereits von der univer-
sellen Bedeutungsfunktion chinesischer Worter
reprisentiert.

Staatliches und medizinisches Behandeln,
aber auch die erzicherische Behandlung durch
Bestrafung oder Erteilen einer Lektion, werden
in der chinesischen Sprache durch dasselbe Zei-
chen ausgedriickt (zhi 7). Es kann verstanden
werden als die Befihigung, Strome zu lenken,
die groflen Strome des Wassers in der Welk,
denen alle Lebewesen ihre Existenz verdanken,
ebenso wie die feinen Stréme der Lebenskraft
qi 4. im menschlichen Organismus, durch die
der Leib am Leben und in Gesundheit erhalten
wird. Daraus wird verstindlich, dass sich der
vorliegende Text sowohl mit der Beherrschung
des Makrokosmos Welt als auch mit der des
Mikrokosmos Mensch beschiftigt. Das Reich zu
regieren, ziigelloses Verhalten zu disziplinieren
und den menschlichen Leib zu heilen, alles folgt
identischen Prinzipien.

Nicht nur die Schaffung von Abhilfe im Fal-
le der Unordnung, auch deren Entstechung in
der Aufen- und der Innenwelt sind auf gleiche

12



Mechanismen zuriickzufiithren. Politik, Erzie-
hung und Medizin bringen die Menschen aus
dem Gleichgewicht, wenn mit dem Schiiren von
Angsten, falschen Versprechungen und mangel-
hafter Aufklirung den urspriinglichen Bezie-
hungen zuwidergehandelt wird.

Dass der Einzelne und die Gesellschaft unaus-
geglichen sind, zeigt sich nicht nur in offensicht-
lichen Entgleisungen wie Krieg und Gewalt.
Dort, wo Vorbildfunktionen wahrgenommen
werden sollten, herrschen nun Geltungsdrang,
grenzenlose Gier, Erfolgssucht, Skrupellosigkeit,
Neid und fehlendes Verantwortungsbewusst-
sein. Im modernen Spitzensport, auf den Fiih-
rungsebenen von Groflkonzernen wie auch im
Bankenwesen zeigt sich ein pervertierter Geist
der Gewinnmaximierung und der bedingungs-
losen Konkurrenz. Der Politik fehlt der Mut
zur Ehrlichkeit, zu allgegenwirtig ist die Praxis
der Heuchelei.

Analog dazu hat sich ein pervertiertes Ver-
stindnis von Gesundheit entwickelt: Der heu-
tige Mensch wird dazu verleitet, sich als re-
paraturbediirftige Maschine mit begrenzter
Lebensdauer zu begreifen. Verantwortung wird
nicht mehr auf den einzelnen bezogen, sondern
diffundiert im Systemischen, sodass den vielen

13



Ridchen nicht die Ursache fiir die Bewegung
zugesprochen werden kann.

Dem stehen die hier entwickelten Erdffnun-
gen mit maximaler Konkretisierung entgegen,
soweit dies fiir Figuren der inneren Einsicht und
tiefen Weisheit iiberhaupt méglich ist. Die Zei-
len des DAO DE JING verweisen darauf, dass
eine hohere Gesundheit und eine grofiere, na-
tiirlichere Ordnung méglich sind. Ganz im Sin-
ne der verantwortungsvollen Aufklirung sucht
das DAO DE JING, den Menschen aus seiner
Verwirrung in der Welt und seiner Verstrickung
in Abhingigkeiten heraus und zu sich selbst zu
fithren.

Mit dem Konzept des DAO und der Kraft der
Tugend kann der Mensch wieder lernen, sich
selbst ins Gleichgewicht zu bringen und zum
Wohl der ganzen Welt beizutragen. So kénnte
ein Untertitel zum DAO DE JING lauten: Uber
die Freilegung des wahren Selbst.



DAO DE JING



& |

e e A e )

R SR R
HEauKRNR

fm xRN B
HiEgERERXEBE KD
e X B RKE
2 E e IE B B
I BE A

AN X N B RN D



Die erste Eroffnung

Das DAO, von dem man sprechen kann,

ist nicht das immerwihrende DAO.

Der Name, mit dem man benennen kann,

ist nicht der immerwihrende Name.

Ohne Namen ist der Beginn von Himmel
und Erde;

das Benannte ist die Mutter der Zehntausend
Wesen.

Daher: Mit grundlegender Begierdelosigkeit
betrachtet man seine Wunder,

mit grundlegender Begierde betrachtet man
seine Grenzen.

Diese beiden haben einen gemeinsamen
Ausgang, aber verschiedene Bezeichnungen;

zusammen nennen wir dies ein Mysterium.

Des Mysteriums noch grofieres Mysterium ist
die Pforte zu mannigfachen Wundern.



Erlauterung (1)

ErschlieBung

Das Zeichen diao # setzt sich zusammen aus &
(«Kopf», «Haupt») und £ [3_] («vorwirtsge-
hen»). Das Ideogramm verweist zuriick auf das
Bild eines Kindes, das einen Biiffel mit einem
Strick um Hérner und Kopf auf eine Bahn, in
eine Richtung zieht.

Fine andere Deutung besagt, dass es sich dabei
um die Stilisierung eines menschlichen Hauptes
handelt, das an einer Kreuzung den richtigen
Weg sucht.

Im iibertragenen Sinne bedeutet dio 3 dann
die Richtung, den Weg, auf den man gebracht
wetrden soll, die Ausrichtung oder Ordnung, die
sich dahinter verbirgt und darin ausdriicket, oder
das Prinzip, das man mit Worten umschreiben
kann.

Gleich zu Anfang wird eindringlich darauf
hingewiesen, dass eine Beschrinkung auf die
greifbare vordergriindige Bedeutung der Worte
zu kurz greift. Himmel und Erde symbolisie-
ren die noch benennbaren Grenzen der bekann-

18



ten Welt der Zehntausend Erscheinungen. Von
Himmel und Erde wird in den folgenden Er-
6ffnungen noch hiufig die Rede sein. Himmel
und Erde sind — dem Grundverstindnis der anti-
ken chinesischen Kultur zufolge — sowohl wahr-
nehmbare Wesenheiten als auch die Dinglich-
keit iibersteigende Prinzipien und Wirkkrifte
in der Welt.

In der urspriinglichen Auffassung des alten
China hatten die innerlich spiir-, fithl- und me-
ditativ erfassbaren Aspekte des Seins Vorrang
vor dem dinglich Fassbaren. Die Welt der Dinge
fiihrt stets in die Begrenzung; die innere Einsicht
iiberwindet alle Grenzen. Der «edle Mensch»
(jan-rén & A) war nicht blof in seinen Manie-
ren verfeinert, sondern noch viel mehr in seinen
Sinnen, in seiner inneren Wahrnehmung und
bewussten Durchdringung der Welt.

Einem erweiterten Bewusstsein stehen nach
traditioneller Auffassung die Triebe, die Pri-
gungen, die «Begierden» (yu k) entgegen, ein
weiterer thematischer Pfad, der die hiufige Ver-
wendung dieses Ausdrucks im Text erklirt.

Die Uberwindung des Bestimmt-Seins durch
Begierde war Gegenstand der antiken chine-
sischen Charakterbildung. Das erweiterte Be-
wusstsein ergibt sich als Ganzheit aus der Erfah-

19



rung der Abhingigkeit von Zielsetzungen wie
auch aus ihrer gelungenen Uberwindung.

Aus der schmerzlichen Erfahrung miteinan-
der verfeindeter, in Krieg und Zerstdrung kon-
kurrierender Reiche war das alte China durch
die Suche nach der verlorenen Bestindigkeit
(ching &) legendirer Epochen der Vorzeit ge-
prigt. Die erste Erdffnung benutzt ein weite-
res Wort, das die folgenden Sinnspriiche wieder
und wieder aufgreifen. Bestindigkeit fithrt zu-
riick in den Urzustand der Welt, in das ewige
Sein von Himmel und Erde (ji &), ebenfalls
ein wiederkehrendes Motiv des DAO DE JING.
Dieser zeitentriickte Zustand wird in der chi-
nesischen Kultur spiter auch «Unsterblichkeit»
(shou ) genannt.

Der Ausdruck xudn (%) fiir «dunkel», «mys-
terids», «unfassbar» ist ein Schliisselwort der
daoistischen Welterfahrung. Die wahrhaftige
«Erleuchtung» als Einsicht in die tiefen Ge-
heimnisse der Welt findet nicht im grellen Licht
des Alleiglichen statt, sondern hat seine Ent-
sprechung in dem auf Seneca zuriickgehenden
gefliigelten Wort «per aspera ad astra». Zum
Mysterium dringt nur vor, wer Widerstinde
iiberwindet, Miihen auf sich nimmt, Dunkel-
heit und Verirrung hinter sich lisst.

20



Mit mido (#) wird schlief8lich das bezeich-
net, was mit Verstandeskriften nicht mehr be-
griffen werden kann und allem eine wunder-
same Subtilitit verleiht.

Auslegung

Oberflichlich betrachtet erscheint die erste Er-
6ffnung wie eine Einfithrung in das Thema. Tat-
sichlich gelingt es dem Text, die gesamte Aus-
sage des DAO DE JING auf das Wesentliche zu
verdichten und dadurch alle davon abgeleiteten
Aussagen, die in den nachfolgenden Erdffnun-
gen getroffen werden, in der Wurzel bereits in
sich zu tragen.

Die echte innere Erfahrung kann man nicht
in Worte fassen; die tiefe Einsicht in die Zusam-
menhinge des Daseins ist nicht mit Begriffen
auszudriicken. Es ist die Erfahrung des Eins-
Seins mit der Welt, das Erleben der Ungeschie-
denheit des Uranfangs aller Dinge, als wiren wir
im kosmologischen Sinne Zeuge der Ewigkeit
vor dem Urknall, mit dem die Universen ge-
schaffen wurden, oder im kontemplativen Sinne
im Zustand der «unio mystica».

Der Satz «Das Benannte ist die Mutter der
Zehntausend Wesen» ist dhnlich zu verstehen
wie der Vers des Johannesevangeliums «Im An-

21



fang war das Wort...»: Die Erfahrung der ding-
lichen Welt beginnt mit ihrer Benennung.

Im Hinblick auf das DAO kommt Worten
nur ein Verweischarakter zu. Sie kénnen auf die
Erfahrung hindeuten, diese aber weder erset-
zen noch hinreichend abbilden. Das DAO findet
sich jenseits des Begrifflichen, des vom Verstand
Auslotbaren und jenseits der Zeit: Es ist ewig.
Benennungen hingegegen sind transient, zeit-
gebunden und begrenzend.

Namenlos ist der Anfang allen Seins, denn fiir
das allen Begriffen Vorangehende gibt es keinen
Begriff. Benennbar ist nur, was bereits einen
konkreten Zustand angenommen hat wie die
«Zchntausend Wesen».

Tiefe Einsicht in das immaterielle DAO ist
nicht per Willensentscheid zu erlangen, kann
nicht angestrebt werden. Das Benennen-Wollen,
der Wunsch nach Definition und Festlegung,
steht dem Erfahren des DAO im Wege. Mit Vor-
sitzen und Intentionen stoflen wir immer an
unsere Grenzen.

Im Zustand der Absichtslosigkeit und Abwe-
senheit von Begehrlichkeiten kénnen sich da-
gegen Wunder ereignen. Wir sind in der Lage,
zu betrachten, ohne dass der Verstand fiir das
Betrachtete bereits Kategorien gebildet hitte.

22



Unsere Wahrnehmung wird so unverfilscht und
unmittelbar.

Dieses Betrachten von Wundern («sich wun-
dern») bedeutet, Zeuge des Wirkens der hochs-
ten ordnenden Instanz zu werden.

Beides, sich dem Wunder der Schépfung zu
offnen und sich der Einsicht in die eigene Be-
grenzheit auszusetzen, wird von unserem erwei-
terten, erkennenden Bewusstsein erméglicht.
Zu begehren und frei von Begehren zu sein,
beides hat einen gemeinsamen Ursprung in un-
serer geistig-seelischen Innenwelt. Dass wir be-
gehren und uns zugleich unseres Begehrens und
der Auswirkungen von Begehrlichkeit bewusst
werden konnen, ist eine wunderbare Fihigkeit
unseres Geistes, ein Mysterium.

Das Erwachen des erweiterten Bewusstseins
bildet aber nur die Eintrittspforte. Ist der Geist
einmal erwacht und mit dem Wunder der un-
konditionierten Wahrnehmung in Beriihrung
gekommen, so will er immer weiter in alle Er-
scheinungen des neu entdeckten Universums
von Wundern und Mysterien eindringen.

Wir haben es hier nicht mit einer Technik zur
Selbstberuhigung zu tun, vielmehr stofien wir
das Tor zu einer neuen Erfahrungsdimension
auf. Hinter der Grunderfahrung des erwach-

23



ten Bewusstseins warten weitere Mysterien, die
zu durchdringen sind. Die Durchdringung der
Mysterien offenbart Wunder iiber Wunder.

Diese Erfahrungen liegen nicht nur jenseits
des Benennbaren, es kann auch kein vorgege-
bener Weg gewiesen werden, der zur Offen-
barung des DAO fiihrt. Auch wenn es vielfiltige
Ubungsanleitungen zum inneren Pfad gibt, so
muss ihn doch jeder so beschreiten, wie es fiir
ihn méglich und richtig ist.

Daher: Glaube nicht, das DAO mit dem gewdhn-
lichen Alltagsverstand begreifen zu kénnen, 16se
dich von dem Wort und mache dich empfing-
lich fiir das Wunder. Uber Mysterien und im-
mer tiefer dringende Mysterien offenbart sich
dir das DAO.

24






& A K E 3 &N W K e )
o R oHp AN AR H AR Ko )
= 4T 8 T
e R 4
g 5E N
HE -

Ho g B R

R E e

o XA < MO BE WE AN
el SR LIV
WRLiE®RR

L= S
R IE & M -3

K 4R Moo XOAR A



Die zweite Eroffnung

Unter dem Himmel erkennen alle das Schéne
als das Schone;

denn zugleich besteht auch das Hissliche.

Alle wissen um das Gute;

und zwar mit dem Widerpart des Nicht-Guten.

Sein und Nicht-Sein bringen sich wechselseitig
hervor,

Schwieriges und Einfaches vollenden sich
gegenseitig,

Langes und Kurzes begrenzen sich gegenseitig,

Hohes und Niederes erginzen einander,

Tone und Akkorde fliefen ineinander,

Vorher und Nachher folgen aufeinander;

so ist es die immerwihrende Regel.

Daher verbleibt der im Einklang Stehende bei
der Verrichtung der Ungeschiftigkeit,

betreibt die Unterweisung ohne Geschwitz;

dem Tun der Zehntausend Wesen setzt er
keine Ursache,

er wirkt ohne Eigensinn, vollendet sein Werk
und verweilt nicht dabei.

Da er sich mit nichts aufhilt, verliert er nichts.

27



Erlduterung (2)

ErschlieBung

Der Text arbeitet zunichst mit Gegensatzpaa-
ren wie «schony/«hisslichy, «sein»/«nicht seinv,
«lang»/«kurz», die als aufeinander bezogen und
sich gegenseitig bedingend verstanden werden.
Fast unmerklich wird dann auf ein Begriffspaar
iibergeleitet, das nicht Gegensitze benennt, son-
dern in dem das eine ein Teil des anderen dar-
stellt (Tone/Akkorde).

Dies illustriert das chinesische Konzept von
Yin und Yang, das sich auf polare Gegensitze
bezicht. Dies ist der erste Aspekt von Yin und
Yang. Dass die einander gegeniiberliegenden
Pole nicht nur als Gegensitze zu begreifen sind,
sondern das eine immer auch Anteil am anderen
hat, kennzeichnet den zweiten Aspekt der Yin/
Yang-Polaritit. Fin Beispiel hierfiir ist etwa der
Gegensatz von Nacht und Tag, wobei am Tag
das Licht die Dunkelheit vertreibt und in der
Nacht die Dunkelheit wiederum das Licht. Der
dritte Aspekt von Yin und Yang besteht darin,
dass sich die Polarititen nach antiker Vorstellung

28



gegenseitig hervorbringen. So ist ein Ton Teil
eines Akkords, und der Akkord ergibt seinerseits
einen neuen Ton.

Die alte chinesische Kultur interessiert sich
besonders fiir die atmosphirische Relation zwi-
schen den Dingen, also weniger fiir das, was
jedes Ding fiir sich alleine genommen ist, als
dafiir, auf welche Art es ist und in welchen Be-
ziechungen es steht.

Um diese Zusammenhinge in allen Dimen-
sionen erfassen zu kénnen, muss sich der Be-
trachter im Zustand der vollkommenen Zentrie-
rung bei Abwesenheit jeder Fremdbestimmung
befinden: Er muss sich als «ungeschiftigr (wi-
wel ﬁf—%) erweisen.

Dieses Motto prigte die alte chinesische Kul-
tur dergestalt, dass es als kalligrafiertes Bildnis
iiber dem kaiserlichen Thron in der «Halle der
gelassenen Vereinigung» schwebt, dem Ort im
Pekinger Palast, an dem der Himmelssohn den
Austausch mit den irdischen Konkubinen pfleg-
te. Selbstvergessenheit, scheinbares Vergniigen
und rituelle Reprisentanz verschmolzen hier zu
einem Amalgam aus Symbol und Realie.

Der oberste Anfiihrer der Menschen prakti-
zierte inmitten seines Palastes die Zentrierung in
der gelassenen Ungeschiftigkeit und im Herbei-

29



fithren der Vereinigung der Gegenpole von Yin
und Yang, von Himmel und Erde. Das Sich-Ver-
binden mit den Mysterien des DAO ist fester Be-
standteil der Rituale der Herrschaftsausiibung.

So wie Herrschaft iiber das duflere Reich aus-
geiibt wird, so muss auch der Mensch lernen,
sein inneres Reich zu beherrschen und sich aus
Verstrickungen zu lésen.

In dieser Erdffnung ist von «Unterweisung
ohne Geschwitz» (wortlich «Unterricht ohne
Worte», bu-yan-zhi-jido & Z #) die Rede.
Auch dieser Ausdruck ist im doppelten Sinne zu
verstehen: Zum einen verweist er auf die Grenze
des Sagbaren (vgl. erste Erdffnung), woraus die
Unterweisung aus unmittelbarer Anschauung
resultiert, zum anderen meint er die Vermei-
dung von iiberfliissigen als auch vordergriindi-
gen Worten. Daraus folgt das bevorzugte Spre-
chen in Andeutungen, das Eingrenzungen durch
zu eng gefasste Begriffe vermeidet. Der Aus-
druck «Unterweisung ohne Geschwitz» wird in
der dreiundvierzigsten Erdffnung noch einmal
aufgegriffen.

Das oft mit «Wille» iibersetzte Zeichen zhi &
sollte hier besser als «Eigensinny, als egoistische
Motivation verstanden werden.

30



Auslegung

Der Verbindung und dem Einklang mit dem
DAO steht nicht nur unser gewohnter Drang
nach Benennung und verstandesmifliger Erfas-
sung im Weg, sondern auch die gewdhnliche
Art, Dinge wahrzunehmen.

In einem Winkel unseres Verstandes ist uns
bewusst, dass das Schéne nur existiert, weil es
auch das Hissliche gibt, und dass wir nur in der
Lage sind, das Gute als gut zu erkennen, weil
wir wissen, was nicht gut ist. Unser Interesse je-
doch gilt dem Schénen, das Hissliche wollen wit
nicht sehen und mit dem Nicht-Guten nicht in
Verbindung treten.

Der Verstand kennt nur A oder Nicht-A, und
das Gefiihl wihlt das attraktivere von beiden
aus. Gegensitze erscheinen uns iiblicherweise
als voneinander geschiedene Entititen.

Hier kénnen wir verstehen lernen, dass Ge-
gensitze nicht absolut unvereinbar zueinander
stehen, sondern vielmehr die zwel Seiten einer
Medaille darstellen. Ganz im Sinne des Theo-
rems von Yin und Yang entstechen nach chine-
sischer Vorstellung Gegensitze auseinander,
stehen in untrennbarer Bezichung zueinander,
bedingen einander und ergeben nur in Verkniip-
fung miteinander Sinn.

31



Die Verbindung mit dem DAO wird vollfiihr-
bar, wenn ein Blick auf das Ganze gewagt wird,
wenn die Gesamtheit der Erscheinungen und
ihre wechselseitigen Bezichungen und Bedingt-
heiten in Augenschein genommen werden. Wit
sind gewohnt, die Welt zu analysieren, das heifit
in diskrete, voneinander abgetrennte Einzelphi-
nomene aufzulsen.

Die analytische Sicht st in sich begrenzt, wih-
rend die synthetische Betrachtungsweise unter
der Fithrung des DAO allumfassend und in sich
unbegrenzt ist.

Wenn man das Ganze ins Auge fasst, kann
einem nichts mehr entgehen. Das Einnehmen
einer kontemplativen Haltung wirkt wie ein
Nullabgleich auf unser Gehirn. Es fordert nicht
nur den Abbau von Stressfaktoren, sondern er-
moglicht einen unvoreingenommenen und un-
verstellten Zugang zu allen Erscheinungen.

Die erweiterte Perspektive tut sich demjeni-
gen auf, der nicht in vielfiltige Vorginge und
Konflikte verstrickt ist. Daher ist die Rede des
mit dem DAO im Einklang Stehenden lakonisch
und fokussiert; sie meidet iiberfliissige Worte.

Wenn die Welt sich uns dank unverstrick-
ter Beobachtung in unverfilschter Form offen-
bart, entwickeln wir erst eine erweiterte und

32



schliefilich eine umfassende Sicht auf alles: auf
uns selbst, auf die Welt und auf das Sein. Die-
ser Einsicht folgend, werden unsere Handlun-
gen vollstindig. Sie beschrinken sich auf das
Notwendige und Wesentliche, ohne Ursachen
fiir Gegenbewegungen zu sein. Aus der Sicht
des Ganzen vollendet sich die Handlung in sich
selbst, weil sie dem Wesen der natiirlichen Ord-
nung der Welt, dem DAO, entspricht und diese
nicht iibertritt.

Daher: Lse dich von den Erscheinungen, werde
frei von (Vor-)Urteilen und Abhingigkeiten.

33



& 0l KR K v
gl S AR VARG ST o
KNKREFEHK DK
m X A < N
R G
B
g
& 4 e
e R RS
K &K S
W M- R R OB K



Die dritte Er6ffnung

Wird die Tiichtigkeit nicht iiberhsht,

lisst es das Volk nicht streiten;

werden rare Giiter nicht iiberbewertet,

fithrt es das Volk nicht in die Versuchung zu
stehlen;

wird nicht mit Prahlerei Begehrlichkeit
gewecke,

stiirzt es die Herzen des Volkes nicht in
Verwirrung.

So verhilt es sich mit der Beherrschung des im
Einklang Stehenden:

Er leert das Herz, fiillt den Bauch,

schwiicht den Eigensinn, stirkt die Knochen,

hilt das Volk stets fern von Schliue und
Begehren.

So ziigelt er den Ubermut der Neunmalklugen

und begniigt sich selbst mit Ungeschiftigkeit;

auf diese Weise bleibt nichts unbeherrscht.

35



Erlauterung (3)

ErschlieBung

Mit dem Ausdruck xian & wird das «tugend-
hafte» und «strebsame Verhalten» bezeichnet.
Es meint auch die «besondere Begabung» eines
Menschen. Mit seinen Ambitionen und Talen-
ten soll man sich nicht «nach oben» (shang ),
also tiber andere stellen. Dies fithrt zu Neid und
fordert den Streit. Genau dies jedoch soll im
Sinne des DAO vermieden werden. Die immer
wieder im Text aufgegriffene Zielsetzung lautet:
«nicht miteinander konkurrieren», «nicht strei-
ten» (bu-zheng ).

Bdjian A A, heifdt wortlich «nicht seheny,
meint hier aber «nicht zu Gesicht bringen»,
«nicht zur Schau stellen», «nicht prahlen». Was
dem DAO gemif iiber das Streiten hinaus noch
vermieden werden soll, ist das «Chaos», das
«Durcheinander», die «Unordnung» luan L.
Als schidliches Motiv hinter dem Ausscheren
aus dem DAO wird die «Begehrlichkeit» (ytn %)
identifiziert; ebenfalls ein Ausdruck, der im Fol-
genden mehrfach aufgegriffen wird.

36



Die Ausdriicke xa /& und shi B werden hier
als Verb im Sinne von «leeren» und «fiillen» be-
nutzt. Sie dienen auch als substantivische Be-
schreibung des funktionellen Zustands des Lei-
bes in der alten chinesischen Medizin (Fiille
und Leere).

Das Wort zhi & steht fiir «herrschen», «be-
herrscheny, «regiereny, «die Stréme leiten», me-
dizinisches «Behandelny, letztlich auch «Selbst-
beherrschungy.

Schliefllich wird die Verfithrung durch das
Wissen» (zhi 1) thematisiert, wobei der Text
nicht als grundsitzlich wissensfeindlich missver-
standen werden sollte, sondern blof} der Selbst-
tiberhshung durch grofleres Wissen Einhalt zu
gebieten sucht. Daher wurde der Ausdruck hier
mit «Schliue» im Sinne von Besserwissertum
iibertragen.

Die Menschen sollen dazu gebracht werden,
trotz ihres Wissens keine Ubertretung der Ge-
setze des DAO zu «wagen» (bu-gin £ H, «sich
nicht erdreisten»). Wortlich heifit der Satz hier:
«lisst Mensch wissen nicht wagen tun», was mit
«Ziigelung des Ubermuts der Neunmalklugen»
iibertragen wurde. Durch Selbstziigelung bleibt
«nichts mehr ungeziigelt» (wa-bu-zhi £ 78),
durch Selbstbeherrschung (wei-ba-wei B 7

37



%, «das Nicht-Tun tun») bleibt nichts unbe-
herrscht.

Auslegung
Wenn wir den Grund dafiir suchen, dass sich der
Mensch tiberhaupt aus seiner Mitte, aus der Ver-
bundenheit mit allem, herausbewegt, gelangen
wir zu der Einsicht, dass es die vielfiltigen Ver-
suchungen und Begehrlichkeiten sind, die den
Menschen verwirren und dazu fithren, dass er
«aufler sich» gerit. Immer wenn wir anfangen
zu glauben, dass wir ohne einen bestimmten Be-
sitz, ohne ein bestimmtes Vergniigen, ohne eine
bestimmte Position nicht gliicklich und zufrie-
den sein kdénnen, geraten wir in Gefahr.
Allerdings sind es nicht nur die materiellen,
dinglichen Objekte unseres Begehrens, die uns
in die Konkurrenz und in den Streit hinein-
zichen. Auch aus dem geistigen Durchdringen-
Wollen, aus dem Streben nach Erkenntnis kann
eine Begierde entstehen, blindlings Wissen an-
zuhiufen, ohne zu fragen, wem und wozu dieses
Wissen dienen soll. Bei denen, die sich zu sol-
chen Besserwissern und «Klugscheiflern» ent-
wickeln, droht das Anhiufen von verfiigbaren
Wissensbestinden zur Selbstdarstellung zu ent-
arten, und obendrein lassen sie sich dazu ver-

38



leiten, der bloflen Neugierde folgend etwas zu
tun, nicht weil es gut und sinnvoll, sondern weil
es mdglich ist. So kénnen wir beispielsweise alle
Rohstoffe unseres Planeten verbrauchen, bis wir
auf einen anderen umsiedeln miissen. Wenn wir
jedoch einen Einblick in die wirklichen Not-
wendigkeiten erhalten und alles weglassen, was
nur uns alleine und uns persdnlich nutzt oder im
Interesse von einzelnen Gruppen oder Gesell-
schaften liegt, dann verleiht uns unsere (Selbst-)
Beherrschung das Potenzial des Herrschers der
Welt. Wir beginnen, dem DAO zu folgen.

Daher: Halte dich fern von jedem UbermaR,

beherrsche dich selbst mittels innerer Stille, und
beherrsche so die Welt.

39



& K At

e R A TR S
= X R N K

B w2

s

& R

R

g

W R R A b

& 4 N R



