
MANESSE BIBLIOTHEK





Lǎo Zǐ

DAO DE JING
Chinesisch-deutsche Ausgabe

Neu ediert, aus dem Altchinesischen  
übersetzt und umfassend erläutert  

von Michael Hammes

MANESSE VERLAG





5

Vorwort

Das DAO DE JING ist nicht nur eines der meist-
übersetzten Werke der Weltliteratur, es ist auch 
eines der rätselhaftesten und auslegungsbedürf-
tigsten. Entsprechend divergieren die einzelnen 
Übersetzungen ins Deutsche, die in den vergan-
genen eineinhalb Jahrhunderten geballt entstan-
den sind, in hohem Maße voneinander. Es sind 
nicht bloß stilistische Variationen auf ein Thema, 
sondern eigentlich inkommensurable Neuinter-
pretationen des Originals. Auch die vorliegende 
Übersetzung erhebt den Anspruch, eine singulä-
re inhaltliche Neuinterpretation des jahrtausen-
dealten Werks zu sein und es unserem heutigen 
Verständnis auf bisher noch nicht da gewesene 
Art und Weise aufzuschlüsseln.

So wie Friedrich Nietzsche verschiedene Ar-
ten der Geschichtsschreibung unterschied, kann 
es verschiedene Ansätze zur Textübertragung 
geben. Grundlage der hier entstandenen Neu-
übertragung des DAO DE JING ins Deutsche 
ist die solide Erschließung des Urtextes in sei-
nem kulturellen Umfeld unter Heranziehung 



6

aller verfügbaren seriösen Deutungsansätze. Um 
eine profunde deutsche Fassung anzufertigen, 
benötigt man intensive und extensive Kenntnis-
se der altchinesischen Sprache, die nicht einfach 
so in Wörterbüchern zu finden sind. Daneben 
ist die Vertrautheit mit den geistigen und spi-
rituellen Schöpfungen der chinesischen Kultur 
von entscheidender Bedeutung. Das hermeneu-
tische Vorgehen wurde jedoch noch um einen 
zusätzlichen Zugang ergänzt. Zeichen und Vor-
stellungsbilder des DAO DE JING erschließen 
sich in ihrer Fülle und Eigenart erst dem tiefen, 
intuitiven Verständnis der chinesischen Kultur 
und der daoistischen Tradition, gewonnen durch 
Versenkung in die alte chinesische Sprache, 
durch meditative Übungen, durch eigene Le-
benserfahrung und Lehren aus der therapeuti-
schen Praxis. Die Versenkung bezeichnet keinen 
ausschließlichen oder ausschließenden, sondern 
einen erweiterten hermeneutischen Zugang. 
Sich als DAO DE JING ausgebende Versionen, 
die aus der reinen Versenkung entstanden sind, 
kennt man zur Genüge – sie sollten in der be-
sagten bald wieder verschwinden. Gemeinsames 
Ziel der philologischen, historischen, philoso-
phischen und intuitiven Annäherung an den Ur-
text war es, ein sowohl authentisches als auch 



7

zeitgemäßes Verständnis für den zu bearbeiten-
den Stoff zu entwickeln.

Es ist unmöglich, einen esoterischen Text des 
alten Chinas in vordergründig «wörtlicher» Dik-
tion zu übersetzen. Mit dem «Esoterischen» ist 
allerdings nicht etwa das Nebulöse, Irrationale 
gemeint, sondern der literarische Hintersinn, 
der kategorisch auf etwas «Innerliches» ver-
weist, das nur Eingeweihten zugänglich ist be-
ziehungsweise in seiner Tiefe nicht allein durch 
lesendes Verstehen, sondern letztlich durch eige-
ne Erfahrung aus einer Praxis der Lebensfüh-
rung nachvollzogen werden kann. Die esoteri-
sche Schranke des DAO DE JING, vergleichbar 
den Verschlüsselungen anderer klassischer Texte 
aus dem Reich der Mitte, präsentiert sich wie 
die Koan-Sammlung des Mumonkan: Es ist eine 
Schranke ohne Tor, ohne sichtbaren Einlass.

Dem DAO DE JING kann man nicht auf 
den Grund dringen, wenn man nur über eine 
sinologische Expertise verfügt. Noch weniger 
gelingt das Unterfangen, solange die Verstri-
ckung in eigene und fremde kulturelle Kontexte 
noch nicht aufgelöst ist. Den Hinweisen auf das 
DAO in dem Lǎo Zǐ zugeschriebenen Text darf 
man nicht mit dem Verstand, man muss ihnen 
mit Verinnerlichung, Versenkung nachgehen. 



8

Auch wenn der Text nicht mit Gesellschafts-
kritik spart und eine äußerst skeptische Haltung 
zur Entwicklung der sogenannten Zivilisation 
einnimmt, so bleiben die Aussagen im Kern ein 
Leitfaden der Hygiene für Geist und Seele, der 
inneren Alchimie. Somit bietet das DAO DE 
JING auch ein Plädoyer für die Wiederentde-
ckung der Spiritualität in einer zunehmend ent-
spiritualisierten, säkularisierten Welt. 

Das Büchlein gehört in die Hand aufgeschlos-
sener Angehöriger der Heilberufe wie unter das 
Kopfkissen geplagter Patienten, die mehr als den 
Zauber von Pille, Skalpell und Spritze erfahren 
wollen. Es könnte zum Entgiftungsmittel für 
Politiker und Bürger gereichen, die immer noch 
glauben, dass Gewalt und Ausgrenzung Lösun-
gen bieten, oder die ihr Glück von materiel-
lem Wohlstand, dinglichem Besitz und Macht 
abhängig machen. Jahrtausende bevor Techno-
logie zum gesellschaftlichen Allheilmittel und 
Rationalismus zur Ersatzreligion des sich auf-
geklärt wähnenden modernen Menschen wur-
de, formulierte das DAO DE JING eine radikale 
Gegenposition.

Mehr noch, die Schrift dekonstruiert die ge-
schickt getarnten Manipulationen des Bewusst-
seins als Überformungen aus der Hand des 



Zeitgeists und der Macht verwaltenden Insti-
tutionen. Ja, man könnte sogar behaupten, dass 
diese Aussprüche der alten Meister dem fast 
unangefochten herrschenden wissenschaftlichen 
Positivismus unserer Tage seine wohlgefällige 
Maske herunterreißen.

Obwohl dieses weitverbreitete Werk also seit 
jeher Sprengstoff für die etablierten Systeme der 
Macht und der Deutungshoheit liefert, ist es 
nicht indiziert, sondern schlummert harmlos auf 
den entlegensten Bücherborden. Dass bislang 
keine detonationsauslösenden Zündungen statt-
gefunden haben, liegt einerseits an der erwähn-
ten esoterischen Kodierung, andererseits an der 
grundlegenden Intention einer friedlichen in-
neren Wandlung und nicht einer gewaltsamen 
äußeren Revolte.

Die hier vorgelegte Übertragung des Urtextes 
in die deutsche Sprache zielt auf dessen mög-
lichst anschauliche Entschlüsselung ab, auf fri-
sche Inspiration, nicht zuletzt aber auch auf heil-
same Wirkungen. Der Leser möge versuchen, 
die Worte nicht bloß zu verstehen, sondern mit-
hilfe ihres Sinns sein Inneres von Ballast zu be-
freien. So kann er den in ihm schlummernden 
Einklang mit dem DAO zum Leben erwecken.





11

Einleitung

Die Übertragung des Ursprungstexts, seine Er-
läuterung in den Kommentaren des Übertragen-
den und die angefügten Übungsbeispiele für die 
Praxis sollen davor bewahren, den Entwurf des 
DAO DE JING als Utopie abzutun.

Den Sinnsprüchen des DAO DE JING gelingt 
es, sich abstrakter philosophischer Theorien zu 
enthalten und die Fragen des Lebens in Bezug 
auf den Menschen mit sich allein und den Men-
schen in der Gesellschaft mit Bildern aus der 
Alltagswelt zu illustrieren. Der Text erblüht aus 
der souveränen Beherrschung der klassischen 
Figuren der Rhetorik: der Metapher und der 
Allegorie. Die Eröffnungen des DAO DE JING 
haben allerdings nichts mit schnöder Überre-
dungskunst gemein, sondern sind eine aufkläre-
rische Einführung in die Praxis der Selbstkulti-
vierung und die Gewinnung weiser Einsicht in 
die innere und äußere Welt.

Die Grundüberzeugung, dass in allen Berei-
chen dieselben Prinzipien wirken, in der Regie-
rung des Staates, in Ackerbau und Viehzucht, in 



12

der Gemeinschaft, in der Familie und in der in-
neren Welt der Gedanken, Gefühle und Wahr-
nehmungen wie auch in der Selbstregulation 
des Organismus, wird bereits von der univer-
sellen Bedeutungsfunktion chinesischer Wörter 
repräsentiert.

Staatliches und medizinisches Behandeln, 
aber auch die erzieherische Behandlung durch 
Bestrafung oder Erteilen einer Lektion, werden 
in der chinesischen Sprache durch dasselbe Zei-
chen ausgedrückt (zhì 治). Es kann verstanden 
werden als die Befähigung, Ströme zu lenken, 
die großen Ströme des Wassers in der Welt, 
denen alle Lebewesen ihre Existenz verdanken, 
ebenso wie die feinen Ströme der Lebenskraft 
qì 氣 im menschlichen Organismus, durch die 
der Leib am Leben und in Gesundheit erhalten 
wird. Daraus wird verständlich, dass sich der 
vorliegende Text sowohl mit der Beherrschung 
des Makrokosmos Welt als auch mit der des 
Mikrokosmos Mensch beschäftigt. Das Reich zu 
regieren, zügelloses Verhalten zu disziplinieren 
und den menschlichen Leib zu heilen, alles folgt 
identischen Prinzipien. 

Nicht nur die Schaffung von Abhilfe im Fal-
le der Unordnung, auch deren Entstehung in 
der Außen- und der Innenwelt sind auf gleiche 



13

Mechanismen zurückzuführen. Politik, Erzie-
hung und Medizin bringen die Menschen aus 
dem Gleichgewicht, wenn mit dem Schüren von 
Ängsten, falschen Versprechungen und mangel-
hafter Aufklärung den ursprünglichen Bezie-
hungen zuwidergehandelt wird.

Dass der Einzelne und die Gesellschaft unaus-
geglichen sind, zeigt sich nicht nur in offensicht-
lichen Entgleisungen wie Krieg und Gewalt. 
Dort, wo Vorbildfunktionen wahrgenommen 
werden sollten, herrschen nun Geltungsdrang, 
grenzenlose Gier, Erfolgssucht, Skrupellosigkeit, 
Neid und fehlendes Verantwortungsbewusst-
sein. Im modernen Spitzensport, auf den Füh-
rungsebenen von Großkonzernen wie auch im 
Bankenwesen zeigt sich ein pervertierter Geist 
der Gewinnmaximierung und der bedingungs-
losen Konkurrenz. Der Politik fehlt der Mut 
zur Ehrlichkeit, zu allgegenwärtig ist die Praxis 
der Heuchelei.

Analog dazu hat sich ein pervertiertes Ver-
ständnis von Gesundheit entwickelt: Der heu-
tige Mensch wird dazu verleitet, sich als re-
paraturbedürftige Maschine mit begrenzter 
Lebensdauer zu begreifen. Verantwortung wird 
nicht mehr auf den einzelnen bezogen, sondern 
diffundiert im Systemischen, sodass den vielen 



Rädchen nicht die Ursache für die Bewegung 
zugesprochen werden kann. 

Dem stehen die hier entwickelten Eröffnun-
gen mit maximaler Konkretisierung entgegen, 
soweit dies für Figuren der inneren Einsicht und 
tiefen Weisheit überhaupt möglich ist. Die Zei-
len des DAO DE JING verweisen darauf, dass 
eine höhere Gesundheit und eine größere, na-
türlichere Ordnung möglich sind. Ganz im Sin-
ne der verantwortungsvollen Aufklärung sucht 
das DAO DE JING, den Menschen aus seiner 
Verwirrung in der Welt und seiner Verstrickung 
in Abhängigkeiten heraus und zu sich selbst zu 
führen.

Mit dem Konzept des DAO und der Kraft der 
Tugend kann der Mensch wieder lernen, sich 
selbst ins Gleichgewicht zu bringen und zum 
Wohl der ganzen Welt beizutragen. So könnte 
ein Untertitel zum DAO DE JING lauten: Über 
die Freilegung des wahren Selbst.



DAO DE JING



第
一
章

玄 同 此 常 故 有 無 名 道
之 謂 兩 有 常 名 名 可 可
又 之 者 欲 無 萬 天 名 道
玄 玄 同 以 欲 物 地 非 非
眾 出 觀 以 之 之 常 常
妙 而 其 觀 母 始 名 道
之 異 徼 其
門 名 妙



17

Die erste Eröffnung

Das DAO, von dem man sprechen kann,
ist nicht das immerwährende DAO.
Der Name, mit dem man benennen kann,
ist nicht der immerwährende Name.
Ohne Namen ist der Beginn von Himmel 

und Erde;
das Benannte ist die Mutter der Zehntausend 

Wesen.
Daher: Mit grundlegender Begierdelosigkeit 

betrachtet man seine Wunder,
mit grundlegender Begierde betrachtet man 

seine Grenzen.
Diese beiden haben einen gemeinsamen 

Ausgang, aber verschiedene Bezeichnungen;
zusammen nennen wir dies ein Mysterium.
Des Mysteriums noch größeres Mysterium ist 

die Pforte zu mannigfachen Wundern.



18

Erläuterung (1)

Erschließung
Das Zeichen dào 道 setzt sich zusammen aus 首
(«Kopf», «Haupt») und 辵 [辶] («vorwärtsge-
hen»). Das Ideogramm verweist zurück auf das 
Bild eines Kindes, das einen Büffel mit einem 
Strick um Hörner und Kopf auf eine Bahn, in 
eine Richtung zieht. 

Eine andere Deutung besagt, dass es sich dabei 
um die Stilisierung eines menschlichen Hauptes 
handelt, das an einer Kreuzung den richtigen 
Weg sucht. 

Im übertragenen Sinne bedeutet dào 道 dann 
die Richtung, den Weg, auf den man gebracht 
werden soll, die Ausrichtung oder Ordnung, die 
sich dahinter verbirgt und darin ausdrückt, oder 
das Prinzip, das man mit Worten umschreiben 
kann.

Gleich zu Anfang wird eindringlich darauf 
hingewiesen, dass eine Beschränkung auf die 
greifbare vordergründige Bedeutung der Worte 
zu kurz greift. Himmel und Erde symbolisie-
ren die noch benennbaren Grenzen der bekann-



19

ten Welt der Zehntausend Erscheinungen. Von 
Himmel und Erde wird in den folgenden Er-
öffnungen noch häufig die Rede sein. Himmel 
und Erde sind – dem Grundverständnis der anti-
ken chinesischen Kultur zufolge – sowohl wahr-
nehmbare Wesenheiten als auch die Dinglich-
keit übersteigende Prinzipien und Wirkkräfte 
in der Welt.

In der ursprünglichen Auffassung des alten 
China hatten die innerlich spür-, fühl- und me-
ditativ erfassbaren Aspekte des Seins Vorrang 
vor dem dinglich Fassbaren. Die Welt der Dinge 
führt stets in die Begrenzung; die innere Einsicht 
überwindet alle Grenzen. Der «edle Mensch» 
( jūn-rén 君人) war nicht bloß in seinen Manie-
ren verfeinert, sondern noch viel mehr in seinen 
Sinnen, in seiner inneren Wahrnehmung und 
bewussten Durchdringung der Welt.

Einem erweiterten Bewusstsein stehen nach 
traditioneller Auffassung die Triebe, die Prä-
gungen, die «Begierden» (yù 欲) entgegen, ein 
weiterer thematischer Pfad, der die häufige Ver-
wendung dieses Ausdrucks im Text erklärt.

Die Überwindung des Bestimmt-Seins durch 
Begierde war Gegenstand der antiken chine-
sischen Charakterbildung. Das erweiterte Be-
wusstsein ergibt sich als Ganzheit aus der Erfah-



20

rung der Abhängigkeit von Zielsetzungen wie 
auch aus ihrer gelungenen Überwindung.

Aus der schmerzlichen Erfahrung miteinan-
der verfeindeter, in Krieg und Zerstörung kon-
kurrierender Reiche war das alte China durch 
die Suche nach der verlorenen Beständigkeit 
(cháng 常) legendärer Epochen der Vorzeit ge-
prägt. Die erste Eröffnung benutzt ein weite-
res Wort, das die folgenden Sinnsprüche wieder 
und wieder aufgreifen. Beständigkeit führt zu-
rück in den Urzustand der Welt, in das ewige 
Sein von Himmel und Erde ( jiǔ 久), ebenfalls 
ein wiederkehrendes Motiv des DAO DE JING. 
Dieser zeitentrückte Zustand wird in der chi-
nesischen Kultur später auch «Unsterblichkeit» 
(shòu 壽) genannt.

Der Ausdruck xuán (玄) für «dunkel», «mys-
teriös», «unfassbar» ist ein Schlüsselwort der 
daoistischen Welterfahrung. Die wahrhaftige 
«Erleuchtung» als Einsicht in die tiefen Ge-
heimnisse der Welt findet nicht im grellen Licht 
des Alltäglichen statt, sondern hat seine Ent-
sprechung in dem auf Seneca zurückgehenden 
geflügelten Wort «per aspera ad astra». Zum 
Mysterium dringt nur vor, wer Widerstände 
überwindet, Mühen auf sich nimmt, Dunkel-
heit und Verirrung hinter sich lässt.



21

Mit miào (妙) wird schließlich das bezeich-
net, was mit Verstandeskräften nicht mehr be-
griffen werden kann und allem eine wunder-
same Subtilität verleiht.

Auslegung
Oberflächlich betrachtet erscheint die erste Er-
öffnung wie eine Einführung in das Thema. Tat-
sächlich gelingt es dem Text, die gesamte Aus-
sage des DAO DE JING auf das Wesentliche zu 
verdichten und dadurch alle davon abgeleiteten 
Aussagen, die in den nachfolgenden Eröffnun-
gen getroffen werden, in der Wurzel bereits in 
sich zu tragen.

Die echte innere Erfahrung kann man nicht 
in Worte fassen; die tiefe Einsicht in die Zusam-
menhänge des Daseins ist nicht mit Begriffen 
auszudrücken. Es ist die Erfahrung des Eins-
Seins mit der Welt, das Erleben der Ungeschie-
denheit des Uranfangs aller Dinge, als wären wir 
im kosmologischen Sinne Zeuge der Ewigkeit 
vor dem Urknall, mit dem die Universen ge-
schaffen wurden, oder im kontemplativen Sinne 
im Zustand der «unio mystica».

Der Satz «Das Benannte ist die Mutter der 
Zehntausend Wesen» ist ähnlich zu verstehen 
wie der Vers des Johannesevangeliums «Im An-



22

fang war das Wort …»: Die Erfahrung der ding-
lichen Welt beginnt mit ihrer Benennung.

Im Hinblick auf das DAO kommt Worten 
nur ein Verweischarakter zu. Sie können auf die 
Erfahrung hindeuten, diese aber weder erset-
zen noch hinreichend abbilden. Das DAO findet 
sich jenseits des Begrifflichen, des vom Verstand 
Auslotbaren und jenseits der Zeit: Es ist ewig. 
Benennungen hingegegen sind transient, zeit-
gebunden und begrenzend.

Namenlos ist der Anfang allen Seins, denn für 
das allen Begriffen Vorangehende gibt es keinen 
Begriff. Benennbar ist nur, was bereits einen 
konkreten Zustand angenommen hat wie die 
«Zehntausend Wesen».

Tiefe Einsicht in das immaterielle DAO ist 
nicht per Willensentscheid zu erlangen, kann 
nicht angestrebt werden. Das Benennen-Wollen, 
der Wunsch nach Definition und Festlegung, 
steht dem Erfahren des DAO im Wege. Mit Vor-
sätzen und Intentionen stoßen wir immer an 
unsere Grenzen. 

Im Zustand der Absichtslosigkeit und Abwe-
senheit von Begehrlichkeiten können sich da-
gegen Wunder ereignen. Wir sind in der Lage, 
zu betrachten, ohne dass der Verstand für das 
Betrachtete bereits Kategorien gebildet hätte. 



23

Unsere Wahrnehmung wird so unverfälscht und 
unmittelbar.

Dieses Betrachten von Wundern («sich wun-
dern») bedeutet, Zeuge des Wirkens der höchs-
ten ordnenden Instanz zu werden.

Beides, sich dem Wunder der Schöpfung zu 
öffnen und sich der Einsicht in die eigene Be-
grenzheit auszusetzen, wird von unserem erwei-
terten, erkennenden Bewusstsein ermöglicht. 
Zu begehren und frei von Begehren zu sein, 
beides hat einen gemeinsamen Ursprung in un-
serer geistig-seelischen Innenwelt. Dass wir be-
gehren und uns zugleich unseres Begehrens und 
der Auswirkungen von Begehrlichkeit bewusst 
werden können, ist eine wunderbare Fähigkeit 
unseres Geistes, ein Mysterium.

Das Erwachen des erweiterten Bewusstseins 
bildet aber nur die Eintrittspforte. Ist der Geist 
einmal erwacht und mit dem Wunder der un-
konditionierten Wahrnehmung in Berührung 
gekommen, so will er immer weiter in alle Er-
scheinungen des neu entdeckten Universums 
von Wundern und Mysterien eindringen.

Wir haben es hier nicht mit einer Technik zur 
Selbstberuhigung zu tun, vielmehr stoßen wir 
das Tor zu einer neuen Erfahrungsdimension 
auf. Hinter der Grunderfahrung des erwach-



24

ten Bewusstseins warten weitere Mysterien, die 
zu durchdringen sind. Die Durchdringung der 
Mysterien offenbart Wunder über Wunder.

Diese Erfahrungen liegen nicht nur jenseits 
des Benennbaren, es kann auch kein vorgege-
bener Weg gewiesen werden, der zur Offen-
barung des DAO führt. Auch wenn es vielfältige 
Übungsanleitungen zum inneren Pfad gibt, so 
muss ihn doch jeder so beschreiten, wie es für 
ihn möglich und richtig ist.

Daher: Glaube nicht, das DAO mit dem gewöhn-
lichen Alltagsverstand begreifen zu können, löse 
dich von dem Wort und mache dich empfäng-
lich für das Wunder. Über Mysterien und im-
mer tiefer dringende Mysterien offenbart sich 
dir das DAO.





第
二
章

夫 成 爲 萬 行 是 先 音 高 長 難 故 皆 天
唯 功 而 物 不 以 後 聲 下 短 易 有 知 下
弗 而 弗 作 言 聖 相 相 相 相 相 無 善 皆
居 弗 志 而 之 人 隨 和 傾 形 成 相 之 知
是 居 也 弗 教 居 恒 生 爲 美
以 也 始 無 也 善 之
弗 爲 斯 爲
去 之 不 美

事 善 斯
已 惡
已



27

Die zweite Eröffnung

Unter dem Himmel erkennen alle das Schöne 
als das Schöne;

denn zugleich besteht auch das Hässliche.
Alle wissen um das Gute;
und zwar mit dem Widerpart des Nicht- Guten.
Sein und Nicht-Sein bringen sich wechselseitig 

hervor,
Schwieriges und Einfaches vollenden sich 

gegenseitig,
Langes und Kurzes begrenzen sich gegenseitig,
Hohes und Niederes ergänzen einander,
Töne und Akkorde fließen ineinander,
Vorher und Nachher folgen aufeinander;
so ist es die immerwährende Regel.
Daher verbleibt der im Einklang Stehende bei 

der Verrichtung der Ungeschäftigkeit,
betreibt die Unterweisung ohne Geschwätz;
dem Tun der Zehntausend Wesen setzt er 

keine Ursache,
er wirkt ohne Eigensinn, vollendet sein Werk 

und verweilt nicht dabei.
Da er sich mit nichts aufhält, verliert er nichts.



28

Erläuterung (2)

Erschließung
Der Text arbeitet zunächst mit Gegensatzpaa-
ren wie «schön»/«hässlich», «sein»/«nicht sein», 
«lang»/«kurz», die als aufeinander bezogen und 
sich gegenseitig bedingend verstanden werden. 
Fast unmerklich wird dann auf ein Begriffspaar 
übergeleitet, das nicht Gegensätze benennt, son-
dern in dem das eine ein Teil des anderen dar-
stellt (Töne/Akkorde).

Dies illustriert das chinesische Konzept von 
Yin und Yang, das sich auf polare Gegensätze 
bezieht. Dies ist der erste Aspekt von Yin und 
Yang. Dass die einander gegenüberliegenden 
Pole nicht nur als Gegensätze zu begreifen sind, 
sondern das eine immer auch Anteil am anderen 
hat, kennzeichnet den zweiten Aspekt der Yin/
Yang-Polarität. Ein Beispiel hierfür ist etwa der 
Gegensatz von Nacht und Tag, wobei am Tag 
das Licht die Dunkelheit vertreibt und in der 
Nacht die Dunkelheit wiederum das Licht. Der 
dritte Aspekt von Yin und Yang besteht darin, 
dass sich die Polaritäten nach antiker Vorstellung 



29

gegenseitig hervorbringen. So ist ein Ton Teil 
eines Akkords, und der Akkord ergibt seinerseits 
einen neuen Ton.

Die alte chinesische Kultur interessiert sich 
besonders für die atmosphärische Relation zwi-
schen den Dingen, also weniger für das, was 
jedes Ding für sich alleine genommen ist, als 
dafür, auf welche Art es ist und in welchen Be-
ziehungen es steht.

Um diese Zusammenhänge in allen Dimen-
sionen erfassen zu können, muss sich der Be-
trachter im Zustand der vollkommenen Zentrie-
rung bei Abwesenheit jeder Fremdbestimmung 
befinden: Er muss sich als «ungeschäftig» (wú-
wei 無爲) erweisen.

Dieses Motto prägte die alte chinesische Kul-
tur dergestalt, dass es als kalligrafiertes Bildnis 
über dem kaiserlichen Thron in der «Halle der 
gelassenen Vereinigung» schwebt, dem Ort im 
Pekinger Palast, an dem der Himmelssohn den 
Austausch mit den irdischen Konkubinen pfleg-
te. Selbstvergessenheit, scheinbares Vergnügen 
und rituelle Repräsentanz verschmolzen hier zu 
einem Amalgam aus Symbol und Realie.

Der oberste Anführer der Menschen prakti-
zierte inmitten seines Palastes die Zentrierung in 
der gelassenen Ungeschäftigkeit und im Herbei-



30

führen der Vereinigung der Gegenpole von Yin 
und Yang, von Himmel und Erde. Das Sich-Ver-
binden mit den Mysterien des DAO ist fester Be-
standteil der Rituale der Herrschaftsausübung.

So wie Herrschaft über das äußere Reich aus-
geübt wird, so muss auch der Mensch lernen, 
sein inneres Reich zu beherrschen und sich aus 
Verstrickungen zu lösen.

In dieser Eröffnung ist von «Unterweisung 
ohne Geschwätz» (wörtlich «Unterricht ohne 
Worte», bù-yán-zhī-jiào 不言之教) die Rede. 
Auch dieser Ausdruck ist im doppelten Sinne zu 
verstehen: Zum einen verweist er auf die Grenze 
des Sagbaren (vgl. erste Eröffnung), wor aus die 
Unterweisung aus unmittelbarer Anschauung 
resultiert, zum anderen meint er die Vermei-
dung von überflüssigen als auch vordergründi-
gen Worten. Daraus folgt das bevorzugte Spre-
chen in Andeutungen, das Eingrenzungen durch 
zu eng gefasste Begriffe vermeidet. Der Aus-
druck «Unterweisung ohne Geschwätz» wird in 
der dreiundvierzigsten Eröffnung noch einmal 
aufgegriffen.

Das oft mit «Wille» übersetzte Zeichen zhì 志 
sollte hier besser als «Eigensinn», als egoistische 
Motivation verstanden werden.



31

Auslegung
Der Verbindung und dem Einklang mit dem 
DAO steht nicht nur unser gewohnter Drang 
nach Benennung und verstandesmäßiger Erfas-
sung im Weg, sondern auch die gewöhnliche 
Art, Dinge wahrzunehmen.

In einem Winkel unseres Verstandes ist uns 
bewusst, dass das Schöne nur existiert, weil es 
auch das Hässliche gibt, und dass wir nur in der 
Lage sind, das Gute als gut zu erkennen, weil 
wir wissen, was nicht gut ist. Unser Interesse je-
doch gilt dem Schönen, das Hässliche wollen wir 
nicht sehen und mit dem Nicht-Guten nicht in 
Verbindung treten.

Der Verstand kennt nur A oder Nicht-A, und 
das Gefühl wählt das attraktivere von beiden 
aus. Gegensätze erscheinen uns üblicherweise 
als voneinander geschiedene Entitäten.

Hier können wir verstehen lernen, dass Ge-
gensätze nicht absolut unvereinbar zueinander 
stehen, sondern vielmehr die zwei Seiten einer 
Medaille darstellen. Ganz im Sinne des Theo-
rems von Yin und Yang entstehen nach chine-
sischer Vorstellung Gegensätze auseinander, 
stehen in untrennbarer Beziehung zueinander, 
bedingen einander und ergeben nur in Verknüp-
fung miteinander Sinn.



32

Die Verbindung mit dem DAO wird vollführ-
bar, wenn ein Blick auf das Ganze gewagt wird, 
wenn die Gesamtheit der Erscheinungen und 
ihre wechselseitigen Beziehungen und Bedingt-
heiten in Augenschein genommen werden. Wir 
sind gewohnt, die Welt zu analysieren, das heißt 
in diskrete, voneinander abgetrennte Einzelphä-
nomene aufzulösen.

Die analytische Sicht ist in sich begrenzt, wäh-
rend die synthetische Betrachtungsweise unter 
der Führung des DAO allumfassend und in sich 
unbegrenzt ist.

Wenn man das Ganze ins Auge fasst, kann 
einem nichts mehr entgehen. Das Einnehmen 
einer kontemplativen Haltung wirkt wie ein 
Nullabgleich auf unser Gehirn. Es fördert nicht 
nur den Abbau von Stressfaktoren, sondern er-
möglicht einen unvoreingenommenen und un-
verstellten Zugang zu allen Erscheinungen.

Die erweiterte Perspektive tut sich demjeni-
gen auf, der nicht in vielfältige Vorgänge und 
Konflikte verstrickt ist. Daher ist die Rede des 
mit dem DAO im Einklang Stehenden lakonisch 
und fokussiert; sie meidet überflüssige Worte.

Wenn die Welt sich uns dank unverstrick-
ter Beobachtung in unverfälschter Form offen-
bart, entwickeln wir erst eine erweiterte und 



33

schließlich eine umfassende Sicht auf alles: auf 
uns selbst, auf die Welt und auf das Sein. Die-
ser Einsicht folgend, werden unsere Handlun-
gen vollständig. Sie beschränken sich auf das 
Notwendige und Wesentliche, ohne Ursachen 
für Gegenbewegungen zu sein. Aus der Sicht 
des Ganzen vollendet sich die Handlung in sich 
selbst, weil sie dem Wesen der natürlichen Ord-
nung der Welt, dem DAO, entspricht und diese 
nicht übertritt.

Daher: Löse dich von den Erscheinungen, werde 
frei von (Vor-)Urteilen und Abhängigkeiten.



第
三
章

爲 使 恆 強 弱 實 虛 是 不 不 不
不 夫 使 其 其 其 其 以 見 貴 上
爲 知 民 骨 志 腹 心 聖 可 難 賢
則 不 無 人 欲 得 使
無 敢 知 之 使 之 民
不 爲 無 治 民 貨 不
治 也 欲 心 使 爭

也 不 民
亂 不
爲
盜



35

Die dritte Eröffnung

Wird die Tüchtigkeit nicht überhöht,
lässt es das Volk nicht streiten;
werden rare Güter nicht überbewertet,
führt es das Volk nicht in die Versuchung zu 

stehlen;
wird nicht mit Prahlerei Begehrlichkeit 

geweckt,
stürzt es die Herzen des Volkes nicht in 

Verwirrung.
So verhält es sich mit der Beherrschung des im 

Einklang Stehenden:
Er leert das Herz, füllt den Bauch,
schwächt den Eigensinn, stärkt die Knochen,
hält das Volk stets fern von Schläue und 

Begehren.
So zügelt er den Übermut der Neunmalklugen
und begnügt sich selbst mit Ungeschäftigkeit;
auf diese Weise bleibt nichts unbeherrscht.



36

Erläuterung (3)

Erschließung
Mit dem Ausdruck xián 賢 wird das «tugend-
hafte» und «strebsame Verhalten» bezeichnet. 
Es meint auch die «besondere Begabung» eines 
Menschen. Mit seinen Ambitionen und Talen-
ten soll man sich nicht «nach oben» (shàng 上), 
also über andere stellen. Dies führt zu Neid und 
fördert den Streit. Genau dies jedoch soll im 
Sinne des DAO vermieden werden. Die immer 
wieder im Text aufgegriffene Zielsetzung lautet: 
«nicht mitein ander konkurrieren», «nicht strei-
ten» (bú-zhèng 不爭).

Bú-jiàn 不見 heißt wörtlich «nicht sehen», 
meint hier aber «nicht zu Gesicht bringen», 
«nicht zur Schau stellen», «nicht prahlen». Was 
dem DAO gemäß über das Streiten hinaus noch 
vermieden werden soll, ist das «Chaos», das 
«Durcheinander», die «Unordnung» luàn 亂. 
Als schädliches Motiv hinter dem Ausscheren 
aus dem DAO wird die «Begehrlichkeit» (yù 欲) 
identifiziert; ebenfalls ein Ausdruck, der im Fol-
genden mehrfach aufgegriffen wird.



37

Die Ausdrücke xū 虛 und shí 實 werden hier 
als Verb im Sinne von «leeren» und «füllen» be-
nutzt. Sie dienen auch als substantivische Be-
schreibung des funktionellen Zustands des Lei-
bes in der alten chinesischen Medizin (Fülle 
und Leere).

Das Wort zhì 治 steht für «herrschen», «be-
herrschen», «regieren», «die Ströme leiten», me-
dizinisches «Behandeln», letztlich auch «Selbst-
beherrschung». 

Schließlich wird die Verführung durch das 
«Wissen» (zhī 知) thematisiert, wobei der Text 
nicht als grundsätzlich wissensfeindlich missver-
standen werden sollte, sondern bloß der Selbst-
überhöhung durch größeres Wissen Einhalt zu 
gebieten sucht. Daher wurde der Ausdruck hier 
mit «Schläue» im Sinne von Besserwissertum 
übertragen.

Die Menschen sollen dazu gebracht werden, 
trotz ihres Wissens keine Übertretung der Ge-
setze des DAO zu «wagen» (bù-gǎn 不敢, «sich 
nicht erdreisten»). Wörtlich heißt der Satz hier: 
«lässt Mensch wissen nicht wagen tun», was mit 
«Zügelung des Übermuts der Neunmalklugen» 
übertragen wurde. Durch Selbstzügelung bleibt 
«nichts mehr ungezügelt» (wú-bú-zhì 無不治), 
durch Selbstbeherrschung (wèi-bú-wèi 爲不



38

爲, «das Nicht-Tun tun») bleibt nichts unbe-
herrscht.

Auslegung
Wenn wir den Grund dafür suchen, dass sich der 
Mensch überhaupt aus seiner Mitte, aus der Ver-
bundenheit mit allem, herausbewegt, gelangen 
wir zu der Einsicht, dass es die vielfältigen Ver-
suchungen und Begehrlichkeiten sind, die den 
Menschen verwirren und dazu führen, dass er 
«außer sich» gerät. Immer wenn wir anfangen 
zu glauben, dass wir ohne einen bestimmten Be-
sitz, ohne ein bestimmtes Vergnügen, ohne eine 
bestimmte Position nicht glücklich und zufrie-
den sein können, geraten wir in Gefahr.

Allerdings sind es nicht nur die materiellen, 
dinglichen Objekte unseres Begehrens, die uns 
in die Konkurrenz und in den Streit hinein-
ziehen. Auch aus dem geistigen Durchdringen-
Wollen, aus dem Streben nach Erkenntnis kann 
eine Begierde entstehen, blindlings Wissen an-
zuhäufen, ohne zu fragen, wem und wozu dieses 
Wissen dienen soll. Bei denen, die sich zu sol-
chen Besserwissern und «Klugscheißern» ent-
wickeln, droht das Anhäufen von verfügbaren 
Wissensbeständen zur Selbstdarstellung zu ent-
arten, und obendrein lassen sie sich dazu ver-



39

leiten, der bloßen Neugierde folgend etwas zu 
tun, nicht weil es gut und sinnvoll, sondern weil 
es möglich ist. So können wir beispielsweise alle 
Rohstoffe unseres Planeten verbrauchen, bis wir 
auf einen anderen umsiedeln müssen. Wenn wir 
jedoch einen Einblick in die wirklichen Not-
wendigkeiten erhalten und alles weglassen, was 
nur uns alleine und uns persönlich nutzt oder im 
Interesse von einzelnen Gruppen oder Gesell-
schaften liegt, dann verleiht uns unsere (Selbst-)
Beherrschung das Potenzial des Herrschers der 
Welt. Wir beginnen, dem DAO zu folgen.

Daher: Halte dich fern von jedem Übermaß, 
beherrsche dich selbst mittels innerer Stille, und 
beherrsche so die Welt.



第
四
章

象 吾 湛 同 和 解 銼 淵 道
帝 不 呵 其 其 其 其 呵 沖
之 知 似 塵 光 紛 兑 似 而
先 其 或 萬 用
誰 存 物 之
之 之 有
子 宗 弗

盈
也


