HEYNE <



Harald Lesch ist Professor fiir Theoretische Astrophysik am
Institut fiir Astronomie und Astrophysik der Universitit Miin-
chen, Fachgutachter fiir Astrophysik bei der DFG und Mitglied
der Astronomischen Gesellschaft. Einer breiteren Offentlich-
keit ist er durch die im Bayerischen Fernsehen laufende Sen-
dereihe ,,alpha-Centauri bekannt. Seit September 2008 ist er
Nachfolger von Joachim Bublath in der ZDF-Reihe ,,Abenteuer
Forschung*.

Wilhelm Vossenkuhl ist emeritierter Ordinarius fiir Philoso-
phie an der Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen. Er
hat diverse Biicher bei Piper und C.H.Beck veréffentlicht, u.a.
Philosophie fiir die Westentasche.



Harald Lesch
Wilhelm Vossenkuhl

Die Grofien Denker

Philosophie im Dialog

WILHELM HEYNE VERLAG

MUNCHEN



S
FSC

www.fsc.org

MIX
Papler aus ver-
antwortungsvollen
Quellen

FSC® C014496

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967
Das fiir dieses Buch verwendete FSC®-zertifizierte Papier
Pamo House liefert Arctic Paper Mochenwangen GmbH.

Taschenbuchausgabe 02/2015

Copyright © 2011 Verlag KOMPLETT-MEDIA GmbH,

Miinchen/Griinwald
Copyright © 2015 by Wilhelm Heyne Verlag, Miinchen,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH
Printed in Germany 2015
Umschlaggestaltung und Motiv:
Hauptmann & Kompanie Werbeagentur, Ziirich
unter Verwendung eines Fotos
von Roy Hessing /Museum fiir Abgiisse Klassischer Bildwerke
(MfA), Miinchen
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P6neck

ISBN: 978-3-453-60324-0



- Vorwort

. Dieses Buch soll an-

| steckend sein. Wie ein
freundlicher Virus, der
seinen Wirt nicht befillt,
sondern befruchtet.

Dem weiten Feld der Phi-
losophie — in einem Zeit-
raum von immerhin 2.500 Jahren — nidhern wir uns im Gesprich.
Wir tauschen Wissen und Meinungen aus, wohl bewusst, dass un-
ser langjdhriges Forschen es uns verbietet, zu behaupten, wir wiir-
den viel wissen oder gar klug und weise sein.

Vossenkuhl Lesch

Bei einem Glas Rotwein (Castello Brolio oder auch Aglianico)
durchstreifen wir gemeinsam die Zeiten, als die Menschen anfin-
gen, nach Griinden zu fragen und sich Erkldrungen fiir das aus-
zudenken, was sie sahen. Seitdem wurde die Welt, die Gotter, das
Gute, das Sein und das Nichts immer wieder aufs Neue bis in die
Gegenwart auf teilweise gegensitzliche Weise philosophisch ge-
deutet, erkldrt und verstanden. Neben der Theologie, welche die
Philosophie viele Jahrhunderte begleitete, inspirierten in der Neu-
zeit besonders die Naturwissenschaften die grolen Denker, denen
wir an den langen Abenden unserer Gespriche begegnen.

Dieser Dialog soll die Freude an der Philosophie wecken, befor-
dern und zum eigenen Mit- und Nachdenken anregen. Er kann
auch Orientierung im Widerstreit der vielen Charaktere und Mei-
nungen sein, die das weite Spektrum des Moglichkeiten in der
Philosophie aufzeigen.

Fragen provozieren Antworten und diese wiederum werfen neue
Fragen auf. Wer bin ich? Was kann ich wissen, was darf ich tun?



Kant hat mit diesen Fragen das Streben des suchenden, sich selbst-
bewussten Menschen genau auf den Punkt gebracht.

Begleiten Sie uns und die groen Denker. Seien Sie unser Gast bei
unseren Gesprichen.

Wilhelm Vossenkuhl Harald Lesch

PS: Unser Dank gilt Herbert Lenz, Initiator und Herausgeber
dieses Werkes, der — wie wir hochst erfreut erleben durften — bei
der gemeinsamen Erarbeitung zu einem ,,homo philosophicus*
geworden ist.



Inhaltsverzeichnis

Uber Philosophie:.................................ocoo.. 11
Zur Weisheit:................... 29
Die Naturphilosophen aus Milet (6. Jh. v. Chr.).............. 47
Pythagoras (570-510 v. Chr.) ... 65

Heraklit (544 -484 v. Chr.) & Parmenides (540-470 v. Chr.) 81
Empedokles (492-432 v. Chr.)

& Philolaos (470-399v.Chr.) ...l 101
Leukipp (5. Jh. v. Chr.)

& Demokrit (460/59 - ca. 400/380 v. Chr.)................ 117
Anaxagoras (500-428 v. Chr.)

& Diogenes (499-428 v.Chr.) ..., 135
Die Sophisten .................. i 151
Die Vorsokratiker —eine Bilanz .............................. 167
Sokrates (469-399v.Chr.) ... 183
Platon (427-347 v.Chr.)..........oooiiiiiiiiiiiiiiee e 197
Aristoteles (384-322v.Chr.) ... 213
Stoa (3. Jh.v.Chr.-2. Jh.n.Chr.) ........................... 229
Epikur (341-270v.Chr.) ... 241
Cicero (106-43 v.Chr.).........oiiiiii i 255
Neuplatonismus ... 269
Antike Philosophie — ein Riickblick .......................... 281
Augustinus — eine Zeitenwende (354-430 n. Chr.) .......... 293

Anselm von Canterbury und sein Gottesbeweis (1033-1109) 307
Hochscholastik — Albertus Magnus (1193-1280) und

Thomas von Aquin (1224-1274) .............cooeeee..... 323
Nominalismus — Johannes Duns Scotus (1266 - 1308)

und Wilhelm von Ockham (1286-1347).................. 339
Nicolaus Cusanus (1401 - 1464) und die Renaissance........ 353

Beginn der Naturwissenschaften — Keppler (1571-1630),
Galilei (1564-1642) und Bacon (1561-1626)............. 367



Inhaltsverzeichnis

Descartes (1569 -1650) — Aufbruch in die Moderne......... 383
Thomas Hobbes (1588 -1679) und John Locke (1632-1704) —
Der englische Empirismus................................. 401
Die ersten Systeme der Philosophie — Spinoza (1632-1677),
Leibniz (1646-1716), Newton (1643-1727) .............. 417
Der Weg zur Aufklirung — Montaigne (1533 -1592),
Pascal (1632-1662), Voltaire (1694-1778) ................ 435

David Hume (1711-1776) — Eine Revolution der Moral....449
Immanuel Kant (1724-1804) —

Der Hohepunkt der Aufkldrung........................... 467
Goethe (1749 -1832) und Schiller (1759-1805) .............. 487
Fichte (1762 -1814) und Schelling (1775-1854).............. 501
Hegel (1770-1831) und Marx (1818-1883) .................. 521

Feuerbach (1804 -1872) und Kierkegaard (1813-1855)..... 537
Arthur Schopenhauer (1788-1860) &

Friedrich Nietzsche (1844-1900) ......................... 553
Fundamente der Moderne - Darwin (1809 - 1882),

Freud (1856-1939), Max Weber (1864-1920) ............ 571
Alfred North Whitehead (1861 -1947) und

Bertrand Russell (1872-1970)............................. 591

Eine Revolution in der Naturphilosophie — Albert
Einstein (1879-1955) und Niels Bohr (1885-1962) ...... 611

Der Wiener Kreis und Ludwig Wittgenstein (1889 -1951)..629
Husserl (1859 -1938) und Heidegger (1889-1976)........... 647
Philosophische Hauptstromungen im 20. Jahrhundert ....667
2500 Jahre Philosophie-Geschichte — eine Bilanz........... 683



Platon ,,Der Staat*
...die hochste Ungerechtigkeit ist, daf3 man gerecht scheine,
ohne es zu sein.

Augustinus
Es gibt einen Menschenschlag, der sich sorgt, das Leben Anderer
auszuspdhen, aber zu trige ist, das eigene zu bessern.

Kants ,,Prolegomena‘“

Daf3 der Geist des Menschen metaphysische Untersuchungen
einmal gdnzlich aufgeben werde, ist eben so wenig zu erwarten,
als dafs wir, um nicht immer unreine Luft zu schopfen, das
Atemholen einmal lieber ganz und gar einstellen wiirden.

Nietzsche
Das Problem der Wissenschaft kann nicht auf dem Boden
der Wissenschaft erkannt werden.

Wittgenstein
...Philosophie diirfte man eigentlich nur dichten... ich habe mich
damit auch als einen bekannt, der nicht ganz kann, was er zu
konnen wiinscht.

Horkheimer
Einen unbedingten Sinn zu retten ohne Gott ist eitel.






Uber Philosophie:

Vossenkuhl:

Wenn wir an die Geschichte Europas oder der Welt denken,
dann fallen uns sofort grole Politiker und Schlachten ein. Diese
Gedanken oder Erinnerungen sind meistens von zwiespaltigen
Gefiihlen begleitet.

Wir vergessen dabei allzu leicht, dass die Geschichte, vor
allem die europdische Geschichte, von Minnern gestaltet wurde,
die nicht geherrscht oder das Schwert geschwungen haben. Sie
benutzten einfach nur ihren Kopf. Denker, Philosophen, Wissen-
schaftler, Physiker oder Theologen. Uberlegen wir doch einmal,
was diese Menschen uns in den letzten zweieinhalbtausend Jahren
zu sagen hatten.

Einen iiberaus kompetenten Gesprichspartner habe ich in mei-
nem Freund Harald Lesch gefunden — ein gestandener Naturwis-
senschaftler, genauer Astrophysiker und bekennender Philosoph.
Er ist dies alles auf einmal, ein richtiger Naturphilosoph eben.

Lesch:

Ohne Philosophie ist alles nichts. Ich kann nicht ohne sie, Willi,
Du weifit es doch. Auch die Physik ist nichts ohne Philosophie. Sie
ist eigentlich erst einmal nur eine Ansammlung von Informatio-
nen. Die kann ich bewerten. Irgendwann frage ich mich dann: Was
mache ich hier eigentlich, was beschreibe ich denn eigentlich?

Du hast mich als Naturwissenschaftler bezeichnet. Ich bin Wis-
senschaftler und ich beschiftige mich mit der Natur. Wenn Du
mich aber fragen wiirdest, was Natur ist, dann wiirde ich sagen,
dass Du das doch als Philosoph eigentlich viel besser wissen miis-
stest. Ohne Philosophie kann man nach meinem Dafiirhalten keine
Physik betreiben, denn Physik ist ein Ergebnis von philosophi-
scher Forschung. Sie war lange Zeit experimentelle Philosophie.

Aber schnell noch dazwischen eine kurze Kldrung. Es gibt ja
vielerlei Definitionen von Philosophen und was Philosophie ist.
So sagt z. B. der beriihmte italienische Autor, der ,,Don Camillo &

1



12

Peppone® geschaffen hat, Giovanni Guareschi: Die Philosophen
sind wie Zahnirzte, die Locher bohren, diese aber dann nicht fiil-
len konnen. Ich meine: Bohrt ihr Philosophen tatséchlich Locher,
um sie dann nicht zu fiillen? Geht das so?

Vossenkuhl:
Das ist eine ziemlich zutreffende Beschreibung.

Lesch:
Wirklich? Also, dann liegt der Nerv ja frei?

Vossenkuhl:

Der Nerv liegt frei.

Nehmen wir uns doch gleich einmal einen vor, der genau das
gemacht hat. Ich weifl nicht, ob Guareschi an ihn gedacht hat -
aber Sokrates hat das gemacht. Der hat Leute einfach auf dem
Marktplatz angesprochen. Meistens Politiker, aber auch einfache
Leute. Er ist ihnen mit seiner Fragerei so nachhaltig auf die
Nerven gegangen, dass sie wirklich dieses Gefiihl hatten: Er hat
was aufgedeckt, was angebohrt, aber er hat’s nicht gefiillt. Seinen
Schiilern hat er natiirlich schon eine Fiillung angeboten.

Bei der Art zu fragen, der Wahrheit auf den Grund zu gehen, sind
oft die Locher einfach offen geblieben. Besonders dann, wenn z.B.
die Dialoge, die Platon aufgeschrieben hat, in einer Aporie, also
in einem Widerspruch endeten. Weil es einfach keine Losung gab.

Lesch:
Die horten einfach auf?
Der kannte kein Happyend oder wollte es auch nicht haben?

Vossenkuhl:
Kein Happyend, nein.

Lesch:
Es gab auch keine Moral von der Geschicht’?

Vossenkuhl:
Nein. Ich glaube, das eigentliche Thema war: Wie geht man



tiberhaupt mit solchen Problemen um?

Dialogisch. Das geht hin und her. Man macht Vorschlédge, die
wieder zurlickgewiesen werden, und am Schluss ist man vielleicht
nicht wirklich kliiger als zuvor, das wire also dieses offene
Loch. Aber man hat eine Sensibilitét fiir das Problem und weif3
wenigstens, was man nicht weil3.

Lesch:

Wir fangen jetzt gleich mit zwei GroBtitern der Philosophie an.
Damit stehen wir am Anfang des europdischen Denkens.

Deine Einleitung fand ich wunderschon, denn ich glaube, dass
wir Europder es dringend notig haben, auf unsere Geschichte zu-
rliickzuschauen und zu sagen: Hey, das ist ja wirklich gut, was wir
da haben.

Vossenkuhl:
Volle Zustimmung.

Lesch:

Die Philosophie ist heutzutage nicht unbedingt mehr in aller
Munde. Stell Dir mal vor, Du wiirdest heute, wie Sokrates damals,
auf den Marktplatz gehen und wiirdest die Leute fragen: Was
machen Sie hier eigentlich? Wieso sind Sie so geldgierig oder
warum machen Sie so einen gehetzten Eindruck? Seien Sie doch
froh, dass Sie leben! Was wiirden die denn mit Dir machen?

Vossenkuhl:

Die wiirden mich wahrscheinlich fiir verriickt halten. Philoso-
phen wurden seit den Anfingen ausgelacht. Es war sogar durchaus
s0, dass man sich bewusst licherlich machen musste, um einiger-
maflen anerkannt zu sein als Philosoph.

Die Licherlichkeit kommt daher, dass man sich nicht einfach
mit dem zufrieden gibt, was z.B. in der Offentlichkeit Geld bringt,
was Ansehen bringt. Was also gewissermaflen normal und bekannt
ist. Sondern man geht raus, exponiert sich und stellt mit Fragen al-
les infrage. Man ist in gewisser Weise nicht normal, also verriickt.

13



14

So war auch der mit der Tonne, der Diogenes. Uber den gro-
Ben Aristoteles hat sogar seine eigene Magd gelacht. Da gibt’s bis
ins Mittelalter schone Darstellungen, wie die Magd den Aristoteles
auslacht. In einer Darstellung — zu sehen im Freiburger Augustiner-
museum — reitet sie sogar auf seinem Riicken und schwingt eine
Peitsche, ganz schon frivol. Selbst in den Zeiten, in denen die
Philosophen gefragt waren, wurden sie beldchelt, weil die meisten
Menschen bis heute keinen so groen Sinn dafiir haben, das Ge-
wohnte zu hinterfragen, es schrig ins Leben zu stellen. Sie wollen
einfach ihren bekannten Stiefel weiter machen. Sie wollen Erfolg
haben. Stelle Dir vor, Du als Physiker wiirdest danach fragen: Was
heif3t eigentlich Natur? Was wiirden dann Deine Kollegen sagen?

Lesch:
Mach erst mal was, und dann kannst du immer noch fragen.

Vossenkuhl:
Genau das.

Lesch:

Du hast das Wort ,,schrig® benutzt. In der Physik wiirde man
vielleicht sagen, da macht jemand was Orthogonales, der geht ein-
fach senkrecht zum Mainstream. Das scheint mir eine ganz klas-
sische Eigenschaft der antiken Denker gewesen zu sein. Sie sind
ihren Mitmenschen mit der Fragerei auf die Nerven gegangen.
Aber auch ihre Lebensentwiirfe waren sehr unterschiedlich.

Vossenkuhl:

Sie haben auch versucht, fiir die Probleme der damaligen Zeit
eine Antwort zu geben. Die Spitantike war ja voller Irritationen.
Eigentlich gibt es kaum eine Zeit, ohne grofle Irritationen. Die
Spatantike war aber noch dazu die Endzeit einer grolen Epoche.

Was haben die Philosophen gemacht? Sie versuchten rauszu-
kriegen: Was macht Menschen eigentlich gliicklich, wie kdnnen
sie gliicklich leben? Interessanterweise fanden sie heraus: Der
Mensch kann eigentlich nur gliicklich leben, wenn er moglichst
wenig will. Also ...



Lesch:
... leichtes Gepick.

Vossenkuhl:

Es ist ein bisschen so wie, wenn man nicht einschlafen kann.
Was macht der Mensch dann? Er versucht, sich zu entspannen.
Das fiihrt dazu, dass er gerade nicht einschlafen kann. Das ist
exakt das Grundproblem, wenn jemand partout gliicklich sein
will. Also muss man sich mit seinem zwanghaften Wollen zuriick-
nehmen. Fiir viele Menschen war das ein wertvoller Hinweis, um
ihr Leben neu und besser zu gestalten.

Lesch:

Was ist denn so typisch daran gewesen, dass man heutzutage
im Allgemeinen, wenn man von Philosophie spricht, den Beginn
in Griechenland annimmt. Es wird gesagt, der erste Philosoph sei
Thales (624-546 v.Chr.) gewesen, weil er eine Sonnenfinsternis
richtig vorher sagte und die Welt durch ein Prinzip erklidren wollte.

Wieso glaubst Du, hat so was in Europa einen vollig anderen
Verlauf genommen als z. B. in Indien und in China, wo es ja auch
grofle Denker gegeben hat? Der Sokrates hat seine Fragetechnik
schon als ,,Hebammenkunst* bezeichnet. Stimmt. Immer wenn
die Philosophie Fragen aus der Taufe hebt, fingt sie an, praktisch
ganze Wissenschaften zu begriinden und damit ins Leben zu setzen.

Die Physik ist ja ein typischer Fall. Auch viele andere Wissen-
schaften kommen aus der Philosophie. Jedes Mal, wenn die Philo-
sophie dann wieder ein neues Kind auf die Welt gebracht hat, dann
zeigen ausgerechnet diejenigen, die gerade frisch auf die Schiene
gesetzt wurden, mit dem Finger darauf und sagen pikiert: Was ist
denn das fiir eine Wissenschaft? Die brauchen wir doch gar nicht
mehr.

Was glaubst Du, wieso ist das am Anfang so gelaufen?

Vossenkuhl:
Wabhrscheinlich gab es da viele Einfliisse, die zusammen kamen.
Es existierte schon eine ,,Schule, die wohl stark von religiosen

15



16

Vorstellungen, die in Agypten beheimatet waren, beeinflusst war,
die Pythagoréer. Pythagoras (570-496 v.Chr.) hat ja einen Grof3-
teil seines Lebens gar nicht in Athen oder im alten Griechenland
verbracht, sondern in Neu-Griechenland, im heutigen Siiditalien,
in Kroton und Tarent. Da ging es um die Frage: Was ist eigent-
lich das Wissen, das die Wirklichkeit im Inneren zusammenhilt?
Das war sehr nahe an dem geheimen Wissen, das Priester fiir
sich beanspruchten mit ihrer Beherrschung der Symbole, mit den
religiosen Riten, den Weisheiten und Offenbarungen, iiber die sie
herrschten. Das waren die Wurzeln fiir so allgemeine Fragen: Wie
ist eigentlich die Welt insgesamt zu verstehen, und wer darf das
wissen?

Die Schrift hat diese Frage ganz stark verdndert. Zundchst mal
gab es gar keine Verschriftlichung, es gab nur die Sprache.

Lesch:
Mund-zu-Mund-Propaganda also.

Vossenkuhl:

Ja. Es gab viele Stromungen, die Religion war eine davon. Die
Entwicklung der Schrift war ein wesentlicher Anschub. Ohne sie
hitten wir ja keine nachvollziehbare Tradition iiber lingere Zeit-
spannen. Wir wiissten ja gar nicht, was da friiher passiert ist. Mog-
licherweise gab es in anderen Kulturen, etwa in Indien oder im
Vorderen Orient, dhnliche Fragestellungen. Nur wissen wir nichts
mehr davon. Es ist nicht iiberliefert worden.

Lesch:

Was allerdings iiberliefert worden ist, scheint sich aber
deutlich von dem zu unterscheiden, was die ersten griechi-
schen Denker, die Vorsokratiker in die Welt gesetzt haben.
Da wurde davon gesprochen, das Wasser sei das Element,
aus dem sich alles entwickelt. Der beriihmte Heraklit meinte:

”panta rei“, wie es so schon heif3t, ,alles flieBt*.

Wieder ein anderer meinte, es wire wohl die Luft, ein dritter mein-
te, es wire das Feuer.



Die haben damals etwas gemacht, was zumindest fiir uns Natur-
wissenschaftler heute noch Programm ist. Sie haben gesucht. Sie
wollten wissen, was die Welt zusammenhilt, was das Innerste ist,
wie es im Faust so schon heift. Ich finde es erstaunlich, dass dieser
Funke in einem Teil der Welt geziindet hat, der sich nicht beson-
ders durch eine Hochkultur auszeichnete. Wie die alten Agypter
am fruchtbaren Nil. Ich bin fest davon iiberzeugt: Philosophie zu
betreiben mit Zahnschmerzen oder mit einem hungrigen Bauch
ist etwas ganz anderes als Philosophie in einigermallen geregelten
Verhiltnissen.

Vossenkuhl:

In Athen wurde das Geschift der Philosophie von freien Biir-
gern betrieben. Vorrangig von Miénnern. Und die waren alle
wohlhabend und hatten Zeit. Mufle. Die haben Politik gemacht
oder sie haben eben philosophiert. Sie haben teilgenommen an
Gesprichen. Das gehorte mit dazu.

Es gab zunichst einen religiosen Hintergrund. Die grobe Eintei-
lung ist: Erst kamen die Mythen und dann die Philosophie. Ob das
stimmt, kann ich nicht genau sagen. Mythen waren jedenfalls eine
Form der Welterkldarung. Und die Philosophie auch. Also wird
wohl das eine mit dem anderen urspriinglich verkoppelt gewesen
sein.

Die Menschen brauchten Freiheit, also Freiziigigkeit, sie
mussten Zeit und MufBle haben. Dazu dienten die Sklaven. Man
zuckt vielleicht heute ein bisschen zusammen, wenn man hort,
dass die frithesten Philosophen in Athen eigentlich nur philoso-
phieren konnten, weil es Sklaven gab. Das ist uns nicht mehr so
ganz geheuer. Aber MuBle, diese Freiheit, diese Ungebunden-
heit, das ist schon ein wesentlicher Faktor. Man brauchte einen
Freiraum der Gedanken. Es gab keine Autoritiiten, die bestimmt
hitten, was man als freier Biirger denken oder nicht denken
darf. Gut, bei Sokrates griffen dann doch Autorititen ein, die
bestimmten, Junge, das kannst du 6ffentlich so nicht sagen ...

17



18

Lesch:
... der musste dann den Schierlingsbecher trinken.

Vossenkuhl:

Sie hatten ihm aber die Chance gegeben, zu flichen.

Aber er wollte nicht. Weil er der Meinung war, auf diese Art und
Weise erlangt er endlich die Freiheit, von seinem Dasein, seinem
Korper, dem Arger des Tages, der Gicht oder was immer ihn ge-
plagt hat. Er wollte eigentlich nicht abhauen. Ich glaube, er wollte
auch der Willkiir des Gesetzes trotzen. Er wollte mutig sein und zu
dem stehen, was er gelehrt hatte.

Lesch:

Nach meinem Dafiirhalten spielte sich da etwas ganz Bahnbre-
chendes ab. Du hast eben gesagt: Es gab Mythen, Religionen und
parallel dazu die Philosophie. Da hat einer den Mut, sich auf seinen
Verstand so verlassen zu wollen, dass er der Meinung ist, man
konne tatsidchlich was von der Welt verstehen, man konne etwas
erkldren, etwas erkennen. Das Ganze ohne Zutun von Géttern und
Priestern, die einem im Grunde genommen ja sagen: Passt alle mal
auf. Wenn ihr daran glaubt, dann wird das alles schon gut werden.

Also richtig hineinzugehen in die Welt. Jetzt gehen einige
wenige direkt hinein. Ich will noch nicht sagen ganz selbstbewusst,
aber sie wagen durchaus einen Schritt nach vorne.

Wenn ich daran denke, der Odysseus, der ist 20 Jahre lang durch
den Mittelmeerraum geschippert und hat sich mit allen moglichen
Willfahrnissen auseinandersetzen miissen ...

Vossenkuhl:
Er hat aber auch ganz schone Sachen erlebt.

Lesch:

Wunderschone Frauen. Eigentlich alles prima. Aber er war
immer derjenige, der trotz gottlicher Hilfe - die Athene stand ihm ja
immer zur Seite — praktisch das Ruder in der Hand behielt. Es kam
auf ihn an. Das ist fiir mich so ein Punkt, wo ich denke, Europa ist
in dem Moment erwacht, wo Menschen angefangen haben, nicht



hinter jedem Baum und Strauch einen Gott oder einen Kobold zu
vermuten. Sie sagten sich vielmehr: O.k. Freunde, wenn wir hier
was werden wollen, dann miissen wir was tun.

Vossenkuhl:

So ist es. Das ist eine schone Briicke zu einer der Hauptideen,
die die Philosophie in der Antike propagiert hat: die Erziehung.
Die Erziehung des Menschen. Ahnlich wie wir heute in Schulen
und Universititen junge Menschen erziehen, ihnen Wissen ver-
mitteln, hat man damals gemeint, wenn man dem Nachwuchs
philosophisches Wissen vermittelt, dann befdhigt man ihn dazu,
ein gutes Leben zu fiihren oder auch den Staat gut zu lenken.

Aristoteles war der Lehrer von Alexander dem Grofen. Der
Vater von Alexander hitte ihn wohl nie als Hauslehrer angestellt,
wenn er nicht gedacht hitte: Das ist der Beste, den ich finden kann.
Ubrigens, gut honoriert — das, was man sich ja heutzutage auch als
Philosoph so wiinscht.

Lesch:
Sind die Zeiten denn so schlecht?

Vossenkuhl:
Nein, nein — ich bin’s zufrieden.

Lesch:

Dann ist es ja gut.

Es bleibt auch gar nichts anderes tibrig. Wie Aristoteles ja mal
auf die Frage, ob man philosophieren muss oder nicht, gesagt hat:
Philosophieren muss man. Es bleibt gar nichts anderes iibrig.

Vossenkuhl:
Selbst wenn man zu dem Schluss kime, dass man das nicht muss,
tut man’s schon.

Lesch:

Genau. Schon in dem Moment, in dem man sich fragt, ob man
das muss, oder wenn man iiber die Philosophen spottet, philoso-
phiert man ja schon selbst. Man kommt da gar nicht raus. Das

19



20

finde ich so irre. Bei Religionen gibt es etwas Trennendes. Da ist
alles eine Glaubens- oder Uberzeugungssache.

Fiir mich ist Philosophie so wunderbar, weil sie den Zweifel
schon fast zum Prinzip erhebt. Und Zweifel verbinden. Wenn
Leute an einem Tisch sitzen und zweifeln, das ist gut. Man muss
janicht an allem zweifeln. Aber die Zweifel haben etwas unglaub-
lich Beruhigendes und Pazifistisches.

Vossenkuhl:

Natiirlich sind fiir uns jetzt die groen Denker und Geister das
Hauptthema. Aber noch mal: Philosophieren, das tut fast jeder.

Man redet gerne etwas despektierlich iiber den Stammtisch.
Aber die Leute dort machen eigentlich genau das, was Philoso-
phie sein kann. Nur nicht ganz so gut, wie sie es vielleicht eigent-
lich vermdgen. Sie versuchen, sich einen Reim zu machen, etwas
zu erklédren, sich ein Bild zu machen, eine Erkldarung zu geben
fiir das, was so passiert oder schon passiert ist. Fiir sie ist ihre
Erkldrung oder Meinung zunéchst einmal die richtige. Das ist das
gleiche Prinzip, wie wenn man — mit sehr viel Hintergrund und
Informationen natiirlich — philosophiert.

Also Philosophie ist nicht weltabgewandt oder wirklichkeits-
fremd. Im Gegenteil. Sie steht mitten im Leben, und deckt die
Fragen auf, um die es geht und — wie Du gesagt hast — sie bohrt
Locher. Nicht immer kann sie sie fiillen, manchmal schon.

Lesch:

Und sie beschiftigt sich mit Fragen, die - zumindest nach mei-
ner Einschitzung - zu den eindringlichsten gehdren, die wir stel-
len konnen. Also Fragen, die uns so richtig auf den Solarplexus

treffen. Was mache ich hier? Was iSt der Sinn
des Lebens? Was mache ich hier angesichts der Tat-

sache, dass ich weil3, dass ich sterben muss?
Es gibt ja so die Vorstellung, dass Philosophen sich aus lauter
Todesangst in die Vernunft gerettet haben. Da ist noch etwas,



das Ewige, die Wahrheit. Wenn es schon sicher ist, dass es
irgendwann zu Ende geht, dann will man wenigstens irgend-
wo mal in Beriihrung kommen mit dem, was als das Ewige gilt.
Das muss dann wohl die Wahrheit sein. Das muss das Gute, das
Schone und das Wahre sein. Das halte ich fiir eine der ganz wich-
tigen Ideen, die europdische Denker in die Welt gesetzt haben.

Vossenkuhl:

Die Gliickssuche, die Suche nach Wahrheit, nach dem Ho6ch-
sten — das hat alles die gleiche Tendenz. Man will sich nicht mit
dem Hier und Jetzt zufrieden geben. Will nicht einfach so vor
sich hin leben. Man gibt sich nicht mit den Dingen zufrieden,
die einfach kaputt gehen konnen, so wie ein Weinglas oder der
Wein selbst. Man will zur Sache kommen, zur Wirklichkeit.

Lesch:

Was mich sehr beeindruckt ist, dass es iiber diese Unmit-
telbarkeit hinausgeht. Es geht jetzt nicht mehr nur darum, das
zu machen, was man sowieso schon tut. Das Neue ist, dass ein
Gedanke auftauchen kann wie: Gibt es etwas hinter der Dingen,
das unverédnderlich ist?

Um die Menschen herum passiert alles Mogliche: Leute kom-
men und gehen, Kinder kommen auf die Welt, es wird gestorben,
Bédume wachsen und werden gefillt. Eine pausenlose Verwand-
lung.

Dann wird plétzlich praktisch gegen die eigene Anschauung
gedacht. Da wird gegen den Berg angerannt. Wenn sich alles ver-
dndert, dann muss doch irgendwo hinter den Dingen etwas sein,
was unverinderlich ist. Das ist doch eine irre Geschichte.

Vossenkuhl:

Ja, ja. Ich glaube aber, dass Du als Physiker so was eher noch in
Hinden halten kannst als wir als Philosophen. In der Philosophie
hat man genau diese Uberzeugung jahrhundertelang gepflegt. Es
gibt Substanzen, es gibt Unverinderliches. Wir konnen sie zwar
nicht direkt greifen, aber wir kdnnen sie erkennen, ja, wir konnen

21



22

dahinter steigen. Wir kriegen sie nicht zu fassen, aber wir wissen
davon. Wir konnen sie wenigstens logisch begreifen.

Die Substantialitidt der Dinge ist ins Schlingern geraten. Was ist
z. B. eine ,,Person*? Ist in unserem Menschsein etwas drin, etwas
ganz Stabiles, Hartes, Unverinderliches? Oder nicht?

Wenn Du als Physiker gefragt wirst: Was ist denn in der Natur
das Stabilste, was wiirdest Du da sagen?

Lesch:
Elektron, ganz klar. Elektron. Ich vermute, dass auch die Quarks
stabil sind. Wir sind nahe dran und guter Dinge.

Vossenkuhl:
Bestimmte GesetzméBigkeiten?

Lesch:

Es gibt natiirlich Gesetze, die tiberall und jederzeit im Universum
gelten. Die Naturkonstanten. Ich habe Legionen von Kolleginnen
und Kollegen, die mit mir an diesem Projekt arbeiten. Dabei gilt
das Verfahren: Idee, Theorie, testen. Idee, Theorie, testen. Test
positiv — Theorie weiterverfolgen. Test negativ — Theorie weg-
schmeiflen. Da sind wir fein raus.

Vossenkuhl:

Ihr seid eigentlich heute die Substanzvertreter. Ihr habt, ohne
dass ihr das so nennt, eigentlich mit diesen Uberzeugungen die
Philosophie beerbt.

Aber eigentlich bis Du ja ein Naturphilosoph.

Lesch:
Ich bemiihe mich. Ich bemiihe mich hinreichend.

Vossenkuhl:
Wenn Du aber Naturphilosoph bist, bohrst Du ja wohl auch
Locher. Kommt da wieder was rein?

Lesch:
Sicher kommt da was rein. Vor allen Dingen kommt aber was
wieder. Es kommt also!



Bei dem, womit ich mich beschiftige, geht es darum: Wie wire
die Welt, wenn die Theorien, die wir uns iiber sie ausdenken, wahr
wiren? Das ist genau das, was Physik macht. Wir haben Theorien,
wir testen sie und stellen fest: Mensch, diese Theorien, wenn sie
falsch sind, miissen verdammt gut falsch sein. Wir konnen ja nur
falsifizieren, rein gar nichts verifizieren. Und dann bleiben immer
Reste iibrig, die wir naturwissenschaftlich nicht mehr fassen
konnen.

Also, wie interpretieren wir solche Sachen? Und da sind wir in
der Naturphilosophie auf dem besten Wege wieder von der Philo-
sophie getrennt zu werden und systematisch mehr in die Physik
rein zu gehen. Weil es fiir viele Fragen, die friither rein philo-
sophische Fragen waren — wie ist die Welt entstanden? - heute
Experimente oder zumindestens Beobachtungen gibt, die es uns
erlauben, eine Aussage dariiber zu machen, wie das Universum
als Ganzes entstanden ist. Vor 2.000 Jahren konnten unsere
Altvorderen davon nicht einmal traumen.

Vossenkuhl:
Wahnsinn.

Lesch:
Ist doch irre.

Vossenkuhl:

Ich wollte noch mal auf den Anfang zuriickkommen.
GroBle Denker, Geister. Es ist doch erstaunlich und grenzt schon
ans Wunderbare, dass mit bloem Denken das Leben bewegt wird.
Dinge bewegt werden. Vielleicht ist es das Wunder des Denkens,
dass man mit bloen Gedanken Gutes und Schlechtes bewirken
kann. Das letzte grofle Beispiel, das leider nicht so gut war, ist
Karl Marx. Da setzt sich einer hin, schreibt ,,Das Kapital, macht
Politik und was entsteht daraus? Oder geh™ zuriick: Platon wollte
in Syrakus Politik machen. Dreimal ist er angereist und es ist
trotzdem schief gegangen.

Was haben eigentlich diese Denker bewirkt?

23



24

Lesch:

Mit der Philosophie ist es nicht so wie mit einer Handgranate.
Man zieht nicht einfach den Ring raus, wirft und dann macht’s
bumm. Es scheint eher so etwas zu sein, was wie ein ganz langsam
sich verbreitender Virus wirkt. Da taucht eine Idee auf, und wenn
die einmal in der Welt ist, dann kann man nicht mehr hinter sie
zurlick. Man kann zwar Versuche unternehmen, die Idee einzusper-
ren oder zu unterdriicken, aber das scheint ein bisschen so zu sein
wie bei diesem lustigen Gag-Geschenk, einen kleinen Kasten, in
dem man eine widerspenstige Feder solange bindigt und zusammen
presst, bis sie dann plotzlich mit voller Wucht herausschieft.

Da scheint mir die Philosophie eine ganz interessante Eigen-
schaft zu haben. Wenn einmal der richtige Gedanke zur richtigen
Zeit gedacht wird, dann scheint die Welt zu sagen: Oh, darauf habe
ich ja nur gewartet. Da gibt es schnell Leute, die sagen: Mensch,
wieso bin ich eigentlich nicht selbst auf den Gedanken gekom-
men? Wenn das passiert, dann geht es schnell.

Vossenkuhl:

Manchmal geht es geradezu explosionsartig. Dann aber ist es
auch wieder so, dass es schlummert, lange, lange schlummert. Da
hat z.B. Immanuel Kant mit seiner ,,Kritik der reinen Vernunft*
1781 ...

Lesch:
Die hat doch kaum jemand gelesen, das ist so ... puh!

Vossenkuhl:
Das war erst nur so ein Fiirzchen, das verpuffte. Aber Jahre
spater war es der Hammer.

Lesch:

Ich finde es einfach irrsinnig gut, was manche Menschen am
Schreibtisch in ihrem stillen Kémmerchen und damit letztlich
ganz alleine fiir Erfahrungen machen und auf welche Ideen
die da kommen. Da werden irgendwelche Kabel angeschlossen,



da passieren Manipulationen, da werden Idealisierungen vorge-
nommen.

Wenn wir in der Physik Experimente machen, dann versuchen
wir ja uns als Subjekte so weit wie moglich zuriickzunehmen. Wir
entmenschlichen das soweit es nur irgendwie geht. Es gibt aber
gleichzeitig Menschen, die sich als Subjekt benutzen, um so ein
geistiges Experiment an sich selbst durchzufiihren. Das finde ich
ungeheuerlich. Dass das so verstirkt in den letzten zweieinhalb-
tausend Jahren aufgetreten ist!

Vossenkuhl:

Es sind alles machtlose Menschen gewesen, die nicht wie ein
Bundeskanzler oder ein Prisident irgendwelche Machtmittel in
der Hand hatten. Aber ihre Gedanken entfalteten eine unglaubliche
Wirkkraft. Das ist doch das Tolle.

Lesch:

Das muss uns natiirlich beschiftigen. Vielleicht gelingt es uns
sogar hier und da herauszufinden, unter welchen Bedingungen
eigentlich Philosophie wirklich durchgreift. Manchmal steht die
Situation so auf der Kippe, dass es dann besonders stark wirkt,
oder am Ende kommt gar nichts dabei raus.

Immer dann, wenn Gesellschaften in Krisen geraten, dann wer-
den die ,,Zahnschmerzen®, der Existenzdruck sehr grof3. Dann
haben die Menschen gar keine Zeit und gar keine Mdglichkeit,
Philosophie zu betreiben. Dann gibt es Zeiten, in denen Lebens-
berater in Buchform ,,Wie werde ich gliicklich?*, ,,Wie finde ich
mein Gliick?*, ,,Wegweiser zum gliicklichen Leben* — iiberhand
nehmen. Immer dann, wenn ein Werteverfall beklagt wird, dann
heif3t es auf einmal: Wo sind denn unsere Philosophen? Wir hatten
doch neulich mal welche, die haben doch irgendwann mal ...
haben die nicht mal irgendetwas Sinnstiftendes von sich gegeben?

Vossenkuhl:
Jetzt sind die irgendwie abgetaucht.

25



26

Lesch:
Wo sind denn diese Philosophen?

Vossenkuhl:
Kaum wird’s ernst, tauchen sie ab.

Lesch:
Holt mal die Philosophen raus! Wir haben ein paar Probleme.
Wir haben Werte-Probleme.

Vossenkuhl:
Genau. Die miissen die Werte wieder aufbauen. So wie Sand-
burgen.

Lesch:
Und dann kommt eine Welle: Wusch.

Vossenkuhl:
Dann ist die Werte-Sandburg wieder weg.

Lesch:

Das Thema packen wir mit unserem Dialog iiber die Denker des
Abendlandes einmal von Grund auf an. Wir gehen einmal querab
durch die europidische Philosophie. Ja. Einmal quer durch. Ich
werde mich bemiihen, etwas von den Wissenschaften zu erzihlen,
die ja alle einmal aus der Philosophie gekommen sind. Und Du,
lieber Wilhelm musst aber auch bei néchster Gelegenheit einmal
erkldren, wieso sich die Philosophie eigentlich so verdndert hat.
Denn heute sind die Philosophen nicht mehr so berithmt wie
frither. Nehmen wir Sokrates oder Aristoteles, oder Nikolaus von
Kues. Der ist sogar ein grofer Kirchenfiirst gewesen.

Vossenkuhl:
Die meisten der Vordenker waren in ihrer Zeit auch keine
Prominenten.

Lesch:
Waren die nicht so beriihmt wie heute?



Vossenkuhl:
Nein, ganz und gar nicht.

Lesch:
Erst immer im Nachhinein?

Vossenkuhl:

Ich bin sicher, wenn Du damals in Syrakus jemanden auf der
Strasse gefragt hittest: Kennen Sie den Herrn Platon? Dann wire
wohl die Antwort gewesen: Platon? Platon? Wer beim Zeus ist
dieser Platon?

27






Zur Weisheit:

Lesch:

Weise zu sein lohnt sich auf lange Sicht. Nicht unmittelbar,
aber es lohnt sich. Weisheit ist heutzutage geradezu ein Produkt
und wird gerne gekauft. Da stapeln sich Biicher, DVDs, CDs, was
immer man will. Nur, es niitzt so nichts. So macht es nicht weiser.

,Wir brauchen die Weisheit dann am nétigsten, wenn man am
wenigsten an sich glaubt®, sagt Hans Jonas, einer der Weisheits-
lehrer.

GroBle Liebhaber der Weisheit sind natiirlich die Philosophen.
Als Wissenschaftler habe ich mit Weisheit gar nichts am Hut. Ich
habe mein Wissen, und das ist es dann schon.

Willi, was ist der Unterschied zwischen Wissen und Weisheit?

Vossenkuhl:

Da gibt es viele Unterschiede. Wissen kann man erweitern und
vertiefen. Wissen kann man sich aneignen, und das ganz gezielt.
Bei der Weisheit geht das nicht so einfach nach Plan. Um weise zu
sein, bedarf es einer Menge Dinge, die mit Wissen im engeren Sinn
gar nichts zu tun haben. Zum Beispiel Menschenliebe, Néchsten-
liebe, Sympathie und Wohlwollen fiir Andere, Desinteresse an
bestimmten materiellen Giitern, menschliche Wirme, Mitgefiihl
und so fort. Das sind alles Dinge, die mit Wissen gar nichts zu tun
haben, die aber zur Weisheit gehoren. Der Weise beurteilt die Dinge
auch auf der Basis von Wissen. Aber die weise Entscheidung,
die ist nicht primdr wissensabhingig. Wissen ist zwar eine
notwendige, aber keine hinreichende Bedingung fiir Weisheit.

Lesch:

Kann man denn herausfinden, ob jemand weise oder ob er eher
ein Wissender ist? Kann man erkennen: Das ist ein Weiser und das
ist eher so ein Besserwisser?

Vossenkuhl:
Es gab schon leuchtende Beispiele fiir Weisheit: Salomon,

29



30

Sokrates, Jesus. Es gibt auch Beispiele fiir weise Entscheidungen.
Kennst Du Brechts Geschichte vom kaukasischen Kreidekreis?

Lesch:
Nein.

Vossenkuhl:

Zwei Frauen, die eine ist mit einem Gouverneur verheiratet, die
andere ist eine Magd, behaupten — jede fiir sich - vor einem Richter,
sie seien die leibliche Mutter eines Kindes. Das Kind war in
Kriegswirren seiner leiblichen Mutter entrissen worden und von
der Magd aufgenommen und liebevoll versorgt worden. Der weise
Richter, der friiher ein einfacher Dorfschreiber gewesen war, iiber-
legt nun, wie er zwischen diesen Anspriichen entscheiden soll.
AuBere Merkmale gibt es keine. Wie soll er dann herausfinden,
wessen Kind es ist? Es gibt keine DNA-Untersuchung, keinen
genetischen Fingerprint wie heute. Also, wie kann er gut und richtig
entscheiden?

Er schlégt vor - und das ist sehr weise — das Kind in einen wei-
Ben, mit Kreide gezogenen Kreis zu stellen und die beiden Frauen
an jeweils einem Arm des Kindes ziehen zu lassen. Die rechtmi-
Bige Mutter wiirde — so die Idee — schon kriftig genug ziehen.
Tatsdchlich reifit die Gouverneursgattin, die iibrigens die wirkliche
leibliche Mutter des Kindes ist, das Kind mit Gewalt an sich.
Die Magd 146t den Arm los, um dem Kind nicht weh zu tun. Sie
bekommt das Kind, obwohl sie nicht die leibliche Mutter ist. Sie
zeigt aber, dass sie das Kind liebt.

Das ist eine weise Entscheidung.

Lesch:
Das heil3t auch, dass Bertolt Brecht ein Weiser war, weil er sich
diese Geschichte hat einfallen lassen?

Vossenkuhl:
Zumindest wusste er, was Weisheit ist.



Lesch:

Was man heute gerne wissen mochte, ist doch: Wie werde ich
weise? Es gibt ja alle mdglichen Ubungen, um in acht Stufen zum
Erleuchteten zu werden. Kann man aber Kriterien finden, iiber die
es sich zu sprechen lohnt, an denen man Zeichen von Weisheit fest
machen kann? Die Philosophie ist doch die Liebe zur Weisheit.
Da fiihle auch ich mich angesprochen. Tummeln sich doch die
Wissenschaften in der Néhe der Philosophie.

Vossenkuhl:

Ein untriigliches negatives oder indirektes Kennzeichen von
Weisheit ist, dass man von sich selbst nicht behaupten kann, ein
Weiser zu sein. Also, wenn ich sagen wiirde, ich bin ein Weiser,
dann diirftest Du gerne auf meine Kosten lachen.

Lesch:
Das mache ich immer wieder gerne.

Vossenkuhl:

Ich konnte Dir, wenn Du mich fragst, sagen, wie viel Uhr es ist.
Das weil ich.

Aber man kann von sich selbst nicht wirklich sagen, man sei
weise. Das muss sich zeigen. Natiirlich gilt das auch fiir das Wissen.
Nehmen wir als Beispiel das eigentliche Thema des kaukasischen
Kreidekreises, die Gerechtigkeit.

Ein weiser Richter, der so gerecht wie im Fall des kaukasischen
Kreidekreises entscheiden will, muss schon eine Menge iiber das
wissen, worum es geht. Er muss aber auch umsichtig sein, er muss
Ubersicht haben. Er muss in der Lage sein, nach hinreichender
Abwigung zu sagen: Ich weil} vieles nicht, ich kann vieles gar
nicht wissen, aber ich muss trotzdem jetzt entscheiden. Und in
dem, was er tut, muss sich zeigen, dass er gerecht ist, dass er
nicht sich sondern den Menschen und der Sache der Gerechtigkeit
dienen will. Das ist Weisheitsliebe am Beispiel der Gerechtigkeit.
Sie setzt voraus, dass derjenige, der gerecht entscheidet, nichts fiir
sich selbst will. Das ist ein wichtiges Kennzeichen der Weisheit.

31



32

Wenn man nur iiber Wissen verfiigt, neigt man zum Recht
Haben Wollen und damit indirekt zum Egoismus. Wenn ich meine,
mehr zu wissen als andere, glaube ich auch mehr Recht als andere
zu haben. Wir leben in einer Zeit, in der genau dieser Charakter-
zug des Mehr-Wissens Vorrang vor der Weisheit geniel3t. Wer heu-
te denkt, dass er mit seinem Wissen etwas gewinnen kann, wird es
auch versuchen, egal wie grof3 das Risiko dabei ist.

Lesch:
Wenn man etwas gewinnen kann, dann versucht man’s auch.
Genau.

Vossenkuhl:
Waiihrend der Weise sagt: Wozu soll ich gewinnen?

Lesch:

Das klingt so, als ob es Voraussetzungen fiir Weisheit gibt.
Weisheit erfordert zum Beispiel, dass man {iberhaupt in die Situa-
tion kommt, weise sein zu miissen. Man muss z.B. eine Entschei-
dung treffen. Entweder fiir andere oder fiir sich selbst. Es scheint
etwas in uns drin zu sein — zumindest dann, wenn wir geniigend
Erfahrung haben — das wir fiihlen konnen: Ach, das passt so, das
ist gut so.

Es scheint mir so zu sein, dass es durchaus bestimmter Voraus-
setzungen bedarf, um iiberhaupt nur in die Néhe dieses Anspruchs
der Weisheit zu kommen. Ich habe den Eindruck, dass derjenige
schon gar nicht weise wird, der stidndig versucht, weise zu werden.
Nein, das geht nicht zusammen.

Die Weisheit entzieht sich eher, wenn man danach sucht.
Warum haben wir eigentlich — Ausnahmen bestitigen die Regel
- so einen unglaublich starken Drang dazu, Wissen zu sammeln?
Was Weisheit betrifft, da sind wir doch eigentlich eher sehr,
... na, wie soll ich es sagen, zogerlich. Es gibt zweifellos weise
Personen, die werden aber nicht so gut bezahlt, wie diejenigen, die
,,nur was wissen.



Vossenkuhl:
Das ist richtig, ja.

Lesch:
Wie kommt das?

Vossenkuhl:

Das kann ich Dir auch nicht erkldren. Aber ein Unterschied zum
Wissen bleibt wichtig. Es gibt sehr viele Arten des Wissens, und es
gibt mindestens ebenso viele Arten von Weisheit. Der Unterschied
ist, dass das Wissen allein die Weisheit nicht ausmacht.

Es gibt Menschen, die keinerlei Schulbildung haben, also keine
sog. ,,formale Bildung*, die aber trotzdem einfach weise sind, weil
sie aus der Lebenserfahrung so viel an Bildung und Wissen mit-
genommen haben, dass sie zum Beispiel wissen, wann sie was tun
sollen, wann sie sich zuriickhalten sollen, wann sie dem anderen
seinen Vortritt lassen sollen, wann sie hoflich oder hilfsbereit sein
sollen, wem sie trauen konnen und wem nicht.

Das sind Erfahrungsgrofen, zu denen natiirlich auch Wissen
gehort, Erfahrungswissen, nicht formales Wissen. Und der Einsatz
dieses Wissens ,,wie, das kann ein Klempner, eine Putzfrau oder
ein Schuhputzer genauso einsetzen wie ein Akademiker oder ein
Bankdirektor.

Lesch:

Gerade Letzterem konnte ein kriftiger Schuss Grundweisheit
nicht schaden. Nun denn.

Das wire ja durchaus dann ein Begriff aus der heutigen Welt,
die sich sehr stark auf Quantifizierbares, also Nachvollzichbares
konzentriert. In deinem Lebenslauf muss alles drin stehen, was du
kannst, und der Eindruck, den man von dir hat — auch, ob du weise
bist — der ist entscheidend. Obwohl du, - sagen wir mal — der
Papierform nach nicht unbedingt als Bester unter den Kandidaten
erscheinst. Da wiirde ich mir wiinschen, dass die Leute dann sagen:
Hm, weise ist er auch noch. Das riskieren wir, wir nehmen ihn.

Weisheit hat so was vollig Unzéhlbares. Das ist nicht quantifi-

33



34

zierbar. Und damit wird es natiirlich immer schwieriger. Da muss
ich mal ganz kurz einen tiefen Griff in die Kiste machen: Bei den
Griechen gab es sieben Weise, mindestens. Thales zéhlte als ein-
ziger Philosoph zu diesem erlauchten Kreis. Die anderen Namen
habe ich jetzt nicht parat. Aber es finden sich da so Aussagen wie
»Mab halten®, ,,nicht iiber die Striinge schlagen* usw. Das gehorte
da wohl dazu.

Vossenkuhl:

Man hat auch versucht, ein Training, so einen Grund-Codex,
einen Aufbau-Kurs ,,Wie wird man Weise* anzubieten. Da gab es
aber keine Abschlusspriifung. Das musste sich einfach zeigen. In
der Antike war klar, Tugend, Mut, Dankbarkeit, Gerechtigkeit, das
muss man iiben. Irgendwann mal hat man’s drauf. Und so ist es
eben mit der Weisheit auch. Weisheit, irgendwann hat man sie ver-
innerlicht.

Das geht aber nicht in jedem Beruf, in jedem Lebenslauf. Ein
weiser FuBballer ist nicht leicht vorstellbar. Vielleicht ein weiser
Trainer, der im Umgang mit seinem Team weise ist. Der nicht
einen gegen den anderen ausspielt, zum Beispiel.

Lesch:

Das sollte er seinen Spielern auf dem Platz iiberlassen. Aber ein
weiser Fu3baller konnte doch einer sein, der merkt: Hier fiihle ich
mich wohl. Ich habe zwar Angebote, die mehr Geld versprechen,
aber das ist mir nicht so viel wert, wie andere Dinge, deren Wert
ich hoher schitze. Familie, Freunde.

Vossenkuhl:
Das wire ein weiser Entschluss als Privatmann. Aber als
FuBballer auf dem Feld?

Lesch:
Eher nicht. Da hat Du schon recht.

Vossenkuhl:
Oder noch extremer, ein weiser Rennfahrer.



Lesch:
Der muss Gas geben. Bleifuss. Aber auch rechtzeitig bremsen.
Das ist es dann.

Vossenkuhl:
QOder ein weiser Radfahrer.

Lesch:
Da wo ich bin, ist vorne. Und wenn ich hinten bin, ist hinten
vorne. No. Geht wohl auch nicht.

Vossenkuhl:
Aber weiser Politiker. Das geht.

Lesch:
Das geht, ja.

Vossenkuhl:
Oder ein weiser Arzt, der nicht einfach Rezepte ausstellen will,
sondern sagt: Ich glaube, Sie sind gesund.

Lesch:

Aber das hat ja dann durchaus etwas damit zu tun, dass jemand
da ist, fiir den gehandelt oder Entscheidungen getroffen werden
miissen. Also gerade bei Politikern, bei Arzten, Richtern usw.,
also immer dann, wenn andere Menschen involviert sind. Bei so
einem Rennfahrer, mein Gott, der sitzt in seiner Kiste drin und gibt
einfach Gas.

Vossenkuhl:
Richtig.

Lesch:

Der kann ja gar nichts machen.

Vossenkuhl:
Und wenn er nicht als Erster ankommt, dann hat er verloren.
Es ist was Komisches mit der Weisheit. Ich glaube, wir leben

35



36

in einer Zeit, in der der Wert der Weisheit nicht richtig anerkannt
wird.

Lesch:
Es glaubt ja auch keiner dran.

Vossenkuhl:
Wie hat Jonas das noch einmal formuliert?

Lesch:

Wir brauchen die Weisheit am nétigsten, wenn man am wenig-
sten an sie glaubt. Mit Weisheit kannst du doch heute keinen mehr
umreilen. Im Gegenteil. Wenn sich jemand Zeit nimmt, um {iber
eine Entscheidung nachzudenken und nicht sofort eine schnelle
Antwort parat hat - auch nicht die entsprechenden Floskeln - der
wird doch gar nicht mehr ernst genommen.

Ich habe den Eindruck, dass Weisheit etwas mit Langsamkeit
zu tun hat.

Vossenkuhl:

Langsamkeit ist ein gutes Wort dafiir. Man kann auch sagen:
Zuriickhaltung oder sich zuriicknehmen, also nicht puschen, nicht
vordrédngeln.

Lesch:
Nicht so leicht, in Zeiten des Wettbewerbs.

Vossenkuhl:
Da wird Zuriickhaltung sogar bestraft.

Lesch:

Es gibt ja Unternehmen, bei denen Mitarbeiter, die nicht mehr
aufsteigen oder vorwirts wollen, ins Austragshidusel abgeschoben
werden. Die Firma mochte unbedingt Leute haben, die motiviert
sind, die durchbrechen wollen. Weisheit als Qualifikation? Nein,
danke!



Vossenkuhl:

Du siehst schon an der Sprache dieses Milieus, wie unweise das
Ganze ist. Wenn Leute entlassen werden, spricht man von ,,Frei-
setzen®. Das klingt so nach ,,Freilandversuch®.

Lesch:
Wie Hiihner oder Gen-Mais.

Vossenkuhl:

Das ist doch absurd. Die Sprache verridt den Mangel an Weis-
heit. Man sollte eher Mitleid oder Mitgefiihl fiir solche Menschen
haben. Aber nein. Man redet von Freisetzen.

Langsamkeit ist sicher eine gute Voraussetzung fiir Weisheit.
Nicht iibereilen, nicht zu schnell. Aber wer hat denn heute noch
Zeit?

Lesch:
Wir sitzen hier ganz entspannt...

Vossenkuhl:
... und trinken ein Glidschen Rotwein.
Und konnen das in Ruhe angehen.

Lesch:

Wir erzdhlen anderen Leuten, dass sie weise sein sollen oder
dass sie’s langsam angehen lassen sollen. Wihrenddessen bei
denen aber unter Umstédnden irgendwas unter den Nigeln brennt.

Ich meine, der grofe Trick scheint mir die Sache mit dem
leichten Gepick zu sein. Da konnte uns die Philosophie ja durchaus
einen ganz wichtigen Weg hin zur Weisheit weisen. Wenn man
ndmlich sagen konnte: Schauen wir uns doch mal unsere Situation
an.Je mehr wirunsinZwénge hineinbegeben, umso unfreier werden
wir. Und Unfreiheit, unfrei zu sein, das kann doch nicht richtig
sein. Man konnte sich auch fragen: Wie wiirde ich mich eigentlich
am wohlsten fiihlen?

Sicher nicht unter all den Zwéngen, die ich mir moglicherweise
selber an den Hals gehingt habe. Da konnte ja Lebensweisheit

37



38

tiber eine Art von philosophischer Betrachtung sehr wohl helfen.
Ich wiirde die Philosophie immer noch gerne mit Weisheit in
Verbindung bringen und sie nicht nur als reine Wissenschaft
behandeln.

Vossenkuhl:
Das wiirde ich auch gerne. Aber ...

Lesch:
Das hort sich nicht gut an, wenn Du das so sagst.

Vossenkuhl:

Ich habe vorhin gesagt: Niemand kann von sich selber sagen,
dass er weise ist. Entweder es zeigt sich oder nicht. Man kann auch
nicht von sich selber sagen, dass man gut oder ein guter Mensch
ist. Entweder man handelt so oder hilt ansonsten den Mund. Das
passt allerdings so gar nicht in unsere Zeit. Der Spruch, der viel
kolportiert wird: ,,Tue Gutes und sprich dariiber®, der ist ja das
Unweiseste, was man sich vorstellen kann. Aber es macht Ein-
druck. Der Weise allerdings will gar keinen besonderen Eindruck
machen.

Lesch:
Eindruck machen macht nicht weise.

Vossenkuhl:
Eindruck schinden. Aber wenn du Philosoph sein willst,
brauchst du Aufmerksamkeit. Du musst dich bemerkbar machen.

Lesch:
Quak, quak, quak.

Vossenkuhl:

Du musst die Trommel rithren. Das ist natiirlich gar nicht weise.
Aber du brauchst Aufmerksamkeit. Es kann wiederum weise sein,
wenn du dich zeigst. Die Frage ist: Wie? Hinzu kommt erschwerend,
dass von den Leuten, die dir zuhoren, auch nicht besonders viele
weise sein werden. Es ist ein Dilemma.



Man darf aber nicht vergessen, dass in der guten alten Antike
die Philosophen, wie man heute sagt, Jobs hatten. Entweder sie
waren von Haus aus wohlhabend oder sie haben sich mit dem
Wenigen, das sie hatten, zufrieden gegeben.

Heute kannst du als Philosoph nicht iiberleben. Wie soll der
Philosoph leben, wo sind die Nischen? Ich kenne keinen einzigen,
der nicht irgendeine formelle Tatigkeit ausiibt oder sich mit
einer philosophischen Praxis selbststindig gemacht hat. Der also
nicht auf eine relativ unweise Art in seine Weisheits-Lehrerrolle
gerutscht ist.

Lesch:

Das ist natiirlich jammerschade. In dem Moment, wo die
Philosophie angefangen hat, sich so zu benehmen wie eine normale
Wissenschaft, ist sie dem ganz normalen Trott verfallen. Sie hat
offenbar etwas ganz Wichtiges hinter sich gelassen. Immerhin den
Kern oder zumindest einen gewichtigen Teil ihres Ursprungs.

Vossenkuhl:

Man konnte eine quasi therapeutische Untersuchung dieses
Prozesses machen und tiberlegen, was da alles schief gegangen ist.
Eines ist sicher: Von dem Moment, als die Philosophen nicht mehr
daran glaubten, dass sie im gesellschaftlichen Leben eine verniinf-
tige Rolle spielen konnten, von da an haben sie angefangen, nur
noch zuriickschauen und die Geschichte zu betrachten. Nur noch
zu lesen und nachzugriibeln, was andere dachten. Als Training ist
das gut. Der Weise muss natiirlich auch historisch gebildet sein.

Lesch:
Er muss was wissen, damit er weise werden kann.

Vossenkuhl:

Aber die Geschichtsbetrachtung ist eigentlich mehr oder weniger
zu einer Ersatzhandlung geworden. Man fliichtet sich in das,
was andere dachten. Damit weicht man dem Druck aus, dem man
ausgesetzt ist. Entweder man macht Klamauk oder fliichtet sich in

39



40

die Geschichte oder man tut so, als wire man wahnwitzig clever.
Das sind alles Ausweichmanover. Wenn man nichts weif3,

wenn man nichts zu sagen hat, dann sollte man den Mund halten.

Der Satz 7 am Ende des ,,Tractatus von Wittgenstein sagt:

. Wovon man nicht sprechen kann,
dariiber muss man schweigen«, Aver

das wird natiirlich heute mehr oder weniger als Spruch fiirs
Poesiealbum benutzt.

‘Was der Satz meint, ist natiirlich sehr ernst. Wenn du nichts zu
sagen hast, Mann, dann halt den Mund. Und das auch zu tun, ist
dann eine weise Entscheidung.

Lesch:

Gilt tibrigens auch fiir das weibliche Geschlecht.

Wire es nicht jetzt geboten, bei den vielen Problemen, die es
namentlich in Europa, vor allem aber auch in Deutschland gibt,
dass man sich mal tiberlegt: Unter welchen Bedingungen werden
Entscheidungen getroffen? Das ist ja zundchst einmal bis zu einem
gewissen Punkt ein rationaler Prozess. Dann allerdings wird es
irrational.

Ich habe schon den Eindruck, dass Weisheit nicht etwas ist, das
ich so dahin sagen kann: Ach, guck mal hier, das ist die Weisheit.
Also so etwas, das ich mit der Ratio erfassen kann. Das ist eher so
ein Gemisch. Eine Mixtur aus moglicherweise Herz und Hirn, um
es mal so zu sagen.

Vossenkuhl:
Ja, ja, gut.

Lesch:

Es miisste ein Gefiihl fiir etwas Gutes sein. Wiire es nicht schon,
wenn es gelidnge, eine geistige Stromung in Europa zu entwickeln,
bei der eben nicht alles iiber den Aktienindex abzurechnen ist und
nicht alles {iber den unmittelbaren Nutzen beurteilt wird. Wenn
es zum Beispiel gelinge, Manager dazu zu bewegen, sich doch



mal zu iiberlegen, ob ein unmittelbarer Vorteil eher langfristig ein
Nachteil ist. Das wire doch schon, wenn die Freunde der Weisheit
sich mal wieder auf ein solches Gebiet hinaus wagen wiirden. Sie
haben doch was zu sagen.

Ich glaube, die Philosophie hat da schon fast einen Minderwer-
tigkeitskomplex, wenn sie einen ihrer wichtigsten Bereiche, nim-
lich die Weisheit preis gibt. Ich sage das mal - wir sind ja unter
uns — dieses hohe Gut sogar noch irgendwelchen dahergelaufenen
Lebens-Beratern iiberlidsst, die von Tuten und Blasen keine
Ahnung haben. Die fiillen ganze Biicher damit, was Philosophen
zum Thema Weisheit gesagt haben. Das wird dann in irgendeinem
XYZ-Verlag veroffentlicht. Das ist doch Mist!

Vossenkuhl:

Ja, natiirlich. Machen wir einfach ein Gedankenexperiment. Man
macht so etwas, was Du vorgeschlagen hast. Da wire — nehmen
wir an — ein Bank-Manager, der vorher noch sagte, wir steigern
jetzt die Gewinnmarge von sagen wir mal 20 auf 25 %, fiir die
Inhaber der Bankaktien. Nachdem er erfahren hat, was eigentlich
weise wire, ndmlich Menschlichkeit, Mitgefiihl und soziale Ver-
antwortung zu pflegen, etwas fiir die anderen zu tun, Geld fiir
Kultur und Wissenschaft zu stiften, kommt er in seine Bank zuriick
und sagt: Leute, ich glaube, ich hab einen vollig falschen Weg
gewihlt. Seinen Aktiondren sagt er: Ich empfehle euch, verzichtet
auf Gewinne, macht etwas, was den Menschen niitzt, einen Akt
der Menschenliebe.

Den wiirde der Aufsichtsrat sofort rausschmeif3en, oder? Der
wiirde doch nicht lange auf seinem Stuhl sitzen?

Lesch:
Sagt er nichts, bleibt er sitzen.

Vossenkuhl:

Er macht das, was die Leute wollen. Es wird also der Egoismus
bedient. Unweise daran ist, dass aus dem Egoismus, der eine
natiirliche menschliche Anlage ist, dass daraus ein Recht, ein

41



