1  Einleitung

.Was ist eigentlich Seelsorge?“, fragte im November 2017 ein fachfremder
Kommilitone, der interessiert eine Veranstaltungsreihe zu pastoralen Berufen
verfolgte, mitten in die Prisentation einer Pastoralreferentin hinein. Wahrend
manche theologische Spezialistin oder manch theologischer Fachmann
vielleicht eine Irritation oder eine Stérung in dieser unbedarften Frage ent-
decken wollten, stieg in der und dem ein- oder anderen womdglich schon eine
Ahnung davon auf, wie schwierig es nun wiirde, dies zu erkldren: was eben
Seelsorge sei. Wirklich zufrieden konnte sich der Kommilitone jedenfalls auch
nach minutenlangen Erlduterungsversuchen nicht zeigen, denn jeglicher
Ansatz fihrte ihn gedanklich eher weg von dem, was Seelsorge spezifisch aus-
zeichnen konnte, als es thm ein Verstindnis davon ermdglichte. Ein kurzer
Gespréchsfetzen, sinngeméR aus der Erinnerung wiedergegeben:

Student: ,,(...) Also ist Seelsorge so etwas wie Psychotherapie!?

Pastoralreferentin: ,,Nein, es geht weniger darum, ein bestimmtes Ziel zu erreichen.
In der Seelsorge versucht man, sozusagen ohne Therapieziel zu agieren; man will
eben einen Raum &ffnen fiir die Themen, die gerade Themen der Menschen sind.“
Student: ,,Dann kann Seelsorge gewissermalfen alles sein?*

Pastoralreferentin: ,,Im Grunde genommen ja.“

Student: ,,Aber was ist sie denn dann? (...)*

Die Episode zeigt: Es ist schwieriger zu fixieren, was eigentlich Seelsorge ist, als
man vielleicht auf den ersten Blick meint, wenn sie auch ganz selbst-
verstidndlich zum eigenen Alltagsgeschift gehért. Nur tiber ihre Rahmendaten
ldsst sie sich kaum bestimmen: Sie beginnt in der Regel nicht mit einer ex-
pliziten Zielvereinbarung; man kdnnte im Gegenteil sogar grundsitzlich
fragen, womit sie liberhaupt beginnt. Ebenso wenig ist ihr Ende immer ein-
deutig bestimmbar, wie auch schwierig zu evaluieren ist, ob sie gelungen ist
oder nicht, weil hierfiir ein rechter MaRstab erst festgelegt werden miisste.
Selbst ihre Umstédnde wie Zeit und Raum sind zwar bestimmbar und in gewisser
Hinsicht auch planbar (wie zum Beispiel in der Krankenhaus- oder Gefangnis-
seelsorge), jedoch sind ihre Zeiten und Rdume nicht zwingend ausschlag-
gebend fiir das, was Seelsorge innerhalb und auRerhalb dieser Zeiten und
Riume ist - eine Seelsorgerin oder ein Seelsorger kann auch auRerhalb eines
Krankenhauses oder eines Gefdngnisses einem kranken oder schuldigen Men-
schen begegnen und Seelsorgerin oder Seelsorger sein. Und auch wenn sicher-
lich eine Parallele zwischen Seelsorge und Psychotherapie im beidseitigen
Potenzial zu verindern und zu verwandeln auffindbar wire, kdnnen beide
nicht einfach gleichgesetzt werden, wie die Antwort der Pastoralreferentin
zeigt. Die Episode steht also fiir eine mdglicherweise produktive Irritation:
Wenn es auch im Gespridch unter Theologinnen und Theologen vielleicht



14 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwiirde und Seelsorge

manchmal suggeriert wird, so ist es doch gegeniiber einem so fragenden
AuBenstehenden nicht ganz einfach, plausibel zu bestimmen, was mit ,Seel-
sorge‘ eigentlich gemeint ist.

Produktiv kann die Irritation sein, wenn die Auenperspektive des fach-
fremden Kommilitonen, der Seelsorge als etwas zu verstehen versucht, das
»gewissermalRen alles sein* kann, angesichts der Verwirrung, die sie auslost,
als potenzielle Bereicherung begriffen wird. Zumindest regt sie an, dariiber
nachzudenken, von wo die Irritation ausgeldst wird. Es gibt offensichtlich ein
intuitives Verstdndnis von Seelsorge, das mit einer reflektierten Vorstellung
von Seelsorge und einer niheren Bestimmung ihres Wesens nicht unbedingt
zusammengeht: Die Pastoralreferentin kann intuitiv verstehen, warum Seel-
sorge ,gewissermalen alles sein“ kann, wihrend dem fachfremden Kommili-
tonen dieser weite Zugang Schwierigkeiten bereitet, um sich vorstellen zu
konnen, was Seelsorge dann denn ist.

Zu einfach wire es fiir eine theologische Auseinandersetzung zu sagen:
Seelsorge ist eben Seelsorge!, auch wenn damit eigentlich schon Vieles gesagt
wire. Denn anscheinend geht es fiir das Verstdndnis vom eigenen Handeln der
Pastoralreferentin nicht darum, jenes Handeln als etwas einzugrenzen, das
man so - und nur so - als Seelsorge bezeichnen kénnte. Und trotzdem bleibt
eine gewisse Unzufriedenheit die Folge dieser Antwort. Eine theologische Aus-
einandersetzung miisste dem begegnen, indem sie nicht einfach ein Konstrukt
von Seelsorge entwirft und vorstellt, sondern von einem Geschehen von Seel-
sorge ausgeht, das jene als ,,gewissermalen alles” zuldsst. Von daher ist es
dieser theologischen Auseinandersetzung aufgegeben, auch fiir einen AufSen-
stehenden verstdndlich darauf hinzuweisen und zu zeigen, wie Seelsorge ge-
schieht.

Hierzu fokussiert die Arbeit einen Aspekt der Seelsorgelehre, der in jiin-
gerer Vergangenheit beispielsweise von Doris Nauer’ als zu bearbeitendes
Forschungsdesiderat ausgewiesen wurde: Die Auseinandersetzung um anthro-
pologische Vorentscheidungen bezeichnet sie als ,,Anliegen, das (...) in der

Diese Arbeit verwendet einfache Anfithrungszeichen (), wenn entweder eine Hervor-
hebung durch Anfiihrungszeichen in einem Zitat vorliegt, oder um auf die Begrifflich-
keit in der Verwendung eines Wortes abzuheben, also wenn Begriffe ausdriicklich oder
unausgedriickt zum Beispiel gesetzt, definiert, behauptet, vorgestellt, gesagt, genannt, ge-
meint, in bestimmter Weise verstanden oder als etwas erachtet werden, um jenes Setzen,
Definieren, Behaupten, Vorstellen, Sagen, Nennen, Meinen, Verstehen oder Erachten
des Begriffes zu betonen. In anderen Fillen werden Hervorhebungen kursiv gesetzt.
Doppelte Anfithrungszeichen (,,“) rekurrieren in der Regel auf fremdes Gedankengut,
dessen Herkunft im Funotenapparat nachgewiesen wird. Werden in textlicher Ndhe im
Anschluss an ein langeres Zitat einzelne Begriffe aus diesem Zitat erneut aufgegriffen, so
werden sie mit doppelten Anfiihrungszeichen, aber in der Regel nicht mit erneuter
Nennung der Zitatherkunft im FuRBnotentext versehen. In diesem Fall blicke die Leserin
oder der Leser zuriick auf die vorstehende Zitation mit Nachweis.

Nauer, Doris: Seelsorge. Sorge um die Seele, Stuttgart *2014.



Einleitung 15

Seelsorgelehre erstaunlich weitgehend vernachlissigt worden ist“® und legt
selbst ,,Ecksteine einer gegenwirtig theologisch verantwortbaren Sicht des
Menschen (...) [vor, damit] ein tragfdhiges, aber erweiterbares Fundament fiir
die Seelsorge entsteht.“* Es geht ihr um einen Umriss dessen, ,,was den Men-
schen wirklich, d. h. in seinem Wesen ausmacht*.

In diesen Diskurs hinein versucht vorliegende Arbeit zu sprechen, aller-
dings von einem anderen Ansatzpunkt als Nauer her. Sie wird ndmlich in Er-
gdnzung zu solchen Ansétzen, die fiir seelsorgliche Zusammenhinge Striche zu
einem Menschenbild zu zeichnen beanspruchen®, auf das Moment hinzuweisen
versuchen, aus dem erst ein Bild vom Menschen entstehen kann. Die Arbeit
behauptet ein ,Ereignis des Menschlichen’, von dem das Menschenbild im Kern
seine Bedeutung zu beziehen vermag und will dadurch einen Beitrag zu eben
jenem Grundlagendiskurs leisten - allerdings aus ginzlich anderer Richtung.

Denn diese Arbeit setzt an bei einem nicht originir theologischen Diskurs,
den sie im Sinne eines Paralleldiskurses aufzugreifen versucht: Nach dem, was
eingangs iiber die Seelsorge gesagt wurde, ldsst sich eine formale Parallele zur
Menschenwiirde ziehen, denn es 16st in der Regel ebenfalls keine Ratlosigkeit
aus, wenn jemand von Menschenwiirde spricht. Der Begriff erfreut sich einer
selbstverstdndlichen Nutzung zum Beispiel in Politik und Medien und wird im
Alltagsgesprach selten hinterfragt. Es wire genauso eine Irritation, vielleicht
sogar eine Stdrung, wenn in einem wie dem eingangs wiedergegebenen Szena-
rio jemand fragte: Was ist eigentlich Menschenwiirde? Sagt zum Beispiel ein
Politiker in einer Rede: ,,Die Wiirde des Menschen ist unantastbar®, so erntet er
in der Regel eher bestitigendes Kopfnicken als dass einer aufsteht und sachlich
fragt: ,,Aber was meinen Sie denn bitte mit der ,Wiirde des Menschen‘?* Es ist
nicht vollig unklar, was mit der Rede von ,Menschenwiirde’ zum Ausdruck
gebracht wird. Trotzdem gibt es natiirlich berechtigtes wissenschaftliches
Interesse an genau dieser Frage, die eine ganze Reihe an Kontroversen und
intensiven Debatten auslost, wie sich auch in dieser Arbeit an einigen Stellen
zeigen wird. Denn wenn doch jemand nachfragt, erweist es sich als nicht ganz
einfach, ad hoc widerspruchsfrei zu erkldren, worum es sich pauschal und
exakt bei der ,Menschenwiirde‘ handelt.

Die formale Parallele zwischen Menschenwiirde und Seelsorge besteht in-
sofern darin, dass der hier gewdhlte Zugang zu beiden von einer Art Irgendwie-
Schon-Wissen-Was geprigt ist, obwohl jenes Wissen - oder sei es, etwas hand-

Ebd., S. 142.

Ebd., S. 146.

Ebd., S. 142.

Vgl. als ein weiteres, mit groBer Sensibilitit fir die Schwierigkeit dieses Unterfangens
formuliertes Beispiel KieRling, Klaus: Menschwerdung in Solidaritit. Theologisch-
anthropologische Grundierungen einer zukunftsfihigen Schulpastoral, in: KieRling,
Klaus; Schmidt, Heinz (Hgg:): Diakonisch Menschen bilden. Motivationen - Grun-
dierungen - Impulse (Diakonie; 13), Stuttgart 2014, 205-224, hier 213-218.

o o s W



16 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwiirde und Seelsorge

licher, vorldufig intuitives Ahnen genannt - durch eine Reflexion dariiber nur
mithsam und vielleicht gar nicht abschlieRend eingeholt werden kann. Gleich-
zeitig fordert dieser Zugang dazu heraus, der Ahnung nachzustellen, sie ein-
zufangen, um sie verdeutlichen zu kénnen. An eben diese Herausforderung
wagt sich vorliegende Arbeit heran, wohl wissend, dass sie damit auf einen
blinden Fleck zugehen mag, der sich vielleicht in einem Text gar nicht ganz
ausleuchten ldsst, sondern nur in einer Praxis von Menschenwiirde oder Seel-
sorge erfahrbar sein wird. Was das bedeutet, versucht diese Arbeit zu zeigen,
indem sie in immer neuen Anldufen sich annihert an jene intuitive Ahnung,
die sie von Ereignissen des Menschlichen ausgehen sieht, wie zu erkldren sein
wird. Dabei wird sie immer wieder auch Revisionen vornehmen, um Irrita-
tionen zu begegnen, die in Auseinandersetzung mit jenen Ereignissen ent-
stehen konnen. Die Arbeit versucht, in unterschiedlichen Anldufen auf das
Menschliche zu zeigen.

Bevor angesichts dieses Umstands eine theologisch addquate Be-
arbeitungsform niher vorgestellt wird, ist aber eine andere Irritation zu kli-
ren, mit der zugleich die Frage nach der Relevanz jenes anfinglich umrissenen
Zugangs zu erkldren ist: Warum stehen Menschenwiirde und Seelsorge tiber-
haupt zusammen da? Warum heift es im Titel Menschenwiirde und Seelsorge?
Der Zusammenhang, der damit zwischen beiden behauptet wird, ist doch an-
gesichts jlingster Enthiillungen zum sexuellen Missbrauch Minderjdhriger
durch Seelsorger” gelinde gesagt eine provokante These. Haben nicht gerade
Seelsorger® Menschen entwiirdigt, wenn sie im Schutze ihrer Rolle andere
Menschen verletzt haben und sie reduzierten auf das, was sie ihnen nutzten zu
ihrer eigenen Befriedigung?

Ja, das haben sie. Genau das wird schlagartig bewusst, wenn man Schil-
derungen von Missbrauchsopfern liest oder hort. Es verschldgt die Sprache,
macht traurig und wiitend. Und gerade deshalb, weil diese Taten so spiirbar
und erschreckend entwiirdigend erscheinen und sind, ist von einem Zu-
sammenhang zwischen Menschenwiirde und Seelsorge auszugehen. Denn was
diejenigen, die sich schuldig gemacht haben, taten, zeigt sich als Gegenbild
davon, was von Seelsorge eigentlich zu erwarten sein sollte - das steigert

Fiir den deutschen Kontext ist besonders die sogenannte MHG-Studie zu erwihnen, die
die groRe Zahl an Missbrauchsfillen durch geweihte Ménner im Bereich der Deutschen
Bischofskonferenz offen legte. Vgl. DreRing, Harald u. a.: Sexueller Missbrauch an Min-
derjihrigen durch Katholische Priester, Diakone und minnliche Ordensangehérige im
Bereich der Deutschen Bischofskonferenz. Projektbericht, Mannheim, Heidelberg,
GieRen 2018, abrufbar unter https://dbk.de/fileadmin/
redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf.

Fiir das in voriger FuBnote genannte aktuelle Beispiel ist hier im Haupttext von ménn-
lichen Seelsorgern zu sprechen, was nicht bedeuten soll, dass Frauen als Missbrauchs-
titerinnen (in den unterschiedlichen Formen dessen, was als Missbrauch zu verstehen
ist,) ausgeschlossen sind.



Einleitung 17

nochmals das Erschrecken iiber diese Taten. Aus diesem Grund ist es sinnvoll,
einer Vorstellung von Seelsorge Uberlegungen zur Menschenwiirde zu unter-
legen. Das Aufkommen von Missbrauch in seelsorglichen Zusammenhingen
macht es véllig evident und notwendig, eine Bestimmung davon, wie Seelsorge
geschehen kann, aus einer Perspektive auf die Menschenwiirde als grund-
sdtzlicher Priferenzentscheidung fiir den Menschen heraus vorzunehmen.

Auf diese Weise werden Seelsorge und Menschenwiirde insofern einander
nahegelegt, als sie im Zusammenhang menschlicher Asymmetrien stehen:
Menschen, die sich gegenseitig eine Wiirde zu tragen unterstellen, werden
dadurch in aller Verschiedenheit voneinander ein Grundmoment ihrer Gleich-
heit behaupten. Schon die Behauptung von Menschenwiirde driickt einen Um-
gang mit Asymmetrien aus, der spitestens heute durch jene 6ffentlich gewor-
denen Fille von sexuellem Missbrauch auch fiir die Seelsorge deutlich sichtbar
geworden ist. Wenn es auch nicht explizit Thema dieser eher den Zugang der
oder des Einzelnen erschlieBenden Arbeit sein soll, ist dennoch darauf hin-
zuweisen, dass normative Kriterien und gesellschaftsstrukturierende Katego-
rien sowohl in der Seelsorgelehre als auch in eher politischen Diskursen gra-
vierend Einfluss nehmen auf die Mdglichkeit dieses Umgangs mit mensch-
lichen Asymmetrien. Stichworte aus dem aktuellen Diskurs wie Macht-
missbrauch, Klerikalismus oder systemische Vertuschung machen schon durch
ihre Nennung deutlich, dass vorliegende Arbeit nur neben und mit Ansétzen,
die konkrete Vorschldge auf struktureller Ebene erarbeiten, wirksam sein kann.

Mit dieser Fokussierung richtet sich vorliegende Arbeit gegen eine Seel-
sorge, die menschenunwiirdig ist. Diese Arbeit mochte einer Seelsorge, die
menschenunwiirdig ist, das Verstindnis von Seelsorge als menschlicher Seelsorge
entgegenhalten. Eine menschenunwiirdige Seelsorge kann in diesem Sinne
eigentlich keine Seelsorge sein, weil sie bloR als Deckmantel ein Alibi herhilt
fiir jene Verbrechen und Gréuel. Die Art und Weise, wie hier von Seelsorge die
Rede sein soll, will fokussiert sein auf das Menschliche, das Seelsorge niemals
aus dem Blick verlieren darf, weil sie eben wie der Begriff ,Menschenwiirde’
eine grundsitzliche Priferenzentscheidung fiir den Menschen darstellt. Dabei
ist augenfillig, dass es eine solche Praxis menschlicher Seelsorge bereits gibt -
wie sich an einer Vielzahl an Beispielen’ belegen lieRe. Im Entwickeln eines
Gedankengangs, der sich aus dem Wissen um solche Praxis motivieren lisst,
muss also nicht unbedingt etwas vdllig Neues erfunden werden, um dem
Grundlagendiskurs tiber Seelsorge einen Impuls geben zu kénnen. Mit diesem
Anspruch kann vorliegende Arbeit nicht nur in den pastoraltheologischen
Fachdiskurs hinein wirken, sondern mdglicherweise auch denjenigen, die
praktisch in der Seelsorge titig sind, manch einen (theoretischen) AnstoR fiir

°  Als ein solches ist hier die Erzdhlung einer seelsorglich handelnden Person in einem

Krankenhaus in Frankreich in Kapitel 4.1.1 abgedruckt.



18 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwiirde und Seelsorge

eine theologisch verantwortete Grundlage im Denken {iber das eigene Handeln
bieten.

Nochmals grundsitzlich: Wenn diese Arbeit zeigen will, wie Seelsorge in
diesem Sinne geschieht, so gelingt das nicht ohne auch vom Menschlichen zu
sprechen. Aber wie kann von ,dem Menschlichen® iiberhaupt gesprochen
werden? Es wurde bereits angedeutet, dass diese Arbeit eine Annidherung an
Ereignisse des Menschlichen versuchen will. Thr Titel, ,Das Ereignis des
Menschlichen - Menschenwiirde und Seelsorge®, fiigt die Ebenen zusammen.
Neben der gerade geschilderten Behauptung eines Zusammenhangs von Men-
schenwiirde und Seelsorge formuliert er nidmlich die mit dieser Arbeit be-
hauptete Verbindung jenes Zusammenhangs in dem, was ein ,Ereignis des
Menschlichen’ zu nennen sein wird. Ein Ereignis ldsst etwas spontan und fliich-
tig sichtbar' werden. Mit der Behauptung eines Ereignisses des Menschlichen
wird also ausgesagt, dass diese Arbeit sich dem Menschlichen nicht tiber eine
Reflexion zum Menschen nihert, sondern mittels Hinweisen auf die spontane
und fliichtige Sichtbarwerdung des Menschlichen.

Auch hierzu sei kurz dargestellt, weshalb die Rede vom ,Ereignis* in diesem
Zusammenhang fiir relevant und angemessen gehalten wird: Die ersten Ideen
zu einer Auseinandersetzung mit Ereignissen des Menschlichen entstanden in
der Beschiftigung mit religiosen Vollziigen im Konzentrationslager. Sie ver-
deutlichen vielleicht, wieso hier der Zugang zum Menschlichen iiber das Er-
eignis gesucht wird, denn gerade an solchen Orten, die Zeitzeugen als ,,riesige
Entmenschlichungs- und Erniedrigungsfabrik“'* bezeichnen, fillt es auf, wenn
zwischen Menschen etwas geschieht, das sie in eine Beziehung zueinander
setzt, die den jeweils Anderen wirklich ernst nimmt. Erstaunlicherweise fanden
zum Beispiel in manchen Konzentrationslagern auch unzweifelhaft als solche
zu bezeichnenden seelsorgliche Vollziige statt”’, von denen man meinen

Vgl. schon die etymologische Herkunft des ,Ereignisses’. Der Begriff ,Ereignis‘ stammt
vom althochdeutschen irougen, das auf ouga, althochdeutsch: Auge, hinweist. Daraus
hervor geht das mittelhochdeutsche erougen und entwickelt sich frithneuhochdeutsch
zu eriugen mit der Nebenform erdugnen. Im 18. Jahrhundert bildet sich daraus ereignen.
Vgl. Pfeifer, Wolfgang (Hg.): Etymologisches Worterbuch des Deutschen. A-L, Berlin
?1993, S. 293 und auch Kluge, Friedrich; Seebold, Elmar (Bearb.): Etymologisches Wérter-
buch der deutschen Sprache, Berlin #2011, S. 254. Auf diesen Zusammenhang ist hier
hinzuweisen, um zu zeigen, dass hier vom Ereignis nicht blof im Sinne von vor sich gehen
oder sich begeben gesprochen werden soll, sondern auch vom Ereignis als Unvorhergese-
henem, das zu Sinnen kommt. Eben deshalb erhilt die Vokabel ,Ereignis‘ gegeniiber ,Ge-
schehen' den Vorzug, weil sie diese beiden Ebenen auszudriicken vermag.

Kerstenne, Paul: Zeitzeugenbericht, in: Bernou-Fieseler, Anne; Théofilakis, Fabien (Hgg.):
Das Konzentrationslager Dachau: Erlebnis, Erinnerung, Geschichte. Miinchen 2006, S.
119-128, hier 120.

Vgl. z.B. folgenden Bericht iiber Beichtgespriche im Konzentrationslager: ,,Auf der
Lagerstrale gehen die Hiftlinge in der kurzen Freizeit am frithen Morgen oder spiten
Abend spazieren. Es ist ein gewaltiges Hin- und Herfluten. Tausende gehen da auf und



Einleitung 19

kdnnte, sie schafften spontan und fliichtig eine menschliche Wirklichkeit im
Kontrast zur allgegenwirtig unmenschlichen Wirklichkeit. Sind es nicht solche
Vollziige, als die sich Ereignisse des Menschlichen vermuten lassen? Jedenfalls
rufen sie eine Idee auf den Plan: Da passiert etwas. Aus Vollziigen und Er-
eignissen dieser Art kann sich eine intuitive Ahnung von Menschlichkeit er-
geben und erhalten.

Mit Bezug auf ein Ereignis kann demnach einerseits dem Intuitiven im Zu-
gang zum Menschlichen begegnet werden, weil die Rede vom Ereignis das
Intuitive als solches begriinden kann: Eine intuitive Ahnung ist einfach zu-
gegen, wenn sie sich mir auch als nicht ganz zuginglich, als nicht beweisbar
darbietet. Was ich ahne, konnte deshalb Hinweis sein auf etwas, das sich mir
entzieht. Hier mit der Vermutung eines Ereignisses auf das Menschliche
zuzugehen scheint plausibel, denn sowie Ereignisse voriiber ziehen, hinterlas-
sen sie Spuren, die auf das Ereignis hin-weisen, ohne das Ereignis als solches
dadurch greifbar zu machen. Die intuitive Ahnung, von der bisher die Rede
war, ldsst sich insofern als Spur zum Ereignis des Menschlichen verstehen.

Gerade deshalb lisst es dieser Zugang andererseits nicht zu, mit der Be-
hauptung eines ganz bestimmten Menschenbilds, das sich auf eine kon-
zeptionelle Reflexion tiber den Menschen konzentriert, einen Anfang zu setzen.
Wenn solche Menschenbilder auch Ankniipfungs- und denkerische Einstiegs-
punkte fiir den hier vorliegenden Gedankengang sind, geht es dennoch nicht
schwerpunktmiRig darum, an einem Konzept von ,Mensch‘ oder ,Mensch-
lichkeit* zu operieren bzw. Vorstellungen von Menschlichkeit zu tiberarbeiten,
sondern vielmehr darum, dem, was hinter solchen Konzepten oder Vorstellun-
gen steht, auf den Grund zu gehen. Das ldsst sich jedoch nur realisieren, wenn
man aus diesen Konzepten oder Vorstellungen heraus auf eben diese Hinter-
grunddimension von Menschenbildern hindeutet, was gleichzeitig zur Folge
hat, dass eine ganz stringente Terminologie sich angesichts der vielen Re-
ferenzpunkte, durch die sich der Gedankengang hindurch entwickeln muss,
kaum verwirklichen ldsst. Auch deshalb werden im Laufe dieser Arbeit immer
wieder Revisionen notwendig sein, weil nur ostensiv, also hin-weisend, auf das

ab. Unter ihnen befinden sich auch Priester des Herrn. Oft gehen sie zusammen mit
Laienkameraden. Was mogen sie wohl so eifrig miteinander besprechen? lhre Reden
sind keine Gespriche, wie sie sonst die Héftlinge fithren. Sie reden nicht von Freiheit,
Brot, Arbeit, politischen Interessen. Sie sprechen von Gott und géttlichen Dingen. Und
dann beginnen sie still miteinander zu beten. Und der eine Kamerad sagt zum Priester-
Freund: ,Ich bekenne vor Gott, dem Allméchtigen, Thnen, ehrwiirdiger Vater, da ich ge-
stindigt habe“ ... Und dann bekennt er dem Priester neben ihm seine Siinde seit der letz-
ten Beichte, die vielleicht schon vor Jahren gewesen war, weil auch er schon seit Jahren
gefangen ist. Und der Priester hebt still und unauffillig seine Hand und spricht segnend
sein ego te absolvo. Und sie verweilen weiter still beieinander.”, Carls, Hans: Dachau.
Erinnerungen eines katholischen Geistlichen aus der Zeit seiner Gefangenschaft 1941-
1945, K6ln 1946, S. 99-100.



20 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwiirde und Seelsorge

gezeigt werden kann, wovon vorliegender Text zu sprechen versucht. Vor-
liegende Arbeit versucht diesem Umstand dadurch zu begegnen, dass in der
Regel auf Sinnabschnitte einer Gliederungsebene Ergebniskapitel folgen, die
das Erarbeitete in den Gesamtzusammenhang des Gedankengangs einzuordnen
versuchen.

Uber Menschenbilder in Auseinandersetzung um Weltanschauungen zu
treten, zdhlt zwar auch zu den Aufgaben theologischer Wissenschaft, aber
nicht im Kern zu jenen dieser Arbeit, so sollte es nun deutlich werden. Sie setzt
vielmehr mit einer Hermeneutik des Menschlichen an, die derjenigen Reflexion,
die sich in Menschenbildern ausdriickt, bereits vorausgeht, weil sie von einem
Ereignis des Menschlichen ausgeht, das sie noch vor einem Nachdenken iiber
den Menschen vermutet, das also erst spiter {iberhaupt reflektiert werden
kann. Die Arbeit entwickelt insofern theoretisch aus einer gldubigen Praxis
heraus ein Sichtfenster auf das Menschliche; sie versteht sich als pastoral-
theologischer Entwurf, der auf das Menschliche, das sich ereignet, zeigt. Die Ar-
beit wihlt diesen Zugang vom Menschlichen zu sprechen, um der eingangs
gestellten Frage ,Was ist eigentlich Seelsorge?“ etwas entgegnen zu kénnen,
das der intuitiven Ahnung von einer Seelsorge, die ,,gewissermafien alles* sein
kann wie auch der intuitiven Ahnung vom Menschlichen, das eine wiirdige
Behandlung einfordert, entspricht.”

Was bislang in dieser Einleitung umkreist wurde, sei nun nochmals auf den
Punkt gebracht: Mit ihrem Titel und ihrer Bezeichnung als pastoral-
theologischer Entwurf zeigt sich einerseits besonders, was diese Arbeit nicht
beansprucht: ein alleingiiltiges Konzept von ,dem Menschen‘ vorzulegen, ein
juristisch vertretbares Verstindnis von Menschenwiirde gegentiber anderen
durchzusetzen oder eine eigene Seelsorgelehre zu etablieren. Mit der

Zur digressiven Eigenart der Uberlegung vgl. Feiter, Reinhard: Antwortendes Handeln.
Praktische Theologie als kontextuelle Theologie - ein Vorschlag zu ihrer Bestimmung in
Ankniipfung an Bernhard Waldenfels* Theorie der Responsivitit, Digitale Publikation im
Miinsterschen Informations- und Archivsystem fiir multimediale Inhalte 2010, S. 14.
Feiter bestimmt dort die Digression als ,,eine Abweichung und Abschweifung, von der
diejenigen, die sich auf sie einlassen, nicht nur verandert wiederkehren, sondern iiber-
haupt nicht mehr ganz dorthin zuriickkehren, von wo sie ausgegangen sind.“ - Dariiber
hinaus ist das Folgende iiber die direkte Zitation hinaus inspiriert vom Versuch Klaus
Hemmerles (1929-1994), im Anschluss an die Phdnomenologie Bernhard Weltes, die
Welt, die Menschen und die Dinge von ihrem (Selbst-)vollzug her zu verstehen, welcher
in gegenstindlicher Beschreibung nie ganz einholbar ist, sondern stets den je eigenen
Nach- und Mitvollzug verlangt. Vgl. Hemmerle, Klaus: Vorspiel zur Theologie. Ein-
iibungen (Ausgewihlte Schriften; I1), Freiburg i. Br. u. a. 1995; Eine Phinomenologie des
Glaubens - Erbe und Auftrag von Bernhard Welte, in: Hemmerle, Klaus (Hg.): Fragend
und lehrend den Glauben weit machen. Zum Werk Bernhard Weltes anldRlich seines 80.
Geburtstages, Miinchen 1987, S. 102-137; Das Heilige und das Denken. Zur philoso-
phischen Phinomenologie des Heiligen, in: Casper, Bernhard; Hemmerle, Klaus;
Hiinermann, Peter: Besinnung auf das Heilige, Freiburg i. Br. u. a. 1966, S. 9-79.



Einleitung 21

Hermeneutik des Menschlichen, von der hier die Rede ist, soll andererseits statt-
dessen eine Mdglichkeitsbestimmung dafiir entworfen werden, wie das
Intuitive in Behauptungen von Menschlichkeit zuginglich gemacht werden
kann und wie es in der Seelsorge seinen Ausdruck finden kann. Kurzum wagt
die vorliegende Arbeit also eine Anndherung daran, wie sich Seelsorge zeigen
kann, wenn sie aus einer von dieser Intuition geleiteten Perspektive auf das
Menschliche zugeht, wobei sie dazu zu zeigen hat, inwiefern dem Mensch-
lichen im Sinne der Behauptung einer menschlichen Wiirde ein besonderer
Rang zukommen kann, welcher sich in Ereignissen als eben jene Intuition von
,Menschlichkeit* iiberhaupt erst zuginglich macht.

Fiir dieses Vorhaben ist ein abduktives™ Vorgehen vonndten: Es werden
Hypothesen generiert und diskutiert. Dabei wird auf unterschiedliche Quellen
zuriickgegriffen, mit denen der Gedankengang weiterentwickelt und kritisch
gepriift wird. Es ist nicht eine Methode, mit der im Folgenden durchgehend
gearbeitet wird, sondern es sind mehrere Anginge, mittels derer die Aus-
gangsiiberlegungen entwickelt werden sollen. Im GroRen und Ganzen sind es
vier methodische Grundentscheide, die die Arbeit als pastoraltheologischen Ent-
wurf kennzeichnen. Die Arbeit fiigt sich in die Spannungsbdgen pastoral-
theologisch gingiger Diskursformen ein, wenn sie erstens ihren subjektiv
gefdrbten Zugang zum Thema offenlegt, diesen zweitens mit groftmdglicher
Objektivitdt zu vermitteln versucht, drittens Produktion und Rezeption ihres
Gedankens nicht als unabhingig voneinander ansieht, sondern Text und Praxis
in ein Verhiltnis zueinander setzt, und viertens eine Zusammenstellung von
Elementen aus unterschiedlichen Diskursfeldern innerhalb wie auRerhalb der
Theologie anbietet. Damit 6ffnet sie ,,gewohnte Diskurse ad experimentum auf
etwas Neues hin und fithrt hinaus ins Weite: heraus aus dem Diskursarchiv,
hinein ins pastorale Praxisfeld und umgekehrt. Kleine Geschichten des Alltags
werden dabei punktuell und situativ mit den groen Erzdhlungen der Wissen-
schaft verwoben.“"

Im Gedankengang dieser Arbeit reihen sich mehrere Abschnitte aneinan-
der, die methodisch und inhaltlich ihre je eigenen Spezifika erfordern. Die

Vgl. dazu und zu den weiteren Erlduterungen dieses Absatzes Bauer, Christian:
Konstellative Pastoraltheologie. Erkundungen zwischen Diskursarchiven und Praxis-
feldern (Praktische Theologie heute; 146), Stuttgart 2017, S. 23-27. Im Sinne der von
Bauer dargestellten Konstellativen Pastoraltheologie versucht vorliegende Arbeit den
gingigen Anspriichen wissenschaftlichen Arbeitens in der Pastoraltheologie zu begeg-
nen. Vgl. in diesem Zusammenhang auch Schiifler, Michael: Praktische Theologie im Er-
eignis-Dispositiv. Positionen zwischen Dekonstruktion und Option, in: Pastoral-
theologische Informationen 35 (2 / 2015), S. 97-103, Onlinezugriff unter:
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/pthi/article/ view/1693/1633, der
»abduktive Arbeit an der operativen Bedeutung theologischer Begriffe (...) [auch] prak-
tische Spekulation* nennt (S. 102. Hervorhebung: A. B.).

Bauer: Konstellative Pastoraltheologie, S. 25-26. Hervorhebung im Original.



22 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwiirde und Seelsorge

Inhaltsiibersicht dieser Arbeit markiert manche Haltepunkte jenes Gedanken-
gangs und zeigt zugleich das Fortschreiten auf dem Weg hin zu einem zu-
sammenhdngenden Verstdndnis von Menschenwiirde und Seelsorge an. Das
Vorhaben dieser Arbeit macht es notwendig, mehrere Briicken zu bauen: von
der Menschenwiirde zum Menschlichen am Menschen, vom Menschenbild zum
Ereignis des Menschlichen und vom Ereignis des Menschlichen zu Merkmalen
einer Menschlichen Seelsorge. Jene sogenannten Briicken stellen die drei Haupt-
teile dieser Arbeit dar (Kapitel 2, 3 und 4).

Mit dem ersten Briickenschlag von der Menschenwiirde zum Menschlichen am
Menschen (Kapitel 2) soll gezeigt werden, dass sich der Sinn des Begriffs ,Men-
schenwiirde’ nur erschlieRen ldsst, wenn als in thm inbegriffen verstanden
wird, was den Menschen spezifisch auszeichnet, was also als das Menschliche
am Menschen bezeichnet werden kann. Ein erster Zugang wird durch drei hin-
fiihrende und ordnende Fragen (Kapitel 2.1) gelegt. Jener theologisch anschluss-
fahige und Orientierung verschaffende Zugang zum Begriff ,Menschenwiirde’
will relevante Anfragen an diesen Begriff auch aus anderen universitiren
Disziplinen aufgreifen. Er besteht vor allem darin, eine Unterscheidung auszu-
arbeiten zwischen der Rede von Menschenwiirde, die als Gegebenheit die Be-
sonderheiten des Menschseins (zum Beispiel durch Personalitit oder Freiheit)
fokussiert und der Rede von Menschenwiirde, die als positive Norm bestimmte
Handlungen untersagt (zum Beispiel Folter oder bestimmte MaRnahmen am
Lebensanfang oder -ende). Wenn daraufhin von der Menschenwiirde als Setzung
des Parlamentarischen Rates (Kapitel 2.2) gesprochen wird, soll damit der sich im
ersten Grundgesetzartikel niederschlagenden Intention der Verfassungsmiitter
und -vidter nachgegangen werden, die darin bestand, den Menschen als Ideal
des Staates vor einem Zugriff des Staates zu schiitzen. Der Parlamentarische
Rat hat dazu eine unbestimmte Setzung im ersten Grundgesetzartikel vor-
genommen, sofern jegliche den Menschen bestimmende Setzung (zum Beispiel
durch eine Bindung an das Naturrecht oder an religise Deutungsmuster)
diesem unbedingten Schutzanspruch widerspriche, weil sie sich abhingig
machte von der Bedingung ihres Bestimmt-Seins. In der Gegeniiberstellung
zweier Grundgesetzkommentare als Beispiele fiir gegensdtzliche Deutungen (Kapitel
2.3) zeigt sich, dass die juristische Kommentierung vor einem Problem steht,
wenn sie die Offenheit der Formulierung des ersten Grundgesetzartikels in
positives Recht iiberfithren will, weil die unbestimmte Setzung des Parlamen-
tarischen Rates in einem Kommentar zur Auslegung von einer bestimmten
Setzung eingeholt wird und deshalb die Unbestimmtheit der Setzung des Parla-
mentarischen Rates im juristischen Kommentar unerreichbar bleibt. Von daher
erschlieRt sich, wie der Beitrag einer theologischen Perspektive (Kapitel 2.4) aus-
sehen kann, die, die unbestimmte Setzung des Parlamentarischen Rates auf-
greifend, nach Wegen suchen kann, eine Intuition vom Menschlichen am Men-
schen aufzulesen. Mit ihrer theologischen Perspektive kann vorliegende Arbeit





