
 

 

1 Einleitung 

„Was ist eigentlich Seelsorge?“, fragte im November 2017 ein fachfremder 
Kommilitone, der interessiert eine Veranstaltungsreihe zu pastoralen Berufen 
verfolgte, mitten in die Präsentation einer Pastoralreferentin hinein. Während 
manche theologische Spezialistin oder manch theologischer Fachmann 
vielleicht eine Irritation oder eine Störung in dieser unbedarften Frage ent-
decken wollten, stieg in der und dem ein- oder anderen womöglich schon eine 
Ahnung davon auf, wie schwierig es nun würde, dies zu erklären: was eben 
Seelsorge sei. Wirklich zufrieden konnte sich der Kommilitone jedenfalls auch 
nach minutenlangen Erläuterungsversuchen nicht zeigen, denn jeglicher 
Ansatz führte ihn gedanklich eher weg von dem, was Seelsorge spezifisch aus-
zeichnen könnte, als es ihm ein Verständnis davon ermöglichte. Ein kurzer 
Gesprächsfetzen, sinngemäß aus der Erinnerung wiedergegeben: 

Student: „(…) Also ist Seelsorge so etwas wie Psychotherapie!?“ 
Pastoralreferentin: „Nein, es geht weniger darum, ein bestimmtes Ziel zu erreichen. 
In der Seelsorge versucht man, sozusagen ohne Therapieziel zu agieren; man will 
eben einen Raum öffnen für die Themen, die gerade Themen der Menschen sind.“ 
Student: „Dann kann Seelsorge gewissermaßen alles sein?“ 
Pastoralreferentin: „Im Grunde genommen ja.“ 
Student: „Aber was ist sie denn dann? (…)“ 

Die Episode zeigt: Es ist schwieriger zu fixieren, was eigentlich Seelsorge ist, als 
man vielleicht auf den ersten Blick meint, wenn sie auch ganz selbst-
verständlich zum eigenen Alltagsgeschäft gehört. Nur über ihre Rahmendaten 
lässt sie sich kaum bestimmen: Sie beginnt in der Regel nicht mit einer ex-
pliziten Zielvereinbarung; man könnte im Gegenteil sogar grundsätzlich 
fragen, womit sie überhaupt beginnt. Ebenso wenig ist ihr Ende immer ein-
deutig bestimmbar, wie auch schwierig zu evaluieren ist, ob sie gelungen ist 
oder nicht, weil hierfür ein rechter Maßstab erst festgelegt werden müsste. 
Selbst ihre Umstände wie Zeit und Raum sind zwar bestimmbar und in gewisser 
Hinsicht auch planbar (wie zum Beispiel in der Krankenhaus- oder Gefängnis-
seelsorge), jedoch sind ihre Zeiten und Räume nicht zwingend ausschlag-
gebend für das, was Seelsorge innerhalb und außerhalb dieser Zeiten und 
Räume ist – eine Seelsorgerin oder ein Seelsorger kann auch außerhalb eines 
Krankenhauses oder eines Gefängnisses einem kranken oder schuldigen Men-
schen begegnen und Seelsorgerin oder Seelsorger sein. Und auch wenn sicher-
lich eine Parallele zwischen Seelsorge und Psychotherapie im beidseitigen 
Potenzial zu verändern und zu verwandeln auffindbar wäre, können beide 
nicht einfach gleichgesetzt werden, wie die Antwort der Pastoralreferentin 
zeigt. Die Episode steht also für eine möglicherweise produktive Irritation: 
Wenn es auch im Gespräch unter Theologinnen und Theologen vielleicht 



14 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwürde und Seelsorge 

 

manchmal suggeriert wird, so ist es doch gegenüber einem so fragenden 
Außenstehenden nicht ganz einfach, plausibel zu bestimmen, was mit ‚Seel-
sorge‘1 eigentlich gemeint ist. 

Produktiv kann die Irritation sein, wenn die Außenperspektive des fach-
fremden Kommilitonen, der Seelsorge als etwas zu verstehen versucht, das 
„gewissermaßen alles sein“ kann, angesichts der Verwirrung, die sie auslöst, 
als potenzielle Bereicherung begriffen wird. Zumindest regt sie an, darüber 
nachzudenken, von wo die Irritation ausgelöst wird. Es gibt offensichtlich ein 
intuitives Verständnis von Seelsorge, das mit einer reflektierten Vorstellung 
von Seelsorge und einer näheren Bestimmung ihres Wesens nicht unbedingt 
zusammengeht: Die Pastoralreferentin kann intuitiv verstehen, warum Seel-
sorge „gewissermaßen alles sein“ kann, während dem fachfremden Kommili-
tonen dieser weite Zugang Schwierigkeiten bereitet, um sich vorstellen zu 
können, was Seelsorge dann denn ist. 

Zu einfach wäre es für eine theologische Auseinandersetzung zu sagen: 
Seelsorge ist eben Seelsorge!, auch wenn damit eigentlich schon Vieles gesagt 
wäre. Denn anscheinend geht es für das Verständnis vom eigenen Handeln der 
Pastoralreferentin nicht darum, jenes Handeln als etwas einzugrenzen, das 
man so – und nur so – als Seelsorge bezeichnen könnte. Und trotzdem bleibt 
eine gewisse Unzufriedenheit die Folge dieser Antwort. Eine theologische Aus-
einandersetzung müsste dem begegnen, indem sie nicht einfach ein Konstrukt 
von Seelsorge entwirft und vorstellt, sondern von einem Geschehen von Seel-
sorge ausgeht, das jene als „gewissermaßen alles“ zulässt. Von daher ist es 
dieser theologischen Auseinandersetzung aufgegeben, auch für einen Außen-
stehenden verständlich darauf hinzuweisen und zu zeigen, wie Seelsorge ge-
schieht. 

Hierzu fokussiert die Arbeit einen Aspekt der Seelsorgelehre, der in jün-
gerer Vergangenheit beispielsweise von Doris Nauer2 als zu bearbeitendes 
Forschungsdesiderat ausgewiesen wurde: Die Auseinandersetzung um anthro-
pologische Vorentscheidungen bezeichnet sie als „Anliegen, das (…) in der 

                                                            
1  Diese Arbeit verwendet einfache Anführungszeichen (‚‘), wenn entweder eine Hervor-

hebung durch Anführungszeichen in einem Zitat vorliegt, oder um auf die Begrifflich-
keit in der Verwendung eines Wortes abzuheben, also wenn Begriffe ausdrücklich oder 
unausgedrückt zum Beispiel gesetzt, definiert, behauptet, vorgestellt, gesagt, genannt, ge-
meint, in bestimmter Weise verstanden oder als etwas erachtet werden, um jenes Setzen, 
Definieren, Behaupten, Vorstellen, Sagen, Nennen, Meinen, Verstehen oder Erachten 
des Begriffes zu betonen. In anderen Fällen werden Hervorhebungen kursiv gesetzt. 
Doppelte Anführungszeichen („“) rekurrieren in der Regel auf fremdes Gedankengut, 
dessen Herkunft im Fußnotenapparat nachgewiesen wird. Werden in textlicher Nähe im 
Anschluss an ein längeres Zitat einzelne Begriffe aus diesem Zitat erneut aufgegriffen, so 
werden sie mit doppelten Anführungszeichen, aber in der Regel nicht mit erneuter 
Nennung der Zitatherkunft im Fußnotentext versehen. In diesem Fall blicke die Leserin 
oder der Leser zurück auf die vorstehende Zitation mit Nachweis. 

2  Nauer, Doris: Seelsorge. Sorge um die Seele, Stuttgart 32014. 



Einleitung 15 

 

Seelsorgelehre erstaunlich weitgehend vernachlässigt worden ist“3 und legt 
selbst „Ecksteine einer gegenwärtig theologisch verantwortbaren Sicht des 
Menschen (…) [vor, damit] ein tragfähiges, aber erweiterbares Fundament für 
die Seelsorge entsteht.“4 Es geht ihr um einen Umriss dessen, „was den Men-
schen wirklich, d. h. in seinem Wesen ausmacht“5. 

In diesen Diskurs hinein versucht vorliegende Arbeit zu sprechen, aller-
dings von einem anderen Ansatzpunkt als Nauer her. Sie wird nämlich in Er-
gänzung zu solchen Ansätzen, die für seelsorgliche Zusammenhänge Striche zu 
einem Menschenbild zu zeichnen beanspruchen6, auf das Moment hinzuweisen 
versuchen, aus dem erst ein Bild vom Menschen entstehen kann. Die Arbeit 
behauptet ein ‚Ereignis des Menschlichen‘, von dem das Menschenbild im Kern 
seine Bedeutung zu beziehen vermag und will dadurch einen Beitrag zu eben 
jenem Grundlagendiskurs leisten – allerdings aus gänzlich anderer Richtung. 

Denn diese Arbeit setzt an bei einem nicht originär theologischen Diskurs, 
den sie im Sinne eines Paralleldiskurses aufzugreifen versucht: Nach dem, was 
eingangs über die Seelsorge gesagt wurde, lässt sich eine formale Parallele zur 
Menschenwürde ziehen, denn es löst in der Regel ebenfalls keine Ratlosigkeit 
aus, wenn jemand von Menschenwürde spricht. Der Begriff erfreut sich einer 
selbstverständlichen Nutzung zum Beispiel in Politik und Medien und wird im 
Alltagsgespräch selten hinterfragt. Es wäre genauso eine Irritation, vielleicht 
sogar eine Störung, wenn in einem wie dem eingangs wiedergegebenen Szena-
rio jemand fragte: Was ist eigentlich Menschenwürde? Sagt zum Beispiel ein 
Politiker in einer Rede: „Die Würde des Menschen ist unantastbar“, so erntet er 
in der Regel eher bestätigendes Kopfnicken als dass einer aufsteht und sachlich 
fragt: „Aber was meinen Sie denn bitte mit der ‚Würde des Menschen‘?“ Es ist 
nicht völlig unklar, was mit der Rede von ‚Menschenwürde‘ zum Ausdruck 
gebracht wird. Trotzdem gibt es natürlich berechtigtes wissenschaftliches 
Interesse an genau dieser Frage, die eine ganze Reihe an Kontroversen und 
intensiven Debatten auslöst, wie sich auch in dieser Arbeit an einigen Stellen 
zeigen wird. Denn wenn doch jemand nachfragt, erweist es sich als nicht ganz 
einfach, ad hoc widerspruchsfrei zu erklären, worum es sich pauschal und 
exakt bei der ‚Menschenwürde‘ handelt. 

Die formale Parallele zwischen Menschenwürde und Seelsorge besteht in-
sofern darin, dass der hier gewählte Zugang zu beiden von einer Art Irgendwie-
Schon-Wissen-Was geprägt ist, obwohl jenes Wissen – oder sei es, etwas hand-

                                                            
3  Ebd., S. 142. 
4  Ebd., S. 146. 
5  Ebd., S. 142. 
6  Vgl. als ein weiteres, mit großer Sensibilität für die Schwierigkeit dieses Unterfangens 

formuliertes Beispiel Kießling, Klaus: Menschwerdung in Solidarität. Theologisch-
anthropologische Grundierungen einer zukunftsfähigen Schulpastoral, in: Kießling, 
Klaus; Schmidt, Heinz (Hgg:): Diakonisch Menschen bilden. Motivationen – Grun-
dierungen – Impulse (Diakonie; 13), Stuttgart 2014, 205–224, hier 213–218. 



16 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwürde und Seelsorge 

 

licher, vorläufig intuitives Ahnen genannt – durch eine Reflexion darüber nur 
mühsam und vielleicht gar nicht abschließend eingeholt werden kann. Gleich-
zeitig fordert dieser Zugang dazu heraus, der Ahnung nachzustellen, sie ein-
zufangen, um sie verdeutlichen zu können. An eben diese Herausforderung 
wagt sich vorliegende Arbeit heran, wohl wissend, dass sie damit auf einen 
blinden Fleck zugehen mag, der sich vielleicht in einem Text gar nicht ganz 
ausleuchten lässt, sondern nur in einer Praxis von Menschenwürde oder Seel-
sorge erfahrbar sein wird. Was das bedeutet, versucht diese Arbeit zu zeigen, 
indem sie in immer neuen Anläufen sich annähert an jene intuitive Ahnung, 
die sie von Ereignissen des Menschlichen ausgehen sieht, wie zu erklären sein 
wird. Dabei wird sie immer wieder auch Revisionen vornehmen, um Irrita-
tionen zu begegnen, die in Auseinandersetzung mit jenen Ereignissen ent-
stehen können. Die Arbeit versucht, in unterschiedlichen Anläufen auf das 
Menschliche zu zeigen. 

Bevor angesichts dieses Umstands eine theologisch adäquate Be-
arbeitungsform näher vorgestellt wird, ist aber eine andere Irritation zu klä-
ren, mit der zugleich die Frage nach der Relevanz jenes anfänglich umrissenen 
Zugangs zu erklären ist: Warum stehen Menschenwürde und Seelsorge über-
haupt zusammen da? Warum heißt es im Titel Menschenwürde und Seelsorge? 
Der Zusammenhang, der damit zwischen beiden behauptet wird, ist doch an-
gesichts jüngster Enthüllungen zum sexuellen Missbrauch Minderjähriger 
durch Seelsorger7 gelinde gesagt eine provokante These. Haben nicht gerade 
Seelsorger8 Menschen entwürdigt, wenn sie im Schutze ihrer Rolle andere 
Menschen verletzt haben und sie reduzierten auf das, was sie ihnen nutzten zu 
ihrer eigenen Befriedigung? 

Ja, das haben sie. Genau das wird schlagartig bewusst, wenn man Schil-
derungen von Missbrauchsopfern liest oder hört. Es verschlägt die Sprache, 
macht traurig und wütend. Und gerade deshalb, weil diese Taten so spürbar 
und erschreckend entwürdigend erscheinen und sind, ist von einem Zu-
sammenhang zwischen Menschenwürde und Seelsorge auszugehen. Denn was 
diejenigen, die sich schuldig gemacht haben, taten, zeigt sich als Gegenbild 
davon, was von Seelsorge eigentlich zu erwarten sein sollte – das steigert 

                                                            
7  Für den deutschen Kontext ist besonders die sogenannte MHG-Studie zu erwähnen, die 

die große Zahl an Missbrauchsfällen durch geweihte Männer im Bereich der Deutschen 
Bischofskonferenz offen legte. Vgl. Dreßing, Harald u. a.: Sexueller Missbrauch an Min-
derjährigen durch Katholische Priester, Diakone und männliche Ordensangehörige im 
Bereich der Deutschen Bischofskonferenz. Projektbericht, Mannheim, Heidelberg, 
Gießen 2018, abrufbar unter https://dbk.de/fileadmin/ 
redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf.  

8  Für das in voriger Fußnote genannte aktuelle Beispiel ist hier im Haupttext von männ-
lichen Seelsorgern zu sprechen, was nicht bedeuten soll, dass Frauen als Missbrauchs-
täterinnen (in den unterschiedlichen Formen dessen, was als Missbrauch zu verstehen 
ist,) ausgeschlossen sind. 



Einleitung 17 

 

nochmals das Erschrecken über diese Taten. Aus diesem Grund ist es sinnvoll, 
einer Vorstellung von Seelsorge Überlegungen zur Menschenwürde zu unter-
legen. Das Aufkommen von Missbrauch in seelsorglichen Zusammenhängen 
macht es völlig evident und notwendig, eine Bestimmung davon, wie Seelsorge 
geschehen kann, aus einer Perspektive auf die Menschenwürde als grund-
sätzlicher Präferenzentscheidung für den Menschen heraus vorzunehmen. 

Auf diese Weise werden Seelsorge und Menschenwürde insofern einander 
nahegelegt, als sie im Zusammenhang menschlicher Asymmetrien stehen: 
Menschen, die sich gegenseitig eine Würde zu tragen unterstellen, werden 
dadurch in aller Verschiedenheit voneinander ein Grundmoment ihrer Gleich-
heit behaupten. Schon die Behauptung von Menschenwürde drückt einen Um-
gang mit Asymmetrien aus, der spätestens heute durch jene öffentlich gewor-
denen Fälle von sexuellem Missbrauch auch für die Seelsorge deutlich sichtbar 
geworden ist. Wenn es auch nicht explizit Thema dieser eher den Zugang der 
oder des Einzelnen erschließenden Arbeit sein soll, ist dennoch darauf hin-
zuweisen, dass normative Kriterien und gesellschaftsstrukturierende Katego-
rien sowohl in der Seelsorgelehre als auch in eher politischen Diskursen gra-
vierend Einfluss nehmen auf die Möglichkeit dieses Umgangs mit mensch-
lichen Asymmetrien. Stichworte aus dem aktuellen Diskurs wie Macht-
missbrauch, Klerikalismus oder systemische Vertuschung machen schon durch 
ihre Nennung deutlich, dass vorliegende Arbeit nur neben und mit Ansätzen, 
die konkrete Vorschläge auf struktureller Ebene erarbeiten, wirksam sein kann. 

Mit dieser Fokussierung richtet sich vorliegende Arbeit gegen eine Seel-
sorge, die menschenunwürdig ist. Diese Arbeit möchte einer Seelsorge, die 
menschenunwürdig ist, das Verständnis von Seelsorge als menschlicher Seelsorge 
entgegenhalten. Eine menschenunwürdige Seelsorge kann in diesem Sinne 
eigentlich keine Seelsorge sein, weil sie bloß als Deckmantel ein Alibi herhält 
für jene Verbrechen und Gräuel. Die Art und Weise, wie hier von Seelsorge die 
Rede sein soll, will fokussiert sein auf das Menschliche, das Seelsorge niemals 
aus dem Blick verlieren darf, weil sie eben wie der Begriff ‚Menschenwürde‘ 
eine grundsätzliche Präferenzentscheidung für den Menschen darstellt. Dabei 
ist augenfällig, dass es eine solche Praxis menschlicher Seelsorge bereits gibt – 
wie sich an einer Vielzahl an Beispielen9 belegen ließe. Im Entwickeln eines 
Gedankengangs, der sich aus dem Wissen um solche Praxis motivieren lässt, 
muss also nicht unbedingt etwas völlig Neues erfunden werden, um dem 
Grundlagendiskurs über Seelsorge einen Impuls geben zu können. Mit diesem 
Anspruch kann vorliegende Arbeit nicht nur in den pastoraltheologischen 
Fachdiskurs hinein wirken, sondern möglicherweise auch denjenigen, die 
praktisch in der Seelsorge tätig sind, manch einen (theoretischen) Anstoß für 

                                                            
9  Als ein solches ist hier die Erzählung einer seelsorglich handelnden Person in einem 

Krankenhaus in Frankreich in Kapitel 4.1.1 abgedruckt. 



18 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwürde und Seelsorge 

 

eine theologisch verantwortete Grundlage im Denken über das eigene Handeln 
bieten. 

Nochmals grundsätzlich: Wenn diese Arbeit zeigen will, wie Seelsorge in 
diesem Sinne geschieht, so gelingt das nicht ohne auch vom Menschlichen zu 
sprechen. Aber wie kann von ‚dem Menschlichen‘ überhaupt gesprochen 
werden? Es wurde bereits angedeutet, dass diese Arbeit eine Annäherung an 
Ereignisse des Menschlichen versuchen will. Ihr Titel, „Das Ereignis des 
Menschlichen – Menschenwürde und Seelsorge“, fügt die Ebenen zusammen. 
Neben der gerade geschilderten Behauptung eines Zusammenhangs von Men-
schenwürde und Seelsorge formuliert er nämlich die mit dieser Arbeit be-
hauptete Verbindung jenes Zusammenhangs in dem, was ein ‚Ereignis des 
Menschlichen‘ zu nennen sein wird. Ein Ereignis lässt etwas spontan und flüch-
tig sichtbar10 werden. Mit der Behauptung eines Ereignisses des Menschlichen 
wird also ausgesagt, dass diese Arbeit sich dem Menschlichen nicht über eine 
Reflexion zum Menschen nähert, sondern mittels Hinweisen auf die spontane 
und flüchtige Sichtbarwerdung des Menschlichen. 

Auch hierzu sei kurz dargestellt, weshalb die Rede vom ‚Ereignis‘ in diesem 
Zusammenhang für relevant und angemessen gehalten wird: Die ersten Ideen 
zu einer Auseinandersetzung mit Ereignissen des Menschlichen entstanden in 
der Beschäftigung mit religiösen Vollzügen im Konzentrationslager. Sie ver-
deutlichen vielleicht, wieso hier der Zugang zum Menschlichen über das Er-
eignis gesucht wird, denn gerade an solchen Orten, die Zeitzeugen als „riesige 
Entmenschlichungs- und Erniedrigungsfabrik“11 bezeichnen, fällt es auf, wenn 
zwischen Menschen etwas geschieht, das sie in eine Beziehung zueinander 
setzt, die den jeweils Anderen wirklich ernst nimmt. Erstaunlicherweise fanden 
zum Beispiel in manchen Konzentrationslagern auch unzweifelhaft als solche 
zu bezeichnenden seelsorgliche Vollzüge statt12, von denen man meinen 

                                                            
10  Vgl. schon die etymologische Herkunft des ‚Ereignisses‘. Der Begriff ‚Ereignis‘ stammt 

vom althochdeutschen irougen, das auf ouga, althochdeutsch: Auge, hinweist. Daraus 
hervor geht das mittelhochdeutsche erougen und entwickelt sich frühneuhochdeutsch 
zu eräugen mit der Nebenform eräugnen. Im 18. Jahrhundert bildet sich daraus ereignen. 
Vgl. Pfeifer, Wolfgang (Hg.): Etymologisches Wörterbuch des Deutschen. A-L, Berlin 
21993, S. 293 und auch Kluge, Friedrich; Seebold, Elmar (Bearb.): Etymologisches Wörter-
buch der deutschen Sprache, Berlin 252011, S. 254. Auf diesen Zusammenhang ist hier 
hinzuweisen, um zu zeigen, dass hier vom Ereignis nicht bloß im Sinne von vor sich gehen 
oder sich begeben gesprochen werden soll, sondern auch vom Ereignis als Unvorhergese-
henem, das zu Sinnen kommt. Eben deshalb erhält die Vokabel ‚Ereignis‘ gegenüber ‚Ge-
schehen‘ den Vorzug, weil sie diese beiden Ebenen auszudrücken vermag. 

11  Kerstenne, Paul: Zeitzeugenbericht, in: Bernou-Fieseler, Anne; Théofilakis, Fabien (Hgg.): 
Das Konzentrationslager Dachau: Erlebnis, Erinnerung, Geschichte. München 2006, S. 
119–128, hier 120. 

12  Vgl. z. B. folgenden Bericht über Beichtgespräche im Konzentrationslager: „Auf der 
Lagerstraße gehen die Häftlinge in der kurzen Freizeit am frühen Morgen oder späten 
Abend spazieren. Es ist ein gewaltiges Hin- und Herfluten. Tausende gehen da auf und 



Einleitung 19 

 

könnte, sie schafften spontan und flüchtig eine menschliche Wirklichkeit im 
Kontrast zur allgegenwärtig unmenschlichen Wirklichkeit. Sind es nicht solche 
Vollzüge, als die sich Ereignisse des Menschlichen vermuten lassen? Jedenfalls 
rufen sie eine Idee auf den Plan: Da passiert etwas. Aus Vollzügen und Er-
eignissen dieser Art kann sich eine intuitive Ahnung von Menschlichkeit er-
geben und erhalten. 

Mit Bezug auf ein Ereignis kann demnach einerseits dem Intuitiven im Zu-
gang zum Menschlichen begegnet werden, weil die Rede vom Ereignis das 
Intuitive als solches begründen kann: Eine intuitive Ahnung ist einfach zu-
gegen, wenn sie sich mir auch als nicht ganz zugänglich, als nicht beweisbar 
darbietet. Was ich ahne, könnte deshalb Hinweis sein auf etwas, das sich mir 
entzieht. Hier mit der Vermutung eines Ereignisses auf das Menschliche 
zuzugehen scheint plausibel, denn sowie Ereignisse vorüber ziehen, hinterlas-
sen sie Spuren, die auf das Ereignis hin-weisen, ohne das Ereignis als solches 
dadurch greifbar zu machen. Die intuitive Ahnung, von der bisher die Rede 
war, lässt sich insofern als Spur zum Ereignis des Menschlichen verstehen. 

Gerade deshalb lässt es dieser Zugang andererseits nicht zu, mit der Be-
hauptung eines ganz bestimmten Menschenbilds, das sich auf eine kon-
zeptionelle Reflexion über den Menschen konzentriert, einen Anfang zu setzen. 
Wenn solche Menschenbilder auch Anknüpfungs- und denkerische Einstiegs-
punkte für den hier vorliegenden Gedankengang sind, geht es dennoch nicht 
schwerpunktmäßig darum, an einem Konzept von ‚Mensch‘ oder ‚Mensch-
lichkeit‘ zu operieren bzw. Vorstellungen von Menschlichkeit zu überarbeiten, 
sondern vielmehr darum, dem, was hinter solchen Konzepten oder Vorstellun-
gen steht, auf den Grund zu gehen. Das lässt sich jedoch nur realisieren, wenn 
man aus diesen Konzepten oder Vorstellungen heraus auf eben diese Hinter-
grunddimension von Menschenbildern hindeutet, was gleichzeitig zur Folge 
hat, dass eine ganz stringente Terminologie sich angesichts der vielen Re-
ferenzpunkte, durch die sich der Gedankengang hindurch entwickeln muss, 
kaum verwirklichen lässt. Auch deshalb werden im Laufe dieser Arbeit immer 
wieder Revisionen notwendig sein, weil nur ostensiv, also hin-weisend, auf das 

                                                                                                                                      
ab. Unter ihnen befinden sich auch Priester des Herrn. Oft gehen sie zusammen mit 
Laienkameraden. Was mögen sie wohl so eifrig miteinander besprechen? Ihre Reden 
sind keine Gespräche, wie sie sonst die Häftlinge führen. Sie reden nicht von Freiheit, 
Brot, Arbeit, politischen Interessen. Sie sprechen von Gott und göttlichen Dingen. Und 
dann beginnen sie still miteinander zu beten. Und der eine Kamerad sagt zum Priester-
Freund: ‚Ich bekenne vor Gott, dem Allmächtigen, Ihnen, ehrwürdiger Vater, daß ich ge-
sündigt habe‘ ... Und dann bekennt er dem Priester neben ihm seine Sünde seit der letz-
ten Beichte, die vielleicht schon vor Jahren gewesen war, weil auch er schon seit Jahren 
gefangen ist. Und der Priester hebt still und unauffällig seine Hand und spricht segnend 
sein ego te absolvo. Und sie verweilen weiter still beieinander.“, Carls, Hans: Dachau. 
Erinnerungen eines katholischen Geistlichen aus der Zeit seiner Gefangenschaft 1941–
1945, Köln 1946, S. 99–100. 



20 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwürde und Seelsorge 

 

gezeigt werden kann, wovon vorliegender Text zu sprechen versucht. Vor-
liegende Arbeit versucht diesem Umstand dadurch zu begegnen, dass in der 
Regel auf Sinnabschnitte einer Gliederungsebene Ergebniskapitel folgen, die 
das Erarbeitete in den Gesamtzusammenhang des Gedankengangs einzuordnen 
versuchen. 

Über Menschenbilder in Auseinandersetzung um Weltanschauungen zu 
treten, zählt zwar auch zu den Aufgaben theologischer Wissenschaft, aber 
nicht im Kern zu jenen dieser Arbeit, so sollte es nun deutlich werden. Sie setzt 
vielmehr mit einer Hermeneutik des Menschlichen an, die derjenigen Reflexion, 
die sich in Menschenbildern ausdrückt, bereits vorausgeht, weil sie von einem 
Ereignis des Menschlichen ausgeht, das sie noch vor einem Nachdenken über 
den Menschen vermutet, das also erst später überhaupt reflektiert werden 
kann. Die Arbeit entwickelt insofern theoretisch aus einer gläubigen Praxis 
heraus ein Sichtfenster auf das Menschliche; sie versteht sich als pastoral-
theologischer Entwurf, der auf das Menschliche, das sich ereignet, zeigt. Die Ar-
beit wählt diesen Zugang vom Menschlichen zu sprechen, um der eingangs 
gestellten Frage „Was ist eigentlich Seelsorge?“ etwas entgegnen zu können, 
das der intuitiven Ahnung von einer Seelsorge, die „gewissermaßen alles“ sein 
kann wie auch der intuitiven Ahnung vom Menschlichen, das eine würdige 
Behandlung einfordert, entspricht.13 

Was bislang in dieser Einleitung umkreist wurde, sei nun nochmals auf den 
Punkt gebracht: Mit ihrem Titel und ihrer Bezeichnung als pastoral-
theologischer Entwurf zeigt sich einerseits besonders, was diese Arbeit nicht 
beansprucht: ein alleingültiges Konzept von ‚dem Menschen‘ vorzulegen, ein 
juristisch vertretbares Verständnis von Menschenwürde gegenüber anderen 
durchzusetzen oder eine eigene Seelsorgelehre zu etablieren. Mit der 

                                                            
13  Zur digressiven Eigenart der Überlegung vgl. Feiter, Reinhard: Antwortendes Handeln. 

Praktische Theologie als kontextuelle Theologie – ein Vorschlag zu ihrer Bestimmung in 
Anknüpfung an Bernhard Waldenfels‘ Theorie der Responsivität, Digitale Publikation im 
Münsterschen Informations‐ und Archivsystem für multimediale Inhalte 2010, S. 14. 
Feiter bestimmt dort die Digression als „eine Abweichung und Abschweifung, von der 
diejenigen, die sich auf sie einlassen, nicht nur verändert wiederkehren, sondern über-
haupt nicht mehr ganz dorthin zurückkehren, von wo sie ausgegangen sind.“ – Darüber 
hinaus ist das Folgende über die direkte Zitation hinaus inspiriert vom Versuch Klaus 
Hemmerles (1929–1994), im Anschluss an die Phänomenologie Bernhard Weltes, die 
Welt, die Menschen und die Dinge von ihrem (Selbst-)vollzug her zu verstehen, welcher 
in gegenständlicher Beschreibung nie ganz einholbar ist, sondern stets den je eigenen 
Nach- und Mitvollzug verlangt. Vgl. Hemmerle, Klaus: Vorspiel zur Theologie. Ein-
übungen (Ausgewählte Schriften; II), Freiburg i. Br. u. a. 1995; Eine Phänomenologie des 
Glaubens – Erbe und Auftrag von Bernhard Welte, in: Hemmerle, Klaus (Hg.): Fragend 
und lehrend den Glauben weit machen. Zum Werk Bernhard Weltes anläßlich seines 80. 
Geburtstages, München 1987, S. 102–137; Das Heilige und das Denken. Zur philoso-
phischen Phänomenologie des Heiligen, in: Casper, Bernhard; Hemmerle, Klaus; 
Hünermann, Peter: Besinnung auf das Heilige, Freiburg i. Br. u. a. 1966, S. 9–79. 



Einleitung 21 

 

Hermeneutik des Menschlichen, von der hier die Rede ist, soll andererseits statt-
dessen eine Möglichkeitsbestimmung dafür entworfen werden, wie das 
Intuitive in Behauptungen von Menschlichkeit zugänglich gemacht werden 
kann und wie es in der Seelsorge seinen Ausdruck finden kann. Kurzum wagt 
die vorliegende Arbeit also eine Annäherung daran, wie sich Seelsorge zeigen 
kann, wenn sie aus einer von dieser Intuition geleiteten Perspektive auf das 
Menschliche zugeht, wobei sie dazu zu zeigen hat, inwiefern dem Mensch-
lichen im Sinne der Behauptung einer menschlichen Würde ein besonderer 
Rang zukommen kann, welcher sich in Ereignissen als eben jene Intuition von 
‚Menschlichkeit‘ überhaupt erst zugänglich macht. 

Für dieses Vorhaben ist ein abduktives14 Vorgehen vonnöten: Es werden 
Hypothesen generiert und diskutiert. Dabei wird auf unterschiedliche Quellen 
zurückgegriffen, mit denen der Gedankengang weiterentwickelt und kritisch 
geprüft wird. Es ist nicht eine Methode, mit der im Folgenden durchgehend 
gearbeitet wird, sondern es sind mehrere Angänge, mittels derer die Aus-
gangsüberlegungen entwickelt werden sollen. Im Großen und Ganzen sind es 
vier methodische Grundentscheide, die die Arbeit als pastoraltheologischen Ent-
wurf kennzeichnen. Die Arbeit fügt sich in die Spannungsbögen pastoral-
theologisch gängiger Diskursformen ein, wenn sie erstens ihren subjektiv 
gefärbten Zugang zum Thema offenlegt, diesen zweitens mit größtmöglicher 
Objektivität zu vermitteln versucht, drittens Produktion und Rezeption ihres 
Gedankens nicht als unabhängig voneinander ansieht, sondern Text und Praxis 
in ein Verhältnis zueinander setzt, und viertens eine Zusammenstellung von 
Elementen aus unterschiedlichen Diskursfeldern innerhalb wie außerhalb der 
Theologie anbietet. Damit öffnet sie „gewohnte Diskurse ad experimentum auf 
etwas Neues hin und führt hinaus ins Weite: heraus aus dem Diskursarchiv, 
hinein ins pastorale Praxisfeld und umgekehrt. Kleine Geschichten des Alltags 
werden dabei punktuell und situativ mit den großen Erzählungen der Wissen-
schaft verwoben.“15 

Im Gedankengang dieser Arbeit reihen sich mehrere Abschnitte aneinan-
der, die methodisch und inhaltlich ihre je eigenen Spezifika erfordern. Die 

                                                            
14  Vgl. dazu und zu den weiteren Erläuterungen dieses Absatzes Bauer, Christian: 

Konstellative Pastoraltheologie. Erkundungen zwischen Diskursarchiven und Praxis-
feldern (Praktische Theologie heute; 146), Stuttgart 2017, S. 23–27. Im Sinne der von 
Bauer dargestellten Konstellativen Pastoraltheologie versucht vorliegende Arbeit den 
gängigen Ansprüchen wissenschaftlichen Arbeitens in der Pastoraltheologie zu begeg-
nen. Vgl. in diesem Zusammenhang auch Schüßler, Michael: Praktische Theologie im Er-
eignis-Dispositiv. Positionen zwischen Dekonstruktion und Option, in: Pastoral-
theologische Informationen 35 (2 / 2015), S. 97–103, Onlinezugriff unter: 
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/pthi/article/ view/1693/1633, der 
„abduktive Arbeit an der operativen Bedeutung theologischer Begriffe (…) [auch] prak-
tische Spekulation“ nennt (S. 102. Hervorhebung: A. B.). 

15  Bauer: Konstellative Pastoraltheologie, S. 25–26. Hervorhebung im Original. 



22 Das Ereignis des Menschlichen. Menschenwürde und Seelsorge 

 

Inhaltsübersicht dieser Arbeit markiert manche Haltepunkte jenes Gedanken-
gangs und zeigt zugleich das Fortschreiten auf dem Weg hin zu einem zu-
sammenhängenden Verständnis von Menschenwürde und Seelsorge an. Das 
Vorhaben dieser Arbeit macht es notwendig, mehrere Brücken zu bauen: von 
der Menschenwürde zum Menschlichen am Menschen, vom Menschenbild zum 
Ereignis des Menschlichen und vom Ereignis des Menschlichen zu Merkmalen 
einer Menschlichen Seelsorge. Jene sogenannten Brücken stellen die drei Haupt-
teile dieser Arbeit dar (Kapitel 2, 3 und 4). 

Mit dem ersten Brückenschlag von der Menschenwürde zum Menschlichen am 
Menschen (Kapitel 2) soll gezeigt werden, dass sich der Sinn des Begriffs ‚Men-
schenwürde‘ nur erschließen lässt, wenn als in ihm inbegriffen verstanden 
wird, was den Menschen spezifisch auszeichnet, was also als das Menschliche 
am Menschen bezeichnet werden kann. Ein erster Zugang wird durch drei hin-
führende und ordnende Fragen (Kapitel 2.1) gelegt. Jener theologisch anschluss-
fähige und Orientierung verschaffende Zugang zum Begriff ‚Menschenwürde‘ 
will relevante Anfragen an diesen Begriff auch aus anderen universitären 
Disziplinen aufgreifen. Er besteht vor allem darin, eine Unterscheidung auszu-
arbeiten zwischen der Rede von Menschenwürde, die als Gegebenheit die Be-
sonderheiten des Menschseins (zum Beispiel durch Personalität oder Freiheit) 
fokussiert und der Rede von Menschenwürde, die als positive Norm bestimmte 
Handlungen untersagt (zum Beispiel Folter oder bestimmte Maßnahmen am 
Lebensanfang oder -ende). Wenn daraufhin von der Menschenwürde als Setzung 
des Parlamentarischen Rates (Kapitel 2.2) gesprochen wird, soll damit der sich im 
ersten Grundgesetzartikel niederschlagenden Intention der Verfassungsmütter 
und -väter nachgegangen werden, die darin bestand, den Menschen als Ideal 
des Staates vor einem Zugriff des Staates zu schützen. Der Parlamentarische 
Rat hat dazu eine unbestimmte Setzung im ersten Grundgesetzartikel vor-
genommen, sofern jegliche den Menschen bestimmende Setzung (zum Beispiel 
durch eine Bindung an das Naturrecht oder an religiöse Deutungsmuster) 
diesem unbedingten Schutzanspruch widerspräche, weil sie sich abhängig 
machte von der Bedingung ihres Bestimmt-Seins. In der Gegenüberstellung 
zweier Grundgesetzkommentare als Beispiele für gegensätzliche Deutungen (Kapitel 
2.3) zeigt sich, dass die juristische Kommentierung vor einem Problem steht, 
wenn sie die Offenheit der Formulierung des ersten Grundgesetzartikels in 
positives Recht überführen will, weil die unbestimmte Setzung des Parlamen-
tarischen Rates in einem Kommentar zur Auslegung von einer bestimmten 
Setzung eingeholt wird und deshalb die Unbestimmtheit der Setzung des Parla-
mentarischen Rates im juristischen Kommentar unerreichbar bleibt. Von daher 
erschließt sich, wie der Beitrag einer theologischen Perspektive (Kapitel 2.4) aus-
sehen kann, die, die unbestimmte Setzung des Parlamentarischen Rates auf-
greifend, nach Wegen suchen kann, eine Intuition vom Menschlichen am Men-
schen aufzulesen. Mit ihrer theologischen Perspektive kann vorliegende Arbeit 




