
Einleitung 
Christliche Geschichte erinnern lernen  
in Gegenwart der Anderen 

Von Harry Noormann 

 
 
 
Der vorliegende Band ist adressiert an Fachstudierende, Fachlehrer/-innen der Sek. I und II 
sowie kirchengeschichtlich interessierte Lehrende in der Erwachsenenbildung. Er vereinigt 
in didaktischer Absicht eine Auswahl von elementaren Themen aus der Geschichte des 
westlichen Christentums von den Anfängen bis in die Zeit der hochmittelalterlichen Ar-
mutsbewegungen. Damit ist die Hälfte der vorgesehenen Kernthemen abgedeckt, die in 
einem zweiten Band komplettiert werden sollen. Da das eher konventionell erscheinende 
Inhaltsverzeichnis den gesellschaftlichen, geschichts- und religionsdidaktischen Kontext, in 
dem das Werk verortet werden muss, nicht auf den ersten Blick erkennen lässt, wird dieser 
in einer Skizze vorweg umrissen. 
 
 

1 Wie kommt es zu einem »Wir« in einer Gesellschaft mit Menschen 
unterschiedlichster Herkunft und geschichtlicher Identitäten? Ein 
Beispiel 

Auch die geschichtliche Dimension religiöser Bildung (P. BIEHL) muss ihre Pluralismus-
fähigkeit zwischen »multikulturellem Reichtum und religiöser Heimatlosigkeit« (FRIEDRICH 
SCHWEITZER) erweisen. Können westliches Mönchtum, Germanenmission, Papsttum und 
die soziale Frage im 19. Jh. als elementare Kernthemen der Christentumsgeschichte für 
Olga, Natalia, Raquel und Serap Plausibilität gewinnen, deren familiäre Wurzeln in Atyrau, 
Tallinn, Cuzco und Mersin liegen? JOHANNES RAU, der damalige Bundespräsident, hat 
2002 den Nerv getroffen: 

»Was bedeutet Geschichte als Quelle für Identifikation und Identität in einer Gesell-
schaft, in der Menschen ganz unterschiedlicher Herkunft und Kultur zusammenleben? Wie 
kommt es zu einem ›wir‹ in einer solchen Gesellschaft? Welche geschichtlichen Wurzeln, 
welche Vergangenheit hat diese unsere bunte Gesellschaft? Muss es viele Geschichten 
geben oder müssen sich die Vielen die eine Geschichte zu eigen machen?«1 

Es wäre verfrüht, belastbare Konzepte zu erwarten. Aber die Fragen sind angekommen 
und bedrängen zuerst die unterrichtspraktischen Entscheidungen vor Ort. Im experimen-
tellen Umgang mit dem Problem, »wie eine so heterogene Gesellschaft sich darauf einstellen« 
kann, die »nunmehr gemeinsam zu machenden Erfahrungen mit den getrennt gemachten 
zu sinnvollen Geschichten und kompatiblen historischen Orientierungen zu verarbeiten«2, 
scheinen Erfahrungen auf, die für didaktisches Nachdenken fruchtbar gemacht werden 
können: 

                                                 
1  Eröffnungsrede des Bundespräsidenten zum 44. Historikertag in Halle (Saale) 2002, zit. nach 

MOTTE, JAN / OHLINGER, RAINER: Geschichte und Gedächtnis in der Einwanderungsgesell-
schaft. Migration zwischen historischer Rekonstruktion und Erinnerungspolitik, Essen 2004, S. 9. 

2  KÖRBER, ANDREAS: Interkulturelles Lernen im Geschichtsunterricht – eine Einleitung. In: 
Ders. (Hg.): Interkulturelles Geschichtslernen. Geschichtsunterricht unter den Bedingungen 
von Einwanderung und Globalisierung, Münster u.a. 2001, S. 5–26, hier: S. 6. ©

 2
00

9 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



10 | Harry Noormann 

Die Braunschweiger Presse berichtet von Schulklassen, die den »Friedenspfad« auf dem 
Hauptfriedhof an der Helmstedter Straße besuchen, der sie zu Gedenkstätten und Gräbern 
der Opfer von Krieg und Gewaltherrschaft führt.3 Die erste Überraschung: Der so genannte 
Hauptfriedhof entpuppt sich als weitläufiges Areal von Friedhöfen – dem evangelischen, 
jüdischen, katholischen, schließlich dem »Ausländerfriedhof«, auf dem 1164 Menschen aus 
unterworfenen europäischen Ländern liegen, die Zwangsarbeit und Kriegsgefangenschaft 
nicht überlebt haben. Es gibt keine gemeinsame Gedenkkultur. Die Gedächtnislandschaft 
ist tief zerklüftet zwischen Religionen, Nationen, Schicksalen und Todesursachen. Gegen-
über der Granitplatte für die polnischen Opfer der ukrainische Gedenkstein, die Gedenktafel 
für jüdische Zwangsarbeiter, das Holocaustmahnmal, das Ehrenmal für Traditionsregimen-
ter, die Gemeinschaftsanlage für ausländische Arbeiter, die Gräber für Antifaschisten, das 
Massengrab am Rande des jüdischen Friedhofs für Frauen und Männer, die 1944 zur 
Sklavenarbeit aus Auschwitz nach Braunschweig verfrachtet wurden. An jedem Ort trifft 
sich eine andere Erinnerungsgemeinschaft.  

Die Frage von RAU nach dem Verbindenden der »vielen Geschichten« ist offenbar 
keine erst die multikulturelle Migrationsgesellschaft umtreibende Herausforderung. Es hat 
»die eine Geschichte«, mit der JOHANNES RAU offensichtlich auf die Nationalgeschichte 
anspielt, so nicht gegeben, dass sich die Vielen diese eine zueigen gemacht hätten. Erin-
nerungskultur steht schon historisch im Plural. Die sozialen Milieus des 19. und 20. Jahr-
hunderts pflegten ihre je eigene – das kleinbürgerliche, proletarische, bildungsbürgerliche, 
jüdische, katholische, protestantische, gewerkschaftliche, sozialistische, und jedes wiederum 
nach Region und Konvention mit unverwechselbarer Ornamentik imprägniert. Selbst im 
pandemischen nationalistischen Fieber von Heimat, Volk und Vaterland wahrten sie ihre 
strengen Grenzregimes, häufig genug eine hermetisch abgeschottete Feindseligkeit. Und 
zugleich gab es schon damals jenseits der partikularen Zugehörigkeiten Solidaritätsbande 
und Gesinnungsnetzwerke, die gewachsene Grenzen durchdrungen und übersprungen 
haben – der französische Katholik aus der Résistance und der freisinnige deutsche Sozial-
demokrat mochten sich untereinander stärker verbunden fühlen als mit ihren Volksgenos-
sen. 

Was ist dann das epochal Neuartige für den Umgang mit Geschichte heute als »Quelle 
für Identifikation und Identität in einer Gesellschaft, in der Menschen ganz unterschiedli-
cher Herkunft und Kultur zusammenleben?« Ist es die Vielheit der Vielfalt von ethnischer, 
nationaler, religiöser und konfessioneller Herkunft und Prägung? Ist die Irritation der 
Fremdbegegnung heute eine qualitativ andere zwischen einer Muslima aus Mostar und dem 
Katholiken aus Fulda als seinerzeit zwischen dem katholischen Vertriebenen aus Breslau 
und dem lutherischen Oldenburger? Ist es die Erosion der traditionellen Sozialmilieus oder 
die Normalität des Andersseins?  

ULRICH BECK verweist auf den präzedenzlosen zeithistorischen Kontext, einer »kosmo-
politischen Konstellation« der »gemeinsamen Gegenwart und universellen Nachbarschaft 
aller religiösen Glaubens- und Symbolsysteme«,4 zu deren wirkmächtigste zweifellos 
geschichtliche Kollektividentitäten zählen. Die durch Migration und Globalisierung auf-
gemischten Zugehörigkeiten verwandeln das biografische Schicksal von Geschichte und 
Gedächtnis zumindest in Teilen in eine Wahloption. Bei evangelischen Christen hat 
vermutlich der Geist des 31.10.1517 tiefere Spuren hinterlassen als den meisten bewusst ist, 
aber ob ihre Kinder mit »Ein feste Burg« auf den Lippen den Reformationstag begehen 
oder in gruseliger Halloween-Kostümierung Nachbarn erschrecken, steht auf einem an-
deren Blatt. ELIE WIESELs Diktum »Die jüngere Generation ist nicht verantwortlich für die 
deutsche Geschichte, aber dafür, was sie aus ihr macht«, gewinnt einen neuen Klang – die 
Verstrickung in die Geschichte dispensiert nicht von einer selbst autorisierten Entscheidung, 

                                                 
3  Braunschweiger Zeitung, 08.07.08, S. 16. 
4  BECK, ULRICH: Der eigene Gott. Friedensfähigkeit und Gewaltpotential der Religionen, Frank-

furt/M. / Leipzig 2008, S. 60. ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Einleitung | 11 
 
 
ob und wie sich die Nachfahren zu ihr stellen. Es geht weniger darum, was wirklich 
geschehen ist, sondern darum, was warum und wie erinnert werden soll.5  
 
Auch in dieser Hinsicht ist die Braunschweiger Episode aufschlussreich: Die Blumen, die 
Aleksandra am polnischen Gedenkstein niederlegt, sind zweifellos eine Referenz an ihre 
biografischen Wurzeln und an das Schicksal vieler ihrer polnischen Vorfahren. Aber dieser 
symbolische Akt steht im Zusammenhang ihres gemeinsamen Weges auf dem Friedens-
pfad mit ihrer »bunten Klassengesellschaft« entlang der Gedenkstätten von Opfern anderer 
Nationalitäten, Ethnien und Religionen. Den Weg weisen ihnen Gingkoblätter. Der Ging-
kobaum war einst eine der ersten Pflanzen in den atomverseuchten Ruinen von Hiroshima. 
Globales Geschehen ist sinnfällig mit denkwürdigen lokalen Geschehnissen und ihren to-
ten Akteuren verbunden. Steckt hier eine Lösung im Kleinen für das Problem des früheren 
Bundespräsidenten, anregend für weiterführende Antworten im Allgemeinen? Die vielen 
kleinen Geschichten, die »divided memories« (getrennt-trennende Erinnerungen) werden 
ins Verhältnis gesetzt zu der einen Geschichte, die sie verbindet – der Hoffnung auf eine 
Welt ohne Krieg und Gewalt (»shared memories« im Sinne wechselseitiger Anteilnahme).6 
Vorgreifend ließe sich folgern: 
 

1. Die »vielen Geschichten« sind heute – im Gegensatz zur Zeit der hegemonialen National-
geschichte – ein gesellschaftlich und didaktisch unhintergehbarer Ausgangspunkt geschicht-
licher Identitätsbildung. Nicht das Faktum der Pluralität historischer Narrative, 
sondern die Asymmetrie ihrer öffentlichen Repräsentanz, in der es letztlich 
um Partizipation und um die Deutungshoheit im kommunikativen Gedächt-
nis geht, birgt gleichermaßen Konfliktpotenziale und Chancen, zu einem 
»wir‹ zu kommen.« Die vielen Gedenktafeln auf den Braunschweiger Fried-
höfen stellen (häufig hart umrungene) Zeichen solch öffentlicher Repräsentanz 
dar, aber die »Friedhofsruhe« zwischen ihnen täuscht. Die vielfach unbekann-
ten, vergessenen oder verdrängten Geschichte/n dahinter, von Tätern, 
Opfern, stillen Helfern und Zuschauern, haben sich in Zorn und Verbitterung, 
in Trauer und Ohnmacht, in der Zerrissenheit zwischen Vergeltung und 
Vergebung in die Erinnerung der Nachkommen eingegraben. 

 
2. Für die Schüler/-innen auf dem Friedenspfad war gleichwohl zwischen den 

»vielen Geschichten«, von denen die Steine erzählen, auf der Spur der Gingko-
blätter die »eine Geschichte« erkennbar: jene der Opfer von Gewaltherrschaft 
und Krieg, lokal und weltweit, welcher Nation, Ethnie, Religion oder partei-
politischer Weltanschauung sie immer mögen zugeschrieben worden sein. 
Möglicherweise haben die Schüler/-innen etwas erahnt von dem, was J.B. 
METZ die »universellen Verbindlichkeit der Leids« genannt hat. Die »Autorität 
der Leidenden« sei über allem erhaben, was in der pluralistischen Relativität 
von Kultur und Religion verhandelbar sei oder diskursiv erstritten werden 
könne – sie gehe der Verständigung voraus – »und zwar um den Preis jegli-
cher Moralität.«7 Auch die säkulare Sprache der Völkergemeinschaft kennt die 
universelle, unbedingte, unhinterfragbare »Autorität der Leidenden« im Begriff der un-
verletzlichen Würde des Menschen. Die Grundlagen für ein kosmopolitisches 

                                                 
5  Vgl. GEORGI, VIOLA: In-Geschichte/n-verstrickt. Biografische Geschichten als Gegenstand 

interkulturellen Lernens in der Migrationsgesellschaft, in: LANGE, DIRK (Hg.): Migration und 
Geschichtsbewusstsein. Perspektiven Politischer Bildung in Europa, Wiesbaden 2008, S. 131–147, 
hier: S. 137. 

6  MOTTE, JAN / OHLINGER, RAINER, 2004, S. 13. 
7  METZ, JOHANN BAPTIST: Im Pluralismus der Religions- und Kulturwelten. Anmerkungen zu 

einem theologisch-politischen Weltprogramm (1997), in: Ders.: Zum Begriff der politischen 
Theologie 1967–1997, Mainz 1997, S. 197–202. ©

 2
00

9 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



12 | Harry Noormann 

Gedächtnis in Europa entwickelten sich, so die Kernthese von LEVY und 
SZNAIDER, »aus der andauernden Auseinandersetzung mit der Judenvernich-
tung«. Weltumspannende, Grenzen durchdringende ethische Prinzipien wie 
die »Allgemeine Erklärung der Menschenrechte« oder der Begriff des 
»Verbrechens gegen die Menschlichkeit« orientieren sich an einer entnationa-
lisierten Holocausterinnerung. Diese »eine Geschichte« macht Menschen-
rechtsverletzungen, wo immer sie auf der Welt geschehen, »zu einer Angele-
genheit aller.«8 

 
3. Die Sensibilisierung für die »vielen Geschichten« im Horizont der »einen 

Geschichte« ist höchst voraussetzungsvoll. Aleksandra hatte im Wortsinn 
»die Klasse hinter sich«, als sie die Blumen am polnischen Gedenkstein ablegte. 
Die Sicherheit, nicht auf Gleichgültigkeit, Ablehnung oder auf den Bodensatz 
nationaler Stereotypen zu treffen, konnte sie gewiss machen, für ihre Familien-
geschichte Anteil nehmendes Gehör bei ihren Klassenkamerad/-innen zu 
finden. Historische Identitätsarbeit in der Pluralität ist untrennbar verknüpft 
mit der Kernkompetenz interkultureller Bildung: der Fähigkeit zur Anerken-
nung »des Anderen« als Subjekt gleicher Würde jenseits exkludierender Zuschrei-
bungen von Hautfarbe, Klasse, Geschlecht, Kultur und Religion, m.a.W.: 
Historische Sinnbildung in der Migrationsgesellschaft pflegt eine Kultur des 
intersubjektiven Bilderverbotes, die gleichermaßen Voraussetzung wie Lern-
ergebnis geschichtlicher Auseinandersetzung sein kann.  

 
Ein zentraler Aspekt der Braunschweiger Lerngeschichte ist damit noch nicht angespro-
chen, didaktisch der vielleicht folgenreichste. JOHANNES RAU hatte ja – für viele befremd-
lich auf einem Kongress von Fachhistorikern – von den Vergangenheitsexperten sozusagen 
Arznei erbeten für aktuelle, zivilgesellschaftliche Kopfschmerzen: Wie kommen wir zu 
einem ›wir‹ in der Vielzahl von identifikatorischen Gedächtnislandschaften? Die Braun-
schweiger Geschichtslehrer haben dieses erinnerungskulturelle Desiderat didaktisch 
reformuliert: Die Begegnung mit Geschichte soll jungen Menschen helfen, selber im Fluss 
von Zeit und Geschichte ihren Ort zu finden. Die Kristallisationspunkte ihrer Unterrichts-
einheit über NS-Gewaltherrschaft und Krieg in Europa waren anfänglich Fragen nach der 
künftigen Überwindung von Krieg und Gewalt(strukturen), und am Ende die »begangene«, 
zeremonielle Erinnerung, ein »Kraft-Akt« für den langen Atem der Hoffnung gegen die 
(gottlose) Versuchung der Resignation. 
 
 
 

2 Aspekte der erinnerungskulturellen Wende für die geschichtliche 
Dimension religiöser Bildung – die nachgeholte Subjektorientierung 
historischer Selbstverständigung 

Es ist eine seltene Fügung, dass geschichtsdidaktische Leitbegriffe eine Richtung nehmen, 
die sich mit religionspädagogischen Überlegungen zum Umgang mit der christlichen 
Religionsgeschichte treffen, wie seit einiger Zeit zu beobachten ist. Drei Stichworte mögen 
diese Konvergenz andeuten – (1) die Wahrnehmung der »Vielfalt der geschichtlichen 
Narrative«, (2) die paradigmatische Kategorie »Erinnerung« für eine künftige Gedächtnis-
kultur, die sich (3) lokalisiert an symbolisch prägnanten »Erinnerungsorten.«  

                                                 
8  LEVY, DANIEL / SZNAIDER, NATAN: Vom Holocaust zur kosmopolitischen Erinnerungs-

kultur, in: ULRICH BECK (Hg.): Generation Global. Ein Crashkurs, Frankfurt 2007, S. 187–198, 
hier: S. 191.  ©

 2
00

9 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



Einleitung | 13 
 
 
2.1 Die Pluralisierung religiöser Geschichte/n im Vorzeichen  

von Migration und Globalisierung 

»Nichts ist kollektiver als die Identität und nichts ist nationaler als die Erinnerung«9 – diese 
verbreitete Ansicht verliert in der Migrationsgesellschaft an Boden; die Grenzen kollektiver 
Identitäten werden porös und die klaren Farben nationaler Geschichtskonstruktionen 
verschwimmen. In der Geschichtsdidaktik ist seit dem Ende des letzten Jahrhunderts der 
Ruf nach »multikulturellem Geschichtslernen« lauter geworden, das im Kern intendiert, 
die Geschichte der Anderen wahrnehmen und die eigene Geschichte mit den Augen der 
Anderen sehen zu lernen.10 Für die Religionspädagogik, die sich der eigenen Positionierung 
in religiöser Pluralität frühzeitig gestellt hat11, ist die Frage, wie sie die geschichtlichen 
Herkünfte und Narrative ihrer heterogenen Schülerschaft konstruktiv in eine »multi-
perspektivische Didaktik«12 einbinden kann, noch Neuland – und ein unwegsames Gelände 
dazu. Ging es bisher vornehmlich darum, einen »methodischen Konfessionalismus« in 
der Kirchengeschichtsdidaktik zu überwinden und – erfolgreich – zu einem ökumenischen 
(evangelisch/katholischen) Mindestkanon vorzudringen,13 stellt sich die neue Aufgabe drei-
dimensional:  
 

• erstens hat sich die christliche Szenerie enorm diversifiziert, so dass die bisher stum-
men Geschichten historischer Friedenskirchen, von Freikirchen oder Orthodoxen im 

                                                 
9  LEVY, DANIEL / SZNAIDER, NATAN, 2007, S. 187. 
10  Die erste, systematische Monographie stammt aus dem Jahr 1998: ALAWI, BETTINA: Geschichts-

unterricht in der multiethnischen Gesellschaft. Eine fachdidaktische Studie zur Modifikation 
des Geschichtsunterrichts aufgrund migrationsbedingter Veränderungen, Frankfurt/M. 1998. 
Der von A. KÖRBER dokumentierte Hamburger Kongress im Jahre 2000 war der erste seiner 
Art (KÖRBER, ANDREAS (Hg.): Interkulturelles Geschichtslernen. Geschichtsunterricht unter 
den Bedingungen von Einwanderung und Globalisierung, Münster u.a. 2001). Einen eigenen 
Ansatz des multikulturellen Geschichtslernens an fremden Biographien hat das Anne Frank 
Zentrum Berlin (Hg.) vorgelegt: Mehrheit, Macht, Geschichte. 7 Biografien zwischen Verfol-
gung, Diskriminierung und Selbstbehauptung, Lesebuch und Methodenbuch, Mühlheim 2007. 
Zum jüngeren konzeptionellen Diskussionsstand vgl. ALAWI, BETTINA / HENKE-BOCKSCHATZ, 
GERHARD (Hgg): Migration und Fremdverstehen – Geschichtsunterricht und Geschichtskultur 
in der multiethnischen Gesellschaft, Idstein 2004.  

11  Der Literaturbericht 1991 widmet dem neu entdeckten Problemfeld, das bis zum Jahrhundert-
wende zum meist traktierten Thema avancierte, erstmals einen eigenen Abschnitt; HEIMBROCK, 
HANS-GÜNTER: Religionspädagogik 1991. Ein Literaturbericht, in: BIEHL, PETER u.a. (Hg.): 
Jahrbuch der Religionspädagogik (JRP), Bd. 8, Neukirchen-Vluyn 1992, S. 255–275. Das Jahr-
buch nimmt erstmalig »Interreligiöses Lernen« als eines seiner Schwerpunktthemen auf. 

12  Vgl. BIEMER, HANSJÖRG: Herausforderungen zu einer multiperspektivischen Didaktik. Eine 
Problemdarstellung anhand einer Lehrplananalyse des Islam im Religions-, Ethik und Ge-
schichtsunterricht, Hamburg 2006; ders.: Herausforderungen zu einer multiperspektivischen 
Schulbucharbeit, Hamburg 2007. 

13   Die Verständigung auf einen Mindestkanon an elementaren Kernthemen darf als ertragreiche 
Frucht ökumenischer Arbeit gelten, vgl. LACHMANN, RAINER / GUTSCHERA HERBERT / 
THIERFELDER, JÖRG: Kirchengeschichtliche Grundthemen. Historisch – systematisch – didak-
tisch. Unter Mitarbeit von THOMAS BREUER, HEIDRUN DIERK, MANFRED L. PIRNER und 
GODEHARD RUPPERT (Theologie für Lehrerinnen und Lehrer Bd. 3), Göttingen 2003. Der 
Kanon von 14 Themen lautet: • Zeit der Verfolgungen im Römischen Reich • Konstantinische 
Wende • Mönchtum • Kreuzzüge • Christliche Judenfeindschaft, Judenverfolgung • Hexen-
verfolgungen • Mystik im Mittelalter • Papsttum im Mittelalter • Reformation, katholische 
Reform, Gegenreformation • Aufklärung / Pietismus • Kirchen und soziale Frage im 19. Jahr-
hundert • Weltmission in der Neuzeit • Ökumenische Bewegung im 19. und 20. Jahrhundert 
• Kirchen in der Zeit des Nationalsozialismus und des Kommunismus. 

 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 | Harry Noormann 

Diskurs historisch-christlicher Selbstvergewisserung auf Gehör hoffen dürfen (histo-
risch-interkonfessioneller Dialog);  

• zweitens fordert die Gegenwart nicht-christlicher Religionen dazu heraus, den »Dialog 
des Lebens« auch in einer historischen Perspektive aufzunehmen14 (historisch-
interreligiöser Dialog);  

• drittens ist die »dritte Konfession« der Konfessionsfreien, deren Zahl ist im vereinten 
Deutschland auf 27% gestiegen ist,15 für die geschichtliche Dimension religiöser 
Bildung von erheblicher Bedeutung, weil die »Kriminalgeschichte« der »ecclesia mili-
tanz«, deren Blutspur sich durch die Jahrhunderte ziehe, zum bevorzugten Turnier-
platz kirchen- und religionskritischer Humanisten, Agnostiker und Atheisten zählt 
(historisch-intersäkularer Dialog).16  

 
In allen drei Fällen kommt es zum einen darauf an, durch (ver)fremde(nde) Perspektiven 
im »Gedächtnis der Anderen« vertraute Geschichtsbilder frag-würdig zu machen und das 
Eigene in Anwesenheit des Fremden zu kommunizieren, zum anderen, achtsam Erinne-
rungslücken und weiße Flecken in der Gedächtnislandschaft zu lokalisieren und neue 
Themata auf die Agenda zu setzen. »Nur an anderen lernen wir uns selbst wahrhaft ken-
nen.«17 

Eine gleichsam vierte Dimension interpretiert die migrationsbedingten Irritationen 
konfessioneller und nationaler Geschichtsbilder im Kontext soziokultureller Globalisie-
rung. Der Vorschlag von Geschichtsdidaktikern, durch ein »Curriculum Weltgeschichte« 
historische Sinnbildung in einer globalen Perspektive zu erweitern18, um weltumspannend 
eine »Einheit geografisch verschieden gelagerter Geschichten« aufzuspüren, und »disparate 
Handlungsräume« in einen Zusammenhang zu rücken, »der sich der je individuellen Erfah-
rung grundsätzlich entzieht,«19 ist ökumenisch alerten Religionspädagogen nur zu vertraut. 
Das Ökumenische Lernen zielt analog dem weltgeschichtlichen geschichtsdidaktischen 
Ansatz auf eine Dezentrierung der konfessionellen, nationalen und europäischen Perspek-
tive. Die neue Herausforderung kann darin gesehen werden, dem Ökumenischen und 
Interreligiösen Lernen jene historische Tiefenschärfe zu verleihen, die jede gegenwärtige Debatte um 
Religion und unter Religionen tatsächlich aufweist. 

                                                 
14  Vgl. die vorbildlichen Arbeiten von ANDREAS RENZ und STEPHAN LEIMGRUBER (Hg.): Lern-

prozess Christen – Muslime, Münster 2002. Dies.: Christen und Muslime – was sie verbindet, 
was sie unterscheidet, München 2004. 

15  Vgl. HENKEL, REINHARD: Atlas der Kirchen und der anderen Religionsgemeinschaften in 
Deutschland. Eine Religionsgeographie, Stuttgart 2001, S. 13. 

16  Vgl. SCHNÄDELBACH, HERBERT: Der Fluch des Christentums – die sieben Geburtsfehler einer 
altgewordenen Weltreligion. Eine kulturelle Bilanz nach zweitausend Jahren, in: LEICHT, 
ROBERT (Hg.): Geburtsfehler? Vom Fluch und Segen des Christentums. Streitbare Beiträge, 
Berlin 2001, S. 13–33; dazu: ANGENENDT, ARNOLD: Toleranz und Gewalt. Das Christentum 
zwischen Bibel und Schwert, Münster 2007. Unlängst ist der 9. Band von KARL-HEINZ 
DESCHNERS »Kriminalgeschichte des Christentums« erschienen (2008). 

17  GADAMER, H.-G.: Das Problem des historischen Bewusstseins, Tübingen 2001, S. 4. 
18  POPP, SUSANNE: Weltgeschichte im Geschichtsunterricht? Geschichtsdidaktische Überlegungen 

zum historischen Lernen im Zeitalter der Globalisierung, in: POPP, SUSANNE / FORSTER, JO-
HANNA (Hgg.): Curriculum Weltgeschichte – globale Zugänge für den Geschichtsunterricht, 
Schwalbach Ts. 2003, S. 68–101. Vgl. das Themenheft »Weltgeschichte«, in: Geschichte in 
Wissenschaft und Unterricht 56 (2005), Heft 9. Zur Differenzierung der Begrifflichkeit »Uni-
versalgeschichte«, »Weltgeschichte« und »Globalgeschichte« vgl. OSTERHAMMEL, JÜRGEN: 
»Weltgeschichte«: Ein Propädeutikum, a.a.O. S. 452–479. Eine Verknüpfung beider Perspekti-
ven »Migration« und »Weltgeschichte« bietet LIEBIG, SABINE (Hg.) Migration und Welt-
geschichte, Schwalbach Ts. 2007. 

19  KOSSELECK, REINHART: Zeitschichten. Studien zur Historik. Frankfurt/M. 2000, 48, zit. nach 
OSTERHAMMEL, JÜRGEN: »Weltgeschichte«: Ein Propädeutikum, in: Geschichte in Wissen-
schaft und Unterricht 56 (2005), S. 452–479, hier S. 456. ©

 2
00

9 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



Einleitung | 15 
 
 
Dieser »kosmopolitische Blick« (PETER CLARKE) verschiebt den Blickwinkel geschicht-
licher Wirklichkeitskonstruktion: 

 
»Die Auffassung, Europa sei die Wiege des Christentums, ist weit verbreitet – aber 
falsch. […] Das Christentum verbreitete sich am schnellsten in Nordafrika, in Ägyp-
ten, Libyen und dem heutigen Tunesien – und mit ähnlicher Geschwindigkeit in der 
heutigen Türkei, in Afghanistan, im Irak und im Iran. Im Jahr 245 n. Chr., als die 
meisten Nordeuropäer immer noch wild herumliefen und ihre Bräute entführten, gab 
es in der Euphrat-Tigris-Region bereits 24 christliche Bischofssitze. Ungarn beispiels-
weise wurde dagegen nicht vor dem Jahr 1000 christianisiert. Wir halten Europa 
deshalb für das Zentrum des Christentums, weil unser historisches Gedächtnis kurz 
ist. […] Und angesichts Europas späterer politischer und gesellschaftlicher Geschichte 
haben afrikanische und asiatische Christen wirklich gute Gründe zu der Annahme, 
Europa sei niemals mehr als nur oberflächlich christianisiert worden.«20 

 
 
 
 

2.2 Der Fokus »Erinnerung« im Elementarisierungsprozess  
historischer Sinnbildung – von der Kirchengeschichtsdidaktik  
zur christlichen Erinnerungsdidaktik in religiöser Pluralität 

Die Diskursstränge um »multikulturelles Geschichtslernen« und »Weltgeschichte im Unter-
richt« verdichteten sich im Kielwasser einer allgemein zu beobachtenden »erinnerungs-
kulturellen Wende« in der Geschichtsdidaktik, die zuvor ihre Aufgabe »nur allzu oft« darin 
sah, einen »überlieferten und verordneten Kanon wohl etablierter und festgeschriebener 
Unterrichtsinhalte mit möglichst großem methodischen Geschick […] in die Köpfe der 
Schüler/innen zu transportieren.« Gegenüber einem wie immer »objektivistischen Ge-
schichtsverständnis« gewann historische Bildung im Sinne einer »Teilnahme am geschichts-
kulturellen Diskurs der Gegenwart« (H.-J. PANDEL) gesteigerte Aufmerksamkeit. Die 
didaktische Schlüsselkategorie »Geschichtsbewusstsein« zielt dabei auf die Weckung, 
dynamische Erweiterung und kritische Reflexion von Erinnerungsarbeit und Geschichts-
kultur.21  

»Facing History and Ourselves« – dieser Name einer bekannten, nichtstaatlichen US-
Organisation mit Sitz in Boston bringt die didaktische Grundfigur des erinnernden Lernens 
treffend zum Ausdruck: der Geschichte und uns selbst begegnen.22 Im Kern geht es darum, 
die Bedeutung von Geschichte für die eigene Identitätsarbeit zu erfahren. Ethische Fragen 
und Dilemmata, die sich den Einzelnen in der Gegenwart stellen (Diskriminierung, Gewalt, 
Ausgrenzung), werden in historischen Kontexten aufgesucht, an Tätern, Opfern, Mitläu-
fern und Zuschauern durch Rollenübernahmen reflektiert, um aus der historischen Distanz 
Orientierung für Spielräume des Denkens und Handelns im eigenen Lebensumfeld zu 
gewinnen.  
                                                 
20  SOSKICE, JANET / MELLONI, ALBERTO: Editorial zu »Europa neu denken«, in: Concilium 40. Jg. 

2004, H. 2, S. 2. 
21  SCHÖNEMANN, BERND: Geschichtsdidaktik, Geschichtskultur, Geschichtswissenschaft, in: 

GÜNTHER-ARNDT, HILKE (Hg.): Geschichtsdidaktik – Praxishandbuch für die Sekundarstufe I 
und II, Berlin 2003, S. 11–22. Geschichtsbewusstsein meint »diejenige Form des menschlichen 
Zeitbewusstseins, in dem die Erfahrung der Vergangenheit zur Geschichte für die Gegenwart 
gedeutet wird. Geschichte als Inhalt des Geschichtsbewusstseins ist eine Orientierungsgröße 
der menschlichen Lebenspraxis« (RÜSEN, JÖRN / JÄGER, FRIEDRICH: Erinnerungskultur, in: 
KORTE, KARL-RUDOLF / WEIDENFELD, WERNER (Hgg.): Deutschland-Trendbuch. Fakten 
und Orientierungen, Opladen 2001, S. 397–428, hier: S. 399f.). 

22  Vgl. www.facinghistory.org ferner: www.lehrer-online.de/facinghistory.php abgerufen am 20.11.08. ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 | Harry Noormann 

Die Kategorie »Erinnerung« erhebt das subjektive Aneignungspotenzial zum maßgeblichen 
didaktischen Prüfkriterium einer Auseinandersetzung mit historischen Szenarien. Nun 
gehört lebensweltliche Subjektorientierung, »Vergegenwärtigung« von und »Selbst-
entdeckung« in Geschichte für die jüngere Kirchengeschichtsdidaktik – allen praktischen 
Umsetzungsproblemen zum Trotz – zum unstrittigen common sense.23 Dennoch wurde 
auch hier die Frage nach dem Elementaren der Kirchengeschichte vornehmlich inhaltlich 
verstanden und bestimmt – in der Konzentration auf unverzichtbare, wesentliche Stoffe 
und Themen.24 Erst HEIDRUN DIERK hat in ihrem großen Entwurf zur »Kirchengeschichte 
elementar« die »hinkende Subjektorientierung« zu überwinden versucht, indem sie das 
Lernsubjekt in einem didaktischen Prozess der Elementarisierung (K.E. NIPKOW / F. SCHWEIT-
ZER) konzeptionell verankert. Eine Matrix für die Generierung von relevanten Themen 
verschränkt die Suchbewegung nach elementaren Erfahrungen und Zugängen (Subjekt-
seite) mit jenen nach elementaren Wahrheiten und Strukturen, die (nach G. THEIßEN) in 
Grundmotiven der biblischen Überlieferung (Sachseite) durchscheinen.25 Arbeit an Ge-
schichte, die anhebt bei der Frage und zuläuft auf die Frage, wessen sich wer wie erinnern 
möchte oder sollte, wertet das (inter)subjektive Gewicht in Lernprozessen einmal mehr auf, 
da der »Erinnerung« subjektive und kommunikative Momente strukturell eingestiftet sind: 
 

• Es sind Personen, die sich erinnern. Die Semantik des Wortes signalisiert Commitment, 
Verwicklung in eine Sache, die »zu Herzen geht«; 

• Das intransitive Verb »sich« erinnern deutet auf den reflexiven Charakter – Erinnerung 
»bewegt« die Person/en; 

• Erinnerung speist sich aus emotional durchtränkter Erfahrung und Kenntnis; sie 
umgreift Wissen, Fühlen und Wollen; keine Erinnerung ohne Wissen, ohne Anteil 
nehmendes Wissen keine Erinnerung;  

• Die genannten Merkmale implizieren: Erinnerung »funktioniert« nur dann, wenn 
Personen sich auf sie einlassen und sich (emotional) mitnehmen lassen – Didaktik 
kann sie anstiften, nur bedingt »vermitteln« und nicht verordnen.  

• Erinnerung situiert die Akteure in Raum und Zeit, sie verschmilzt die Zeitdimen-
sionen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft – »History is a back up for the 
future« (J. LÉTOURNEAU);26 

• Erinnerung verlangt nach ritueller Formgestalt, nach bestimmter Performanz: Es ist 
eine Sache, den Reichspogrom vom 09.11.1938 »aufzuarbeiten«, es ist eine andere 
Sache, seiner in einer Form zu gedenken, die in Bild, Text und Ton Opfern, Tätern 

                                                 
23  Der gegenwärtige Diskussionsstand zur Kirchengeschichtsdidaktik ist von kompetenter Seite 

prägnant zusammengefasst bei GODEHARD RUPPERT u.a.: Einführung. Kirchengeschichte im 
Religionsunterricht, in: Kirchengeschichtliche Grundthemen, a.a.O., S. 11–42. 

24  »Welche kirchengeschichtlichen Stoffe sind fundamental, repräsentativ und (erg.: daher!) heute 
dringlich?« lautete ein einschlägiger Aufsatz von MARTIN WIDMANN, in: entwurf 1976, Heft 4, S. 6. 

25  DIERK, HEIDRUN: Kirchengeschichte elementar. Entwurf einer Theorie des Umgangs mit 
geschichtlichen Traditionen im Religionsunterricht (Heidelberger Studien zur Praktischen 
Theologie Bd. 10), Münster 2005, S. 268ff. u.a.; vgl. auch DIERK, HEIDRUN: Kirchengeschichte 
elementar unterrichten – an Kirchengeschichte elementar lernen. Theologische und religionsdi-
daktische Reflexionen zur Eröffnung neuer Zugänge, in: Glaube und Lernen 22 (2007), S. 34–45. 

26  WOLFGANG HUBER weist auf die Verschränkung der Zeithorizonte im kulturellen Gedächtnis 
hin: »Mit dem ›kulturellen Gedächtnis‹ bewahrt eine Gemeinschaft nicht nur gemeinsame Bilder 
der Vergangenheit auf. Sondern im kulturellen Gedächtnis sind zugleich die Potenziale zur 
Deutung der Gegenwart wie zum Entwurf der Zukunft enthalten. Eine Verständigung über die 
Wahrnehmung der eigenen Zeit gelingt ohne Grundbestände des kulturellen Gedächtnisses 
ebenso wenig wie eine Vision der Zukunft.« HUBER, WOLFGANG: Orientierungswissen in evan-
gelischer Perspektive. In: ELSENBAST, VOLKER / GÖTZ-GUERLIN, MARCUS / OTTE, MAT-
THIAS (Hgg.): wissen – werten – handeln. Welches Orientierungswissen braucht die Bildung? 
Berlin 2005, S. 18–35, hier: S. 31. ©

 2
00

9 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



Einleitung | 17 
 
 

und den »bystanders« würdig ist. Diese Erinnerung bedarf naturgemäß einer anderen 
Formgebung als jener an den Mauerfall am 09.11.1989.27 

 
Ein weiteres Motiv dafür, dass auch Religionspädagogen in jüngerer Zeit vermehrt das 
Prinzip des »erinnerungsgeleiteten Lernens« für den Umgang mit Geschichte reflektieren, 
verdankt sich der Rückbesinnung auf die jüdischen Wurzeln christlicher Geschichtstheolo-
gie. Die »memoria passionis« im messianischen Geist (der gedenkende Widerstand gegen 
ungerechte Leiden), birgt die eschatologische Zukunftsverheißung für die Gescheiterten, in 
der christlicher Glaube zur Sache und zu sich selbst kommt (J. B. METZ28). »Erinnerung« 
hat daher im theologischen Kontext eine ungleich größere Tiefe als im kulturwissenschaft-
lichen und geschichtsdidaktischen »memory-Diskurs« und markiert zugleich die normative 
Differenzlinie: Das Christentum »ist nur dann bei seiner Sache und auf der Höhe der Zeit, 
wenn es die unabgegoltenen großen Hoffnungen, Sehnsüchte und Träume der Menschen 
gegen ihre kleinformatigen Erfüllungen einklagt. Das schließt den Protest gegen einen auf-
geklärten Zynismus ein, der den Menschen wunschlos machen möchte, damit er glücklich 
sei.«29 
 
Nicht zufällig sind bisher nahezu alle erinnerungsdidaktischen Beiträge aus der Religions-
pädagogik um den jüdisch-christlichen Dialog nach dem Holocaust zentriert.30 Die allge-
meine Tragfähigkeit und Reichweite einer erinnerungsgeleiteten Didaktik der Christen-
tumsgeschichte allgemein auszuloten, steht dahin, was u.a. beinhaltet: 
 

• den Erinnerungsbegriffs funktional und strukturell zu differenzieren, etwa: die »anam-
netische Erinnerung« (bisher im Blickpunkt: die zumeist schmerzvolle, häufig unerträgli-
che und im glücklichen Fall letztendlich »erlösende« Vergegenwärtigung31),  

                                                 
27  Vgl. NOORMANN, HARRY: Kirchengeschichte (Theologie kompakt), Stuttgart 2006; NOOR-

MANN, HARRY: Einsicht und Erinnerung. Anfragen zur Reinspektion der Kirchengeschichts-
didaktik, in: ZPT 59 (2007), H. 4, S. 321–338. 

28  METZ, JOHANN BAPTIST: Im Pluralismus der Religions- und Kulturwelten. Anmerkungen zu 
einem theologisch-politischen Weltprogramm (1997), in: Ders.: Zum Begriff der politischen 
Theologie 1967–1997, Mainz 1997, S. 197–206. Neu entfaltet in Metz, Johann Baptist: Memoria 
passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer Gesellschaft, Freiburg i. Brsg. 2006. 

29  HÖHN, HANS-JOACHIM: Gegen-Mythen. Religionsproduktive Tendenzen der Gegenwart, 
Freiburg i. Brsg. 1994, S. 80. 

30  Grundlegend: GREVE, ASTRID: Erinnern lernen. Didaktische Entdeckungen in der jüdischen 
Kultur des Erinnerns, Neukirchen-Vluyn 1999; WERMKE, MICHAEL (Hg.): Die Gegenwart des 
Holocaust. »Erinnerung« als religionspädagogische Herausforderung, Münster 1997; FUCHS, 
OTTMAR / BOSCHKI, REINHOLD / FREDE-WENGER, BRITTA (Hgg): Zugänge zur Erinnerung. 
Bedingungen anamnetischer Erfahrung. Studien zur subjektorientierten Erinnerungsarbeit, 
Münster 2001; HAGEMANN, WALTRAUT / HIRSCH, ELKE: Leben mit der Zukunft im Rücken. 
Juden und Christen erinnern sich (Lernen kreativ), Primarstufe und Sekundarstufe I, Düssel-
dorf 2003. Themenheft der ZPT »Erinnern und Gedenken«, 55 Jg. (2003), Heft 4. SCHWEN-
DEMANN, WILHELM / WAGENSOMMER, GEORG (Hg.): Erinnern ist mehr als Informiertsein. 
Aus der Geschichte lernen (2) (Freiburger Schriften der EFH Freiburg, Bd. 28), Münster 2004. 
Themenheft »Erinnern und deuten«, in: entwurf 3/2004. MITCHELL, GORDON / MÜLLER, 
CHRISTINE / BRANDT, CAROLIN / BRAJTIGAM, SVETLANA / PUTSCHBACH, KATRIN: «Wenn 
wir die ganze Sache nicht machen würden, dann würde Gras darüber wachsen.« Deutsch-
jüdische Vergangenheit in interkulturellen Schulklassen, Frankfurt/M. 2007. Der nach meiner 
Kenntnis einzige Beitrag, erinnerungsgeleitetes Lernen im Kontext interreligiöser Bildung aus-
zuweisen, stammt von LEIMGRUBER, STEPHAN: Erinnerungsgeleitetes Lernen. In: HILGER, 
GEORG / LEIMGRUBER, STEPHAN / ZIEBERTZ, HANS-GEORG: Religionsdidaktik. Ein Leitfa-
den für Studium, Ausbildung und Beruf, München 2001, S. 340–348.  

31  FRIEDRICH SCHWEITZER hat an dem schwierigsten aller erinnerungsdidaktischen Probleme, 
einer »Erziehung nach Auschwitz«, eindrücklich herausgearbeitet, dass »miteinander geteilte 
Erinnerung […] zugleich auch das Nicht-Teilbare als das Trennende bewahren« muss und ©

 2
00

9 
W

. K
oh

lh
am

m
er

, S
tu

ttg
ar

t



18 | Harry Noormann 

• die »utopische Erinnerung« (an eine versöhnte Welt, wie sie aus den Träumen und Hand-
lungen derer erwachsen kann, die vor uns waren),  

• die »ätiologische Erinnerung« (zu den Enden des Wurzelwerkes, aus dem wir wurden, was 
wir sind) 

• die Ambivalenzen von Erinnerung zu gewärtigen: Die durch Erinnerungs-Arbeit neu 
geweckte »Lust an der Geschichte« darf nicht verdecken, dass erstens kollektive Er-
innerungsarbeit(!) zumeist einen schmerzhaften und konfliktbeladenen Prozess durch 
die Tiefen von Schuld, Verstrickung und Leid durchläuft, und zweitens Erinnerung 
und Vergessen paradoxe Züge tragen, sie können lähmen und befreien, Fluch oder 
Segen sein. Der Lust an der Geschichte steht ungleich machtvoller die »Last der Er-
innerung« gegenüber. Nach traumatisierten Überlebenden von Krieg und Holocaust 
haben viele Ethnien und Nationen auf tragische Weise die »Peitsche der Erinnerung« 
aushalten müssen, in Südafrika, in Ruanda, auf dem Balkan und in anderen Erdregio-
nen. Unterdrückte und verdrängte Erinnerung an eigenes Leid kann überhaupt erst 
Raum schaffen, sich an einen Tisch zu setzen (z.B. Israelis und Palästinenser32). Um-
gekehrt gründete die südafrikanische Wahrheitskommission in der Hoffnung, von der 
geteilten, mitunter unaussprechbar schmerzhaften Erinnerung werde eine soziale 
Katharsis, eine heilende und versöhnende Kraft, ausgehen.  

• mit der paradox-zirkulären Beziehung von Geschichte und Erinnerung didaktisch 
experimentieren: Erinnerung setzt eine – kognitive und emotionale – Beziehung zum 
historischen »Gegenstand« oder Akteur voraus. Die gewisse Vertrautheit aber kann 
erst erwachsen aus der vorgängigen Bereitschaft, sich auf eine Expedition in un-
bekanntes, fernes und fremdes Terrain einzulassen, ohne das Versprechen, eine 
»erinnerungswürdige Begegnung« zu erleben. Lernprozesse werden von Differenz-
erfahrungen angestoßen. Die Versuchung, Geschichte als Steinbruch für vorgängig 
bekannte und konnotierte »Denkwürdigkeiten« zu instrumentalisieren, ist für erinne-
rungsgeleitetes Lernen ungleich größer als in stofflich orientierten Vermittlungs-
konzepten.33 Hier holt das prinzipielle historiografische Problem der Verhältnis-
bestimmung zwischen »Objektivität« (damit Geschichte mehr und anderes erzählt als 
schon bekannt), Konstruktivität (der sinngebenden Verknüpfung einer plausiblen 
Auswahl aus zahllosen Fakten und Zusammenhängen) und Perspektivität (der Frage 
nach der Gegenwartsbedeutung) den Didaktiker unmittelbar ein. In diesem Zusam-
menhang ist auch vor einer vorschnell unterstellten Handlungsorientierung erinnernden 
Lernens zu warnen; eröffnet dieses doch zunächst Räume für erweiterte Wahrneh-
mung, alterierende Sichtweisen und Anschauungen, zum Innehalten und Schweigen 
gerade auch im »zweckfreien Eingedenken« der Toten.34 

 
 

                                                                                                                                               
selbst unter dieser Prämisse die Aporie nicht aufzulösen ist, durch Erinnern eine Wiederholung 
nicht verhindern zu können, wie es »umgekehrt ausgeschlossen sein muss, sich dieser Aufgabe 
zu entziehen. SCHWEITZER demonstriert zugleich sein Konzept der Elementarisierung als 
didaktischen Prozess an diesem prominentesten Beispiel. SCHWEITZER, FRIEDRICH: An den 
Grenzen einer jeden Didaktik: »Erziehung nach Auschwitz«, in: SCHWEITZER, FRIEDRICH:  
Elementarisierung im Religionsunterricht. Erfahrungen, Perspektiven, Beispiele, Neukirchen-
Vluyn 2003, S. 71–92, hier: S. 86f. 

32  Ein drastisches Beispiel dafür ist die Geschichte der palästinensischen Eltern, deren kleiner 
Sohn durch israelische Kugeln starb, die über den »Schatten der Erinnerung« gesprungen sind, 
als sie einwilligten, die Organe ihres Kindes für eine Transplantation zur Rettung israelischer 
Kinder zu spenden. Amos Harel und Arnon Regular: Sechs Israelis erhalten die Organe des er-
schossenen Jungen Ahmed aus Jenin, Haaretz, 7.11.05. 

33  Just die Shoa-Erinnerung in Unterricht und Schule ist gegen eine mit eindeutiger moralischer 
Correctness besetzten Funktionalisierung von Geschichte am wenigsten gefeit. 

34  So das Plädoyer von MICHA BRUMLIK: Gerechtigkeit zwischen den Generationen, Berlin 1995. ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




