


Pierre Stutz, geb. 1953, ist Theologe und weit bekannter
spiritueller Begleiter. Bestseller-Autor. Rege Kurs- und

Vortragstätigkeit im ganzen deutschsprachigen Raum. Pierre
Stutz lebt in Lausanne.

Besuchen Sie uns auf www.penguin-verlag.de und Facebook.



PierreStutz

Verwundet
bin ich und

aufgehoben

Für eine Spiritualität
der Unvollkommenheit

Kösel



Die Originalausgabe erschien 2003 im Kösel-Verlag
in der Verlagsgruppe Random House.

Der Verlag weist ausdrücklich darauf hin, dass im Text enthaltene externe
Links vom Verlag nur bis zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung

eingesehen werden konnten. Auf spätere Veränderungen hat der Verlag
keinerlei Einfluss.

Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

PENGUIN und das Penguin Logo sind Markenzeichen
von Penguin Books Limited und werden

hier unter Lizenz benutzt.

1. Auflage 2017
Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 2003 im Kösel-Verlag,

in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Straße 28, 81673 München

Umschlag: any.way, Heidi Sorg nach einem Umschlagentwurf von
Agentur Kosch, München

Umschlagfoto: Bildarchiv Kosch
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany
ISBN 978-3-328-10133-8
www.penguin-verlag.de

 Dieses Buch ist auch als E-Book erhältlich.



Inhalt

Zur Einstimmung 7

Weg-Leitung zum Lesen 14

1 Von der Würde des Begrenztseins 18

2 Vom Ganzwerden im Loslassen  35

3 Von der Ausgeglichenheit im Auf und Ab 52

4 Von der Fülle in der Leere  70

5 Von der Nähe in der Distanz 86

6 Vom Glanz in der Finsternis 102

7 Vom Mitsein im Rückzug 120

8 Von der Lebenskraft im Leiden 135

9 Vom intensiven Leben im Sterben 154

10 Von den Wendungen zur Mitte 170

Mein Coming Out – Ein Brief 187

Anhang 193

Anmerkungen 193

Verzeichnis der mystischen Originaltexte 199





Zur Einstimmung

Vor zehn Jahren bin ich der Kraft der mystischen Lebensgestal-
tung begegnet. Sie ist mir bis heute zur Lebenshilfe geworden.
In einer intensiven Krise stieß ich auf die Biografien und Erfah-
rungen von christlichen Mystikerinnen und Mystikern, die
mein Leben verwandelt haben. Dies war der Anfang eines be-
wussten spirituellen Weges, den ich seither zu gehen versuche.
In all den Jahren rühren mich nicht nur die mystischen Texte,
die vom Ankommen, von Ganzheit, von der tiefen Vereinigung
mit Gott (unio mystica) sprechen, zutiefst an, sondern auch
jene Texte, in denen von Gebrochenheit und Zweifeln erzählt
wird. Da atmet meine Seele und mit ihr mein Leib, mein Geist
auf: nicht zufällig! Wer menschlich bleibt, bleibt unvollkom-
men, macht Fehler, kennt Widersprüche, Zerrissenheit, Wun-
den und Verletzlichkeit. Er wird ausgeglichen, wenn beide Sei-
ten in seinem Leben sein dürfen, die starke und die schwache.
Ausgeglichen sein heißt einen Ausgleich schaffen zwischen den
konstruktiven und destruktiven Seiten in mir. Wer Perfektio-
nist ist, zu hohe Ansprüche an sich stellt, der unterdrückt seine
dunklen Seiten und ist darum unausgeglichen. So spricht mich
in der Fülle von Umschreibungen dessen, was Mystik ist, jene
Friedrich Nietzsches sehr an: »Wo Sehnsucht und Verzweif-
lung sich paaren, da entsteht Mystik.«

In diesem Buch halte ich Rückschau auf meinen Weg und er-
zähle von meiner Sehnsucht, mit anderen zusammen Mensch
werden zu können, authentisch in der Entfaltung der Lebens-
kraft, der Förderung von Visionen und in der Integration mei-
ner Bedürftigkeit, meines Scheiterns, meiner Verunsicherung

7



und Unvollkommenheit. Denn das Ideal der Vollkommenheit
stand bis zum 38. Lebensjahr im Zentrum meines Lebens. Mein
Idealismus wurde beflügelt, mein Engagement verstärkt, meine
Kreativität gefördert. Ich möchte diese Zeit nicht missen. Zu-
gleich aber wurden meine Schattenseiten genährt, indem ich
mich grenzenlos überforderte und viel zu hohe Ansprüche an
mich stellte. Darum bin ich auch jeden Tag so tief angerührt
von Worten aus meinem Tagebuch, die ich nun in mein Leben
hineinzuholen versuche: »Du bist anerkannt vor aller Leis-
tung.« Diesen Zuspruch vor allen Ansprüchen zu kennen ist ei-
nes; ihm auch emotional zu trauen, ist für mich ein alltägliches
Verwandlungserlebnis, das mehr oder weniger gelingt. Von
dieser Verwandlung möchte ich erzählen in diesem Buch, in-
dem ich mich erinnere und neben persönlichen Erfahrungen
und eigenen Meditationstexten einer Fülle von mystischen Le-
benserfahrungen Raum gebe, die meine Sehnsucht wach halten
und mein Ringen und Suchen ausdrücken.

8



Der Grundrhythmus der Kapitel

Ich schaue zurück und versuche zu verstehen, was in die-
sen zehn Jahren gewachsen ist: Es gelang das Initiieren

eines offenen Klosters mit der französischen Ordensgemein-
schaft der »Frères des Ecoles Chrétiennes«. In ihm üben heute
Frauen und Männer, Verheiratete und Ordensleute mit drei
jungen Erwachsenen (Stagiaires) in einer Lebensschule eine Spi-
ritualität im Alltag ein, wo das Schöne und Unangenehme, Ver-
bindende und Unterschiedliche Tag für Tag seinen Platz haben
darf. In diese persönlichen Gedanken fließen Symbole und Bil-
der inneren Wachstums und Reifens ein, die mir auf meinem
Entwicklungsweg und in der spirituellen Begleitung der Gäste,
die einige Tage an unseren Ort der Stille und der Begegnung
kommen, wegweisend sind.

Diese Erfahrungen suche ich in mystischen Texten zu
verwurzeln. Ein spiritueller Mensch nimmt wahr was

ist, traut seiner Intuition, um darin die göttliche Spur in seinem
Leben zu entdecken. Da ich nie alleine Mensch werden kann,
gehört es für mich zum Beglückendsten im Leben, wenn ich
mich in anderen Erlebnissen wieder finden kann. Dies ge-
schieht im Hier und Jetzt, in der Begegnung mit Menschen, im
Faszinierenden und eben auch im Widersprüchlichen des Le-
bens. Begegnung ereignet sich mit der ganzen Schöpfung und
dem Kosmos. Begegnung verdichtet sich bei mir im Meditieren
uralter Texte, von denen ich mich angesprochen und verstan-
den weiß. Über die Jahre habe ich die vier Bände der »Ge-
schichte der abendländischen Mystik« von Kurt Ruh1 intensiv
studiert, meditiert und darin besonders das hervorgehoben,
was in den verschiedenen Biografien und Texten an Brüchen,
Scheitern, Unvollkommenem zum Ausdruck kommt.

Diese vorzügliche Geschichte der Mystik habe ich ergänzt
und vertieft durch viele ältere und neu erschienene Bücher, die

9



eine vielfältige, zum Teil auch unterschiedliche Deutung der
Mystik aufweisen. Eine kleine Auswahl dieser gesammelten
Texte stelle ich in diesem Buch vor und ich meditiere sie auf
meine ganz einfach-persönliche Art. Wie in all meinen spirituel-
len Büchern setze ich dabei den Akzent auf die existenziellen
Erfahrungen der Mystiker/innen und hebe einen Gedanken be-
sonders hervor, der meine Hoffnung nährt und mich meine
Zweifel aushalten lässt. Die Selbsterkenntnis und die Gotteser-
kenntnis fasziniert mich in der Mystik, darum suche ich mich in
den uralten Texten. Denn es hilft mir und ich atme auf, wenn
ich nicht bei meinen Fragen stecken bleibe und um mich selber
kreise, sondern wenn ich meine ringenden Lebenserfahrungen
in anderen Biografien erkennen kann, auch in der Existenz von
Menschen, die intensiv die Nähe Gottes, das Vereintsein mit
ihm gespürt haben. Diese mystischen Texte erhalten daher ei-
nen großen Raum. Sie brauchen ihn und auch viel Zeit, um un-
sere Herzen berühren zu können.

Ich empfehle deshalb, sich selber diese Texte mehrmals laut
vorzulesen, um an die bleibende Kraft dieser Erfahrungen he-
ranzukommen. Sinnvoll ist es auch, miteinander in einer Grup-
pe diese Texte zu lesen, zu meditieren, um austauschen zu kön-
nen, wo sie mich in meinem Leben erreichen, hinterfragen, be-
glücken, verunsichern, aufrichten. Mich haben die gesammel-
ten Texte zu einer Spiritualität der Unvollkommenheit ermu-
tigt. Wer einen inneren Erfahrungsweg geht, der begegnet ne-
ben den Momenten des Glücks, des Aufgehobenseins, der
Seinsverbundenheit auch immer dem Unerlösten, dem Verwun-
deten, dem Schreienden. Je mehr die Liebe zu allem, zu aller
Kreatur, zu Schöpfung und Kosmos und in alledem zum Göttli-
chen wachsen und reifen kann, umso mehr werde ich ein lei-
den-schaftlicher Mensch. Compassion, Mitgefühl, Sympathie
(griech. Mit-leiden) erlebe ich auf dem Weg in die Tiefe: dem ei-
genen Leiden gegenüber und dem Schreien all der unterdrück-
ten und missbrauchten Menschen.

10



Aus der tieferen Verbundenheit mit der göttlichen Gegen-
wart in allem, erwächst jene mystische Widerstandskraft, die
wahr-nimmt was ist. Rosa Luxemburg sagt es treffend: »Laut
sagen, was ist – das ist die revolutionärste Tat!«2 Auf dem Weg
nach innen begegne ich dem Schönen und Kraftvollen und dem
Widerwärtigen und Bedrohten. Gelassenheit in der mystischen
Tradition bedeutet aber nicht cool-Sein, sprich unterkühlt-
Sein, sondern sensibel, einfühlsam und engagiert zu werden.
Mystische Menschen gehen den persönlichen und politischen
Lebensfragen auf den Grund. Dabei begegnen sie auch der eige-
nen Ohnmacht, dem Begrenztsein. Wenn dies sein darf und
mitgeteilt wird, entsteht daraus jene Lebenskraft, die zu enga-
gierter Gelassenheit führt. Ein Engagement, das nicht von All-
machtsfantasien oder von der Angst vor Liebesentzug lebt, son-
dern vom Hineinwachsen ins Urvertrauen: Mein bescheidener
Beitrag genügt und verändert das Ganze. So finde ich mein
Gleichgewicht, indem ich mich und die andern als unvollkom-
men annehme. Im Einklang mit sich selber sein, meint dann
nicht das Abspalten und Verdrängen meiner dunklen, destruk-
tiven Seiten, sondern die Annahme dieser Wirklichkeit, damit
sie verwandelt werden kann. Ausgeglichene Menschen lernen
alltäglich diese Spannung auszuhalten. Dies gelingt mir, wenn
ich Distanz zu den Ereignissen schaffe, den heiligen Raum in
mir betrete, wo niemand Zutritt hat, wo mich die Erwartungen
und Ansprüche nicht erreichen, wo ich einfach sein darf – vor
allem Tun.

Meine eigenen Meditationstexte, die sich am Ende jedes
Kapitels finden, leben von dieser Grundhaltung des Mir-

Raum-Schaffens. Sie sind im Sommer 1999 während einer drei-
ßigtägigen Schweigezeit3 entstanden. Sie atmen die Sehnsucht,
gelassener werden zu können und leerer – angenommen und
anerkannt in meinem Sosein. Sie sind Ausdruck der Gebro-
chenheit, des Schmerzes, des Unerfülltsein, das eben zu jedem

11



echten, authentischen, geerdeten spirituellen Weg gehört. Da-
mals stand ich vor der schwierigen Entscheidung, einmal mehr
mein Begrenztsein annehmen zu können. Denn das erfreuliche
Wachsen unseres spirituellen Zentrums brachte für mich auch
viel Überforderung. Ich spürte, dass auch ich dieses Projekt
nicht alleine retten kann und muss. Doch der Weg zu dieser Er-
kenntnis hinter den wenigen Worten war sehr schmerzvoll. Es
bedeutete für mich, zu meinen Grenzen zu stehen und allenfalls
die Konsequenz verantworten zu können, dass unser Kloster-
projekt beendet werden müsste, falls nicht jemand an meiner
Stelle die Leitung übernehmen würde. Eine Person mit Charis-
ma, auch die notwendigen rechtlichen Schritte anzugehen, wie
den Aufbau eines Trägervereins, damit die Zukunft auch durch
regelmäßige finanzielle Unterstützung (Sponsoring) gesichert
wird. In solchen Entscheidungssituationen war ich wie früher
schon auf mich selber zurückgeworfen. Das Aushalten dieser
Durststrecke hat sich aber gelohnt. Ich bin innerlich freier ge-
worden, konnte das offene Kloster loslassen, um mich parado-
xerweise freier dafür zu engagieren. Die Früchte dieser schwie-
rigen Zeit verdichteten sich in meinem Tagebuch mit folgenden
Worten: »Falls das Projekt Fontaine-André keine Zukunft hät-
te, wüsste ich nicht, wohin ich gehen würde. Doch ich muss es
nicht mehr wissen.«

Das Ringen um und Suchen nach Lösungen brauchten da-
nach noch viel Zeit. Ein Jahr später, am 1. August 2000, hat die
Gemeinschaft der Frères Martin Steiner Wedenig mit der Lei-
tung beauftragt, wofür ich zutiefst dankbar bin.

Die Meditationstexte sind tagebuchartig entstanden, in we-
nigen Minuten der Standortbestimmung. Das Datum und die
Uhrzeit, die ich dazu notiert habe, möchten eine Hilfe sein, um
das Auf und Ab in diesem Ringen verstehen zu können. Ich ver-
öffentliche diese sehr persönlichen Gebete als Ermutigung an
die Leserinnen und Leser für eine Spiritualität der Unvollkom-
menheit.

12



So weit war der Text gediehen, als ich ihn Ende Februar
2002 meinem Lektor Winfried Nonhoff abgab. Dabei ahnte ich
selber noch nicht, dass diesem Buch eine wesentliche Seite bei-
gefügt wird: mein Coming Out, mein Geradestehen für meine
Homosexualität: eine Seite, die zu mir gehört und auf die ich
mich nicht reduzieren lasse, wie ich es Ende Juni 2002 an die
Mitglieder des Freundeskreises von Fontaine-André geschrie-
ben habe. Dieser Brief ist die Frucht meines Schreibens, insbe-
sondere die Frucht gerade dieses Buches. Sie stärkte in mir die
befreiende Kraft, um auch die schmerzliche Konsequenz der
Niederlegung meines Priesteramtes zu ertragen. Ich danke all
den Hunderten von Menschen, die mir durch ihre Briefe und in
Begegnungen ihren Dank und ihre Solidarität ausgedrückt ha-
ben. Ihnen allen sei dieses Buch gewidmet. Möge es zu einer be-
freienden Spiritualität bewegen, die einen wohlwollenderen
Umgang mit sich selber befördert, damit dadurch das Rückgrat
für ein kraftvolles Engagement für Frieden in Gerechtigkeit und
in Bewahrung der Schöpfung gestärkt wird .

Lausanne, 7. November 2002Pierre Stutz

13



Weg-Leitung zum Lesen

Liebe Leserin, lieber Leser!

Ich wage dich mit dem vertrauten Du anzusprechen, denn ein
mystischer Weg ist immer ein persönlicher Begegnungsweg. So
wie ich mich seit Jahren mit Mystikerinnen und Mystikern in
freiem Gespräch befinde, mit einer Teresa von Avila, einem
Meister Eckhart, einer Hildegard von Bingen oder einem Jo-
hannes vom Kreuz, so möchte ich dir nach dem Vorwort noch-
mals ein paar Lese-Weg-Leitungen mitgeben: Anregungen, die
in aller Freiheit aufgenommen werden können.

Das Buch ist ein Wegbuch, es erzählt von meinem Weg:
Doch vielmehr möchte es zu deinem ganz persönlichen Weg-
buch werden. So verstehe ich meine Aufgabe: Worte vorzule-
gen, damit andere Menschen sich darin wiederfinden können
und so durch Bestärkung und allenfalls Widerstände ihren urei-
genen Erfahrungen trauen.

Drei Grundhaltungen sind mir in dieser Spiritualität wichtig
geworden:

Wahrnehmen, was ist, um darin die göttliche Spur zu er-
kennen. Ich frage mich also nicht zuerst, wie ich sein

sollte und was ich noch alles tun müsste, sondern ich versuche,
Tag für Tag meinen kraftvollen und widersprüchlichen Erleb-
nissen zu trauen. Dazu brauchen wir Innehalten, Zurück-Tre-
ten aus dem Alltag, um in und aus der Tiefe zu vernehmen, was
uns bewegt, verunsichert, bestärkt, beängstigt. Dies kann in der
Stille und auch in der Bewegung – beim Spaziergang, im Sport

14



zum Beispiel – geschehen. Wir gehen in eine Lebensschule der
Achtsamkeit, der Aufmerksamkeit.

Als Ermutigung bringe ich in diesem Schritt meine persönli-
chen Erfahrungen ein, damit auch du als Leserin und als Leser
nicht zu weit suchst, nicht ein Leben lang auf die große Erleuch-
tung wartest, sondern in deinem ganz persönlichen Weg, im
ganz Alltäglichen das Wunderbare erkennst.

Ein spiritueller Weg öffnet weite Räume der Verbunden-
heit und nährt die Erinnerung, dass ich nie Einzelne oder

Einzelner bin, sondern immer Teil eines Ganzen. Die ausge-
wählten mystischen Texte laden dich ein, dich zu verwurzeln,
um das Verbindende in deinen Erfahrungen zu erkennen, ohne
dabei die Verschiedenheit aufzuheben. Keine einfachen Texte
sind das. Sei nicht erstaunt, wenn du beim ersten Lesen befrem-
det bist, nicht verstehst. Mir geht es oft so, obwohl ich seit Jah-
ren intensiv mystische Texte meditiere. Dabei komme ich mir
wie ein Archäologe vor, der Schicht um Schicht abbaut, um
zum Kern, zum kostbaren Ursprünglichen, zum Schatz vorzu-
stoßen. Mystikerinnen und Mystiker waren wie wir Kinder ih-
rer Zeit, geprägt vom jeweiligen Menschen- und Gottesbild.
Angesichts der Inquisition mussten sie beispielsweise klug wie
die Schlangen sein und sich schützen in ihren schriftlichen Äu-
ßerungen. Trotzdem ließen sie sich nicht abhalten, ihren inne-
ren Bildern und ihrer Intuition zu trauen und sie auszudrücken,
als bleibendes Zeugnis und als Ermutigung für jede und jeden
von uns.

Nimm dir also Zeit für diese Lebensweisheiten, lies sie dir
und anderen mehrmals laut vor. Falls dich ein Text anspricht,
berührt, herausfordert, schreib ihn in deiner Handschrift ab,
trag ihn mit dir herum, lies ihn immer wieder, lege ihn vor dich
hin zu Hause, am Arbeitsplatz, damit du dir Wesentliches an-
eignen kannst: nicht als Kopie, sondern als Bestärkung, ein
Original zu bleiben!

15



Komme ins Gespräch mit anderen, in der Familie, im Freun-
deskreis. Gründe vielleicht eine Lesegruppe, um regelmäßig
Texte zu lesen, zu meditieren, zu besprechen.

Ein mystischer Weg lebt von der kritischen Auseinander-
setzung mit dem Leben und seinen brennenden Fragen.

Ein mystischer Weg taucht ein in den Lebensfluss, lässt sich be-
rühren vom Glück, von Zärtlichkeit und vom Staunen. Mysti-
sche Erfahrungen sind für mich jene Erfahrungen, in denen
Raum und Zeit wie aufgehoben erscheinen, ich denen ich spü-
re, wie mich das Wesentliche übersteigt, wie ich zwischen Erde
und Himmel stehe. Ein mystischer Weg ist ein Erfahrungsweg,
um dem Unsagbaren einen Ausdruck zu verleihen. Meine Me-
ditationstexte stehen für diesen inneren Vollzug, der ansteht
nach dem Wahrnehmen dessen, was ist und dem Verwurzeln in
uralten Texten. Das leere weiße Blatt am Ende jedes Kapitels
will kraftvolles Symbol sein für diese Wirklichkeit. Im mysti-
schen Paradox: Nach all den Worten lass die Leere auf dich
wirken, lass alles Gelesene los, um deine ureigene Ausdrucks-
weise zu finden. Das leere Blatt, das einlädt deine Fülle zu er-
kennen, indem du selber ein paar Worte schreibst, eine Zeich-
nung entstehen lässt, ein Bild hineinklebst, einigen Farben
Raum schenkst ... in der Grundhaltung dieses Buches: Entfalte
dich – gerade in und trotz der uns allen gemeinsamen Unvoll-
kommenheit!

16



17

Persönliche Notizen



1

Beim Besuch einer Künstlerin fiel mir die große, weiße
Leinwand auf, die noch völlig unberührt ist.

»Seit Wochen stehe ich vor dieser weißen Leinwand«, sagte mir
Elisabeth.

»Weißt du, mit dem ersten Strich ist alles entschieden und
begrenzt!«

Ich tat mir schwer mit ihrer Aussage. Ein Strich nimmt so ei-
nen kleinen Platz ein auf dieser großen Fläche, da ist doch noch
alles möglich. Wie bei allem, was mich anspricht oder heraus-
fordert: Ich nehme es mit auf meinen Weg. Jahre danach, als ich
wieder einmal tagelang vor einem weißen Blatt sitze, erinnere
ich mich an diesen Satz. »Ja, genau!« Die Ideen zum Schreiben
fehlen mir bis jetzt nicht. Ich verfolge immer verschiedene
Buchprojekte, die im Entstehen sind. Das gefällt mir, weil mir
die Offenheit wichtig ist und ich mich mit der Einseitigkeit
nicht anfreunden kann. Trotzdem kenne ich immer wieder gro-
ße Geburtswehen beim Schreiben eines Buches. Der erste Satz
ist entscheidend, weil ich mit dem Niederschreiben Ja sage zu
meiner Begrenzung. Solange ich im Bereich der Ideen bleibe, ist
alles möglich. Sobald ich jedoch den ersten Satz schreibe, ent-
scheide ich mich für die eingegrenzte Sicht eines Themas.
Manchmal winde ich mich sehr lange, habe Bauchschmerzen
und eine große Unruhe in mir, bis ich die ersten Worte geschrie-
ben habe. Denn damit gestehe ich mir ein, dass ich in einer Fülle

18

Von der Würde des
Begrenztseins



von Möglichkeiten diese eine auswähle und mit ihr in die Tiefe
gehe. In diesem Geburtsprozess lerne ich, mir wohlwollend in
meinem Begrenztsein zu begegnen.

Die Entstehung unseres »offenen Klosters« lebte auch aus
dieser Spiritualität. Es entstand aus der Begegnung von Men-
schen, die in einer Grenzsituation waren und miteinander ran-
gen und suchten, um darin eine neue Entwicklungschance zu
erkennen. Nie und nimmer hätte ich gedacht, dass ich in der
Abbaye de Fontaine-André, einem ehemaligen Prämonstraten-
serkloster, ein › offenes Kloster‹ initiieren würde. Als 15-Jähri-
ger habe ich mit Begeisterung diesen Kraftort am Rande der
Stadt Neuchâtel in der Westschweiz entdeckt. Ich war ein Jahr
lang Schüler im Institut Catholique, das die Frères des Ecoles
Chrétiennes (Christliche Schulbrüder), eine französische Or-
densgemeinschaft, leiteten. Von den 180 Schülern mussten 60
in einem ehemaligen Kloster übernachten, das im 19. Jahrhun-
dert als Patrizierhaus aufgebaut und 1954 von den Frères ge-
kauft wurde. So habe ich ein Jahr lang an einem wunderschö-
nen spirituellen Ort »nur« geschlafen; abends um neun Uhr ka-
men wir da an und morgens um sechs Uhr gingen wir zu dem
Hauptschulgebäude in der Stadt.

In diesem Jahr begegnete ich einer offenen, menschen-
freundlichen Kirche, die vom Menschen ausgeht, ganz beson-
ders von den Kindern und Jugendlichen. Der heilige Jean-Bap-
tiste de La Salle (1651-1719) hatte diesen Orden gegründet, da-
mit Kinder und Jugendliche eine Zukunftsperspektive in ihrem
Leben erhalten. Nach ihm kann nur dann glaubwürdig vom
Evangelium (= Gute Nachricht) gesprochen werden, wenn die
Kinder und Jugendlichen zuerst das Lebensnotwendige erhal-
ten: neben Essen und Trinken sollten sie auch schreiben und le-
sen lernen. So hat er Lebensschulen gegründet, an denen die
Lehrer nicht nur unterrichten, sondern mit den Schülern auch
zusammenleben. Diese lebensnahe Spiritualität, die nicht in
großen Ideen sich entfaltet, sondern im konkreten Zusammen-

19



leben, hat mich befreiend geprägt. Darum bin ich als Zwanzig-
jähriger in diesen Lehrerorden eingetreten und habe meine ers-
ten spirituellen Lehrlingserfahrungen (Noviziat) gemacht, im-
mer im konkreten Kontakt mit Jugendlichen. Bis heute ist mir
dies ein zentrales Anliegen: Spiritualität in der Auseinanderset-
zung mit dem Leben in seiner ganzen Vielfalt, seiner Faszinati-
on und Widersprüchlichkeit, eben im Alltag zu leben und zu
vertiefen. Nach vier Jahren spürte ich, dass mich mein Weg
weiterführt und ich nicht Lehrer werden wollte. Zugleich
machte mir schon damals die Überalterung dieses Ordens zu
schaffen. So erneuerte ich mein Versprechen im Orden nicht
mehr und fing 1978 das Theologiestudium in Luzern an. Dies
in der Optik eines Jean-Baptiste de La Salle, die Option für die
Jugend zu ergreifen, das Theologiestudium aus der Sicht der
Jüngsten, der Kinder und Jugendlichen zu absolvieren – mit
dem Ziel, Jugendseelsorger zu werden. 1985 bin ich von Bi-
schof Otto Wüest zum Priester geweiht worden, als Diözesan-
priester des Bistums Basel.

Sieben Jahre danach geriet ich in eine große, innere Not.
Physisch, psychisch und spirituell war ich am Ende meiner
Kräfte. Ich hatte mich zu sehr verausgabt, grenzenlos gelebt,
weil ich mein Begrenztsein nicht annehmen wollte. Eine wo-
chenlange Schlaflosigkeit, gegen die ich ohne Erfolg vehement
ankämpfte, verstärkte meinen Leidensdruck von Tag zu Tag.

In dieser verzweifelten Situation erinnerte ich mich in einer
dieser schrecklichen, schlaflosen Nächte an eine Postkarte von
Fontaine-André, die ich als Internatsschüler meinen Eltern ge-
sandt hatte: »Es ist nicht normal, dass wir an einem so wunder-
schönen Ort nur schlafen!« In den dunkelsten Stunden meines
Lebens kam mir ein unscheinbares, inneres Bild entgegen: das
Bild der Quelle von Fontaine-André, die seit Jahrhunderten bis
heute fließt, um uns Menschen an unsere innere Quelle zu erin-
nern. In meiner Schlaflosigkeit weckte diese Postkarte in mir
die Sehnsucht, an jener Quelle meinen Schlaf wieder finden zu

20


