


PIERRE STUTZ, geb. 1953, ist Theologe und weit bekannter
spiritueller Begleiter. Bestseller-Autor. Rege Kurs- und
Vortragstitigkeit im ganzen deutschsprachigen Raum. Pierre
Stutz lebt in Lausanne.

Besuchen Sie uns auf www.penguin-verlag.de und Facebook.



Pierre Stutz

Verwundet
bin ich und

aufgehoben

Fir eine Spiritualitat
der Unvollkommenheit

@ PENGUIN VERLAG



Die Originalausgabe erschien 2003 im Kosel-Verlag
in der Verlagsgruppe Random House.

Der Verlag weist ausdriicklich darauf hin, dass im Text enthaltene externe
Links vom Verlag nur bis zum Zeitpunkt der Buchveroffentlichung
eingesehen werden konnten. Auf spitere Verdnderungen hat der Verlag
keinerlei Einfluss.

Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

®
MIX
Papler aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ew%cgg FSC® C014496

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

PENGUIN VERLAG

PENGUIN und das Penguin Logo sind Markenzeichen
von Penguin Books Limited und werden
hier unter Lizenz benutzt.

1. Auflage 2017
Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 2003 im Kosel-Verlag,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
Umschlag: any.way, Heidi Sorg nach einem Umschlagentwurf von
Agentur Kosch, Miinchen
Umschlagfoto: Bildarchiv Kosch
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P6fSneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-328-10133-8
www.penguin-verlag.de

ﬁ Dieses Buch ist auch als E-Book erhiltlich.



Inhalt

Zur Einstimmung 7

Weg-Leitung zum Lesen 14

1 Von der Wirde des Begrenztseins 18

2! Vom Ganzwerden im Loslassen 35

3 Von der Ausgeglichenheit im Auf und Ab 52
4 Von der Fulle in der Leere 70

5 Von der Néhe in der Distanz 86

6/ Vom Glanz in der Finsternis 102

7 Vom Mitsein im Ruckzug 120

8 Von der Lebenskraft im Leiden 135

9! Vom intensiven Leben im Sterben 154

10 Von den Wendungen zur Mitte 170

Mein Coming Out — Ein Brief 187
Anhang 193

Anmerkungen 193
Verzeichnis der mystischen Originaltexte 199






Zur Einstimmung

Vor zehn Jahren bin ich der Kraft der mystischen Lebensgestal-
tung begegnet. Sie ist mir bis heute zur Lebenshilfe geworden.
In einer intensiven Krise stiefs ich auf die Biografien und Erfah-
rungen von christlichen Mystikerinnen und Mystikern, die
mein Leben verwandelt haben. Dies war der Anfang eines be-
wussten spirituellen Weges, den ich seither zu gehen versuche.
In all den Jahren ruhren mich nicht nur die mystischen Texte,
die vom Ankommen, von Ganzheit, von der tiefen Vereinigung
mit Gott (unio mystica) sprechen, zutiefst an, sondern auch
jene Texte, in denen von Gebrochenheit und Zweifeln erzahlt
wird. Da atmet meine Seele und mit ihr mein Leib, mein Geist
auf: nicht zufillig! Wer menschlich bleibt, bleibt unvollkom-
men, macht Fehler, kennt Widerspriiche, Zerrissenheit, Wun-
den und Verletzlichkeit. Er wird ausgeglichen, wenn beide Sei-
ten in seinem Leben sein diirfen, die starke und die schwache.
Ausgeglichen sein heifdt einen Ausgleich schaffen zwischen den
konstruktiven und destruktiven Seiten in mir. Wer Perfektio-
nist ist, zu hohe Anspriiche an sich stellt, der unterdriickt seine
dunklen Seiten und ist darum unausgeglichen. So spricht mich
in der Fille von Umschreibungen dessen, was Mystik ist, jene
Friedrich Nietzsches sehr an: »Wo Sehnsucht und Verzweif-
lung sich paaren, da entsteht Mystik.«

In diesem Buch halte ich Ruckschau auf meinen Weg und er-
zdhle von meiner Sehnsucht, mit anderen zusammen Mensch
werden zu konnen, authentisch in der Entfaltung der Lebens-
kraft, der Forderung von Visionen und in der Integration mei-
ner Bediirftigkeit, meines Scheiterns, meiner Verunsicherung



und Unvollkommenheit. Denn das Ideal der Vollkommenheit
stand bis zum 38. Lebensjahr im Zentrum meines Lebens. Mein
Idealismus wurde befliigelt, mein Engagement verstirkt, meine
Kreativitat gefordert. Ich mochte diese Zeit nicht missen. Zu-
gleich aber wurden meine Schattenseiten genihrt, indem ich
mich grenzenlos iiberforderte und viel zu hohe Anspriiche an
mich stellte. Darum bin ich auch jeden Tag so tief angeriihrt
von Worten aus meinem Tagebuch, die ich nun in mein Leben
hineinzuholen versuche: »Du bist anerkannt vor aller Leis-
tung.« Diesen Zuspruch vor allen Anspriichen zu kennen ist ei-
nes; ihm auch emotional zu trauen, ist fur mich ein alltagliches
Verwandlungserlebnis, das mehr oder weniger gelingt. Von
dieser Verwandlung mochte ich erzdhlen in diesem Buch, in-
dem ich mich erinnere und neben personlichen Erfahrungen
und eigenen Meditationstexten einer Fiille von mystischen Le-
benserfahrungen Raum gebe, die meine Sehnsucht wach halten
und mein Ringen und Suchen ausdriicken.



Der Grundrhythmus der Kapitel

Ich schaue zuriick und versuche zu verstehen, was in die-

sen zehn Jahren gewachsen ist: Es gelang das Initiieren
eines offenen Klosters mit der franzosischen Ordensgemein-
schaft der »Freéres des Ecoles Chrétiennes«. In ihm iiben heute
Frauen und Mainner, Verheiratete und Ordensleute mit drei
jungen Erwachsenen (Stagiaires) in einer Lebensschule eine Spi-
ritualitdt im Alltag ein, wo das Schone und Unangenehme, Ver-
bindende und Unterschiedliche Tag fiir Tag seinen Platz haben
darf. In diese personlichen Gedanken flieffen Symbole und Bil-
der inneren Wachstums und Reifens ein, die mir auf meinem
Entwicklungsweg und in der spirituellen Begleitung der Gaste,
die einige Tage an unseren Ort der Stille und der Begegnung
kommen, wegweisend sind.

Diese Erfahrungen suche ich in mystischen Texten zu
verwurzeln. Ein spiritueller Mensch nimmt wahr was
ist, traut seiner Intuition, um darin die gottliche Spur in seinem
Leben zu entdecken. Da ich nie alleine Mensch werden kann,
gehort es fur mich zum Begliickendsten im Leben, wenn ich
mich in anderen Erlebnissen wieder finden kann. Dies ge-
schieht im Hier und Jetzt, in der Begegnung mit Menschen, im
Faszinierenden und eben auch im Widerspriichlichen des Le-
bens. Begegnung ereignet sich mit der ganzen Schopfung und
dem Kosmos. Begegnung verdichtet sich bei mir im Meditieren
uralter Texte, von denen ich mich angesprochen und verstan-
den weiff. Uber die Jahre habe ich die vier Binde der »Ge-
schichte der abendlindischen Mystik « von Kurt Ruh' intensiv
studiert, meditiert und darin besonders das hervorgehoben,
was in den verschiedenen Biografien und Texten an Briichen,
Scheitern, Unvollkommenem zum Ausdruck kommt.
Diese vorzugliche Geschichte der Mystik habe ich ergianzt
und vertieft durch viele dltere und neu erschienene Biicher, die



eine vielfaltige, zum Teil auch unterschiedliche Deutung der
Mystik aufweisen. Eine kleine Auswahl dieser gesammelten
Texte stelle ich in diesem Buch vor und ich meditiere sie auf
meine ganz einfach-personliche Art. Wie in all meinen spirituel-
len Biichern setze ich dabei den Akzent auf die existenziellen
Erfahrungen der Mystiker/innen und hebe einen Gedanken be-
sonders hervor, der meine Hoffnung nahrt und mich meine
Zweifel aushalten ldsst. Die Selbsterkenntnis und die Gotteser-
kenntnis fasziniert mich in der Mystik, darum suche ich mich in
den uralten Texten. Denn es hilft mir und ich atme auf, wenn
ich nicht bei meinen Fragen stecken bleibe und um mich selber
kreise, sondern wenn ich meine ringenden Lebenserfahrungen
in anderen Biografien erkennen kann, auch in der Existenz von
Menschen, die intensiv die Nihe Gottes, das Vereintsein mit
ihm gespiirt haben. Diese mystischen Texte erhalten daher ei-
nen grofSen Raum. Sie brauchen ihn und auch viel Zeit, um un-
sere Herzen beriihren zu konnen.

Ich empfehle deshalb, sich selber diese Texte mehrmals laut
vorzulesen, um an die bleibende Kraft dieser Erfahrungen he-
ranzukommen. Sinnvoll ist es auch, miteinander in einer Grup-
pe diese Texte zu lesen, zu meditieren, um austauschen zu kon-
nen, wo sie mich in meinem Leben erreichen, hinterfragen, be-
glucken, verunsichern, aufrichten. Mich haben die gesammel-
ten Texte zu einer Spiritualitit der Unvollkommenheit ermu-
tigt. Wer einen inneren Erfahrungsweg geht, der begegnet ne-
ben den Momenten des Gliicks, des Aufgehobenseins, der
Seinsverbundenheit auch immer dem Unerlosten, dem Verwun-
deten, dem Schreienden. Je mehr die Liebe zu allem, zu aller
Kreatur, zu Schépfung und Kosmos und in alledem zum Gottli-
chen wachsen und reifen kann, umso mehr werde ich ein lei-
den-schaftlicher Mensch. Compassion, Mitgefiihl, Sympathie
(griech. Mit-leiden) erlebe ich auf dem Weg in die Tiefe: dem ei-
genen Leiden gegentiber und dem Schreien all der unterdriick-
ten und missbrauchten Menschen.

10



Aus der tieferen Verbundenheit mit der gottlichen Gegen-
wart in allem, erwiachst jene mystische Widerstandskraft, die
wahr-nimmt was ist. Rosa Luxemburg sagt es treffend: »Laut
sagen, was ist — das ist die revolutionirste Tat!«* Auf dem Weg
nach innen begegne ich dem Schonen und Kraftvollen und dem
Widerwirtigen und Bedrohten. Gelassenheit in der mystischen
Tradition bedeutet aber nicht cool-Sein, sprich unterkiihlt-
Sein, sondern sensibel, einfithlsam und engagiert zu werden.
Mystische Menschen gehen den personlichen und politischen
Lebensfragen auf den Grund. Dabei begegnen sie auch der eige-
nen Ohnmacht, dem Begrenztsein. Wenn dies sein darf und
mitgeteilt wird, entsteht daraus jene Lebenskraft, die zu enga-
gierter Gelassenheit fithrt. Ein Engagement, das nicht von All-
machtsfantasien oder von der Angst vor Liebesentzug lebt, son-
dern vom Hineinwachsen ins Urvertrauen: Mein bescheidener
Beitrag gentigt und verdndert das Ganze. So finde ich mein
Gleichgewicht, indem ich mich und die andern als unvollkom-
men annehme. Im Einklang mit sich selber sein, meint dann
nicht das Abspalten und Verdrangen meiner dunklen, destruk-
tiven Seiten, sondern die Annahme dieser Wirklichkeit, damit
sie verwandelt werden kann. Ausgeglichene Menschen lernen
alltaglich diese Spannung auszuhalten. Dies gelingt mir, wenn
ich Distanz zu den Ereignissen schaffe, den heiligen Raum in
mir betrete, wo niemand Zutritt hat, wo mich die Erwartungen
und Anspriiche nicht erreichen, wo ich einfach sein darf — vor
allem Tun.

Meine eigenen Meditationstexte, die sich am Ende jedes

Kapitels finden, leben von dieser Grundhaltung des Mir-
Raum-Schaffens. Sie sind im Sommer 1999 wahrend einer drei-
Bigtigigen Schweigezeit® entstanden. Sie atmen die Sehnsucht,
gelassener werden zu konnen und leerer — angenommen und
anerkannt in meinem Sosein. Sie sind Ausdruck der Gebro-
chenheit, des Schmerzes, des Unerfiilltsein, das eben zu jedem

11



echten, authentischen, geerdeten spirituellen Weg gehort. Da-
mals stand ich vor der schwierigen Entscheidung, einmal mehr
mein Begrenztsein annehmen zu kénnen. Denn das erfreuliche
Wachsen unseres spirituellen Zentrums brachte fiir mich auch
viel Uberforderung. Ich spiirte, dass auch ich dieses Projekt
nicht alleine retten kann und muss. Doch der Weg zu dieser Er-
kenntnis hinter den wenigen Worten war sehr schmerzvoll. Es
bedeutete fir mich, zu meinen Grenzen zu stehen und allenfalls
die Konsequenz verantworten zu konnen, dass unser Kloster-
projekt beendet werden miisste, falls nicht jemand an meiner
Stelle die Leitung ubernehmen wiirde. Eine Person mit Charis-
ma, auch die notwendigen rechtlichen Schritte anzugehen, wie
den Aufbau eines Trigervereins, damit die Zukunft auch durch
regelmifSige finanzielle Unterstiitzung (Sponsoring) gesichert
wird. In solchen Entscheidungssituationen war ich wie friiher
schon auf mich selber zuruckgeworfen. Das Aushalten dieser
Durststrecke hat sich aber gelohnt. Ich bin innerlich freier ge-
worden, konnte das offene Kloster loslassen, um mich parado-
xerweise freier dafiir zu engagieren. Die Friichte dieser schwie-
rigen Zeit verdichteten sich in meinem Tagebuch mit folgenden
Worten: »Falls das Projekt Fontaine-André keine Zukunft hit-
te, wiisste ich nicht, wohin ich gehen wiirde. Doch ich muss es
nicht mehr wissen.«

Das Ringen um und Suchen nach Lésungen brauchten da-
nach noch viel Zeit. Ein Jahr spdter, am 1. August 2000, hat die
Gemeinschaft der Fréres Martin Steiner Wedenig mit der Lei-
tung beauftragt, wofiir ich zutiefst dankbar bin.

Die Meditationstexte sind tagebuchartig entstanden, in we-
nigen Minuten der Standortbestimmung. Das Datum und die
Uhrzeit, die ich dazu notiert habe, mochten eine Hilfe sein, um
das Auf und Ab in diesem Ringen verstehen zu konnen. Ich ver-
offentliche diese sehr personlichen Gebete als Ermutigung an
die Leserinnen und Leser fiir eine Spiritualitit der Unvollkom-
menbheit.

12



So weit war der Text gediehen, als ich ihn Ende Februar
2002 meinem Lektor Winfried Nonhoff abgab. Dabei ahnte ich
selber noch nicht, dass diesem Buch eine wesentliche Seite bei-
gefugt wird: mein Coming Out, mein Geradestehen fur meine
Homosexualitit: eine Seite, die zu mir gehort und auf die ich
mich nicht reduzieren lasse, wie ich es Ende Juni 2002 an die
Mitglieder des Freundeskreises von Fontaine-André geschrie-
ben habe. Dieser Brief ist die Frucht meines Schreibens, insbe-
sondere die Frucht gerade dieses Buches. Sie starkte in mir die
befreiende Kraft, um auch die schmerzliche Konsequenz der
Niederlegung meines Priesteramtes zu ertragen. Ich danke all
den Hunderten von Menschen, die mir durch ihre Briefe und in
Begegnungen ihren Dank und ihre Solidaritit ausgedriickt ha-
ben. Thnen allen sei dieses Buch gewidmet. Moge es zu einer be-
freienden Spiritualitit bewegen, die einen wohlwollenderen
Umgang mit sich selber befordert, damit dadurch das Rickgrat
fiir ein kraftvolles Engagement fiir Frieden in Gerechtigkeit und
in Bewahrung der Schopfung gestarkt wird .

Pierre Stutz Lausanne, 7. November 2002

13



Weg-Leitung zum Lesen

Liebe Leserin, lieber Leser!

Ich wage dich mit dem vertrauten Du anzusprechen, denn ein
mystischer Weg ist immer ein personlicher Begegnungsweg. So
wie ich mich seit Jahren mit Mystikerinnen und Mystikern in
freiem Gesprach befinde, mit einer Teresa von Avila, einem
Meister Eckhart, einer Hildegard von Bingen oder einem Jo-
hannes vom Kreuz, so mochte ich dir nach dem Vorwort noch-
mals ein paar Lese-Weg-Leitungen mitgeben: Anregungen, die
in aller Freiheit aufgenommen werden konnen.

Das Buch ist ein Wegbuch, es erzihlt von meinem Weg:
Doch vielmehr mochte es zu deinem ganz personlichen Weg-
buch werden. So verstehe ich meine Aufgabe: Worte vorzule-
gen, damit andere Menschen sich darin wiederfinden konnen
und so durch Bestiarkung und allenfalls Widerstinde ihren urei-
genen Erfahrungen trauen.

Drei Grundhaltungen sind mir in dieser Spiritualitat wichtig
geworden:

Wahrnehmen, was ist, um darin die gottliche Spur zu er-

kennen. Ich frage mich also nicht zuerst, wie ich sein
sollte und was ich noch alles tun miisste, sondern ich versuche,
Tag fiir Tag meinen kraftvollen und widerspriichlichen Erleb-
nissen zu trauen. Dazu brauchen wir Innehalten, Zuriick-Tre-
ten aus dem Alltag, um in und aus der Tiefe zu vernehmen, was
uns bewegt, verunsichert, bestarkt, beangstigt. Dies kann in der
Stille und auch in der Bewegung — beim Spaziergang, im Sport

14



zum Beispiel — geschehen. Wir gehen in eine Lebensschule der
Achtsamkeit, der Aufmerksamkeit.

Als Ermutigung bringe ich in diesem Schritt meine personli-
chen Erfahrungen ein, damit auch du als Leserin und als Leser
nicht zu weit suchst, nicht ein Leben lang auf die grofe Erleuch-
tung wartest, sondern in deinem ganz personlichen Weg, im
ganz Alltiglichen das Wunderbare erkennst.

Ein spiritueller Weg 6ffnet weite Raume der Verbunden-

heit und nihrt die Erinnerung, dass ich nie Einzelne oder
Einzelner bin, sondern immer Teil eines Ganzen. Die ausge-
wahlten mystischen Texte laden dich ein, dich zu verwurzeln,
um das Verbindende in deinen Erfahrungen zu erkennen, ohne
dabei die Verschiedenheit aufzuheben. Keine einfachen Texte
sind das. Sei nicht erstaunt, wenn du beim ersten Lesen befrem-
det bist, nicht verstehst. Mir geht es oft so, obwohl ich seit Jah-
ren intensiv mystische Texte meditiere. Dabei komme ich mir
wie ein Archdologe vor, der Schicht um Schicht abbaut, um
zum Kern, zum kostbaren Urspriinglichen, zum Schatz vorzu-
stofSen. Mystikerinnen und Mystiker waren wie wir Kinder ih-
rer Zeit, gepriagt vom jeweiligen Menschen- und Gottesbild.
Angesichts der Inquisition mussten sie beispielsweise klug wie
die Schlangen sein und sich schiitzen in ihren schriftlichen Au-
erungen. Trotzdem liefen sie sich nicht abhalten, ihren inne-
ren Bildern und ihrer Intuition zu trauen und sie auszudriicken,
als bleibendes Zeugnis und als Ermutigung fiir jede und jeden
von uns.

Nimm dir also Zeit fiir diese Lebensweisheiten, lies sie dir
und anderen mehrmals laut vor. Falls dich ein Text anspricht,
beriihrt, herausfordert, schreib ihn in deiner Handschrift ab,
trag ihn mit dir herum, lies ihn immer wieder, lege ihn vor dich
hin zu Hause, am Arbeitsplatz, damit du dir Wesentliches an-
eignen kannst: nicht als Kopie, sondern als Bestirkung, ein
Original zu bleiben!

15



Komme ins Gesprach mit anderen, in der Familie, im Freun-
deskreis. Grunde vielleicht eine Lesegruppe, um regelmafSig
Texte zu lesen, zu meditieren, zu besprechen.

Ein mystischer Weg lebt von der kritischen Auseinander-

setzung mit dem Leben und seinen brennenden Fragen.
Ein mystischer Weg taucht ein in den Lebensfluss, lasst sich be-
rithren vom Gliick, von Zirtlichkeit und vom Staunen. Mysti-
sche Erfahrungen sind fiir mich jene Erfahrungen, in denen
Raum und Zeit wie aufgehoben erscheinen, ich denen ich spii-
re, wie mich das Wesentliche tibersteigt, wie ich zwischen Erde
und Himmel stehe. Ein mystischer Weg ist ein Erfahrungsweg,
um dem Unsagbaren einen Ausdruck zu verleihen. Meine Me-
ditationstexte stehen fiur diesen inneren Vollzug, der ansteht
nach dem Wahrnehmen dessen, was ist und dem Verwurzeln in
uralten Texten. Das leere weifSe Blatt am Ende jedes Kapitels
will kraftvolles Symbol sein fir diese Wirklichkeit. Im mysti-
schen Paradox: Nach all den Worten lass die Leere auf dich
wirken, lass alles Gelesene los, um deine ureigene Ausdrucks-
weise zu finden. Das leere Blatt, das einlddt deine Fiille zu er-
kennen, indem du selber ein paar Worte schreibst, eine Zeich-
nung entstehen ldsst, ein Bild hineinklebst, einigen Farben
Raum schenkst ... in der Grundhaltung dieses Buches: Entfalte
dich - gerade in und trotz der uns allen gemeinsamen Unvoll-
kommenbheit!

16



-

Persdnliche Notizen

~

17



Von der Wurde des
Begrenztseins

Beim Besuch einer Kiinstlerin fiel mir die grofle, weifse
Leinwand auf, die noch véllig unberiihrt ist.
»Seit Wochen stehe ich vor dieser weifSen Leinwand «, sagte mir
Elisabeth.

»Weifst du, mit dem ersten Strich ist alles entschieden und
begrenzt!«

Ich tat mir schwer mit ihrer Aussage. Ein Strich nimmt so ei-
nen kleinen Platz ein auf dieser grofsen Fliche, da ist doch noch
alles moglich. Wie bei allem, was mich anspricht oder heraus-
fordert: Ich nehme es mit auf meinen Weg. Jahre danach, als ich
wieder einmal tagelang vor einem weifsen Blatt sitze, erinnere
ich mich an diesen Satz. »Ja, genau!« Die Ideen zum Schreiben
fehlen mir bis jetzt nicht. Ich verfolge immer verschiedene
Buchprojekte, die im Entstehen sind. Das gefallt mir, weil mir
die Offenheit wichtig ist und ich mich mit der Einseitigkeit
nicht anfreunden kann. Trotzdem kenne ich immer wieder gro-
8e Geburtswehen beim Schreiben eines Buches. Der erste Satz
ist entscheidend, weil ich mit dem Niederschreiben Ja sage zu
meiner Begrenzung. Solange ich im Bereich der Ideen bleibe, ist
alles moglich. Sobald ich jedoch den ersten Satz schreibe, ent-
scheide ich mich fiir die eingegrenzte Sicht eines Themas.
Manchmal winde ich mich sehr lange, habe Bauchschmerzen
und eine grofSe Unruhe in mir, bis ich die ersten Worte geschrie-
ben habe. Denn damit gestehe ich mir ein, dass ich in einer Fulle

18



von Moglichkeiten diese eine auswahle und mit ihr in die Tiefe
gehe. In diesem Geburtsprozess lerne ich, mir wohlwollend in
meinem Begrenztsein zu begegnen.

Die Entstehung unseres »offenen Klosters« lebte auch aus
dieser Spiritualitat. Es entstand aus der Begegnung von Men-
schen, die in einer Grenzsituation waren und miteinander ran-
gen und suchten, um darin eine neue Entwicklungschance zu
erkennen. Nie und nimmer hitte ich gedacht, dass ich in der
Abbaye de Fontaine-André, einem ehemaligen Primonstraten-
serkloster, ein > offenes Kloster« initiieren wiirde. Als 15-Jahri-
ger habe ich mit Begeisterung diesen Kraftort am Rande der
Stadt Neuchatel in der Westschweiz entdeckt. Ich war ein Jahr
lang Schiiler im Institut Catholique, das die Fréres des Ecoles
Chrétiennes (Christliche Schulbriider), eine franzosische Or-
densgemeinschaft, leiteten. Von den 180 Schiilern mussten 60
in einem ehemaligen Kloster tibernachten, das im 19. Jahrhun-
dert als Patrizierhaus aufgebaut und 1954 von den Fréres ge-
kauft wurde. So habe ich ein Jahr lang an einem wunderscho-
nen spirituellen Ort »nur« geschlafen; abends um neun Uhr ka-
men wir da an und morgens um sechs Uhr gingen wir zu dem
Hauptschulgebidude in der Stadt.

In diesem Jahr begegnete ich einer offenen, menschen-
freundlichen Kirche, die vom Menschen ausgeht, ganz beson-
ders von den Kindern und Jugendlichen. Der heilige Jean-Bap-
tiste de La Salle (1651-1719) hatte diesen Orden gegriindet, da-
mit Kinder und Jugendliche eine Zukunftsperspektive in ihrem
Leben erhalten. Nach ihm kann nur dann glaubwirdig vom
Evangelium (= Gute Nachricht) gesprochen werden, wenn die
Kinder und Jugendlichen zuerst das Lebensnotwendige erhal-
ten: neben Essen und Trinken sollten sie auch schreiben und le-
sen lernen. So hat er Lebensschulen gegriindet, an denen die
Lehrer nicht nur unterrichten, sondern mit den Schiilern auch
zusammenleben. Diese lebensnahe Spiritualitit, die nicht in
grofSen Ideen sich entfaltet, sondern im konkreten Zusammen-

19



leben, hat mich befreiend geprigt. Darum bin ich als Zwanzig-
jahriger in diesen Lehrerorden eingetreten und habe meine ers-
ten spirituellen Lehrlingserfahrungen (Noviziat) gemacht, im-
mer im konkreten Kontakt mit Jugendlichen. Bis heute ist mir
dies ein zentrales Anliegen: Spiritualitit in der Auseinanderset-
zung mit dem Leben in seiner ganzen Vielfalt, seiner Faszinati-
on und Widerspriichlichkeit, eben im Alltag zu leben und zu
vertiefen. Nach vier Jahren spiirte ich, dass mich mein Weg
weiterfuhrt und ich nicht Lehrer werden wollte. Zugleich
machte mir schon damals die Uberalterung dieses Ordens zu
schaffen. So erneuerte ich mein Versprechen im Orden nicht
mehr und fing 1978 das Theologiestudium in Luzern an. Dies
in der Optik eines Jean-Baptiste de La Salle, die Option fiir die
Jugend zu ergreifen, das Theologiestudium aus der Sicht der
Jungsten, der Kinder und Jugendlichen zu absolvieren — mit
dem Ziel, Jugendseelsorger zu werden. 1985 bin ich von Bi-
schof Otto Wiiest zum Priester geweiht worden, als Diézesan-
priester des Bistums Basel.

Sieben Jahre danach geriet ich in eine grofSe, innere Not.
Physisch, psychisch und spirituell war ich am Ende meiner
Krifte. Ich hatte mich zu sehr verausgabt, grenzenlos gelebt,
weil ich mein Begrenztsein nicht annehmen wollte. Eine wo-
chenlange Schlaflosigkeit, gegen die ich ohne Erfolg vehement
ankampfte, verstirkte meinen Leidensdruck von Tag zu Tag.

In dieser verzweifelten Situation erinnerte ich mich in einer
dieser schrecklichen, schlaflosen Nichte an eine Postkarte von
Fontaine-André, die ich als Internatsschiiler meinen Eltern ge-
sandt hatte: »Es ist nicht normal, dass wir an einem so wunder-
schonen Ort nur schlafen!« In den dunkelsten Stunden meines
Lebens kam mir ein unscheinbares, inneres Bild entgegen: das
Bild der Quelle von Fontaine-André, die seit Jahrhunderten bis
heute fliefst, um uns Menschen an unsere innere Quelle zu erin-
nern. In meiner Schlaflosigkeit weckte diese Postkarte in mir
die Sehnsucht, an jener Quelle meinen Schlaf wieder finden zu

20



