
13

1. Grundlegung

1.1 Vom spirituellen Angebot zur christlich-spirituellen  
Unternehmenskultur 

Exemplarische Entwicklungen3

Wenn ich nicht gerade freiberuflich als Trainer oder Berater unterwegs 
bin, arbeite ich für zwei große soziale Träger auf einer Stelle, die vor gut 
sieben Jahren eingerichtet worden ist. Die sozialen Träger – ich bevorzu-
ge das Wort „Unternehmen“, weil man nicht nur Bestehendes verwaltet 
sondern wirklich unternehmerisch tätig ist und Neues erwirtschaftet –
sind der Caritasverband für Stuttgart e. V., ein Großstadtcaritasverband 
mit 1500 Mitarbeitenden, der in allen Feldern sozialer Arbeit – außer im 
Krankenhaussektor – tätig ist, und die Paul Wilhelm von Keppler Stif-
tung, ein diözesanweit agierendes Unternehmen der Altenhilfe, das ca. 
2000 Mitarbeitende beschäftigt. Mein Aufgabenfeld dort heißt „Mit-
arbeiterseelsorge und spirituelle Bildung“. Diese Stelle wurde zunächst, 
die ersten drei Jahre, als Kooperationsprojekt zwischen den Trägern und 
dem Bischöflichen Ordinariat angelegt, seither ist es in den Regelbetrieb 
übergegangen.4

Im ersten Schritt dieses Grundlagenkapitels soll von den Impulsen, 
die zur Errichtung einer solchen Stelle geführt haben, und von den Er-
fahrungen, die dabei gemacht wurden, erzählt werden. Dies geschieht 
in der Hoffnung, dass es manche Parallele zur Situation in anderen so-
zialen Unternehmen, vor allem solchen christlicher Trägerschaft, geben 
könnte und man durch den Vergleich vielleicht den einen oder ande-
ren Impuls bekommen kann, wenn man in einem sozialen Unterneh-

3	 Die nachfolgenden Ausführungen decken sich in großen Teilen mit dem Beitrag: Re-
ber, Joachim: Spiritualität in sozialen Unternehmen – vom spirituellen Angebot zu 
einer (christlich-)spirituellen Unternehmenskultur. In: Diakonisches Werk der EKD; 
Stockmeier, Johannes; Giebel, Astrid; Lubatsch, Heike (Hrsg.): Geistesgegenwärtig 
pflegen.  Existenzielle Kommunikation und spirituelle Ressourcen im Pflegeberuf. 
Bd.1. Neukirchen – Vluyn 2012, 228–239.Diesem Aufsatz lag ein Vortrag zugrun-
de, der im September 2011 bei einem Fachtag des Projekts „ Existentielle Kommuni-
kation und spirituelle Ressourcen „ in Berlin gehalten wurde. Auf dieses Projekt wird 
im Laufe des Kapitels noch eingegangen. Dass es sich ursprünglich um gesprochenes 
Wort handelt, ist dem Text an verschiedenen Stellen anzumerken. 

4	 Die Finanzierung erfolgte während des Projektzeitraums zur Hälfte aus Eigenmitteln 
der beteiligten Träger und zur Hälfte über Stiftungsmittel der diözesanen Veronika-
stiftung. Danach wurde der Stiftungsanteil von der Diözese übernommen. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 1. Grundlegung

men Spiritualität – irgendetwas mit „Spiritualität“ – gestalten möchte. 
Und vielleicht ist es auch hilfreich, verschiedene Rollen und Verant-
wortlichkeiten dabei zu vergleichen: meine als Mitarbeiterseelsorger, Se-
minarleiter, spiritueller Coach oder so etwas – und andere Rollen: als 
Mitarbeitende(r), als Führungskraft oder als Vorstand.

Will man eine Überschrift finden über die Entwicklung, die die 
Stelle und die die beiden Unternehmen genommen haben, oder dabei 
sind, zu nehmen, dann könnte sie lauten: „Vom spirituellen Angebot zu 
einer christlich-spirituellen Unternehmenskultur“. Möglicherweise trägt 
auch diese Entwicklung an der einen oder anderen Stelle einen typi-
schen Charakter.  Deshalb sei sie mit ein wenig Pointierung nachge-
zeichnet.

Darüber hinaus soll in dieser Darstellung ein kontinuierlicher Seitenblick 
auf ein großes, mehrjähriges (2010 – 2012) Pilotprojekt des Diakonischen 
Werks der EKD gerichtet sein, an dem mitzuarbeiten ich die Ehre hatte. Es 
trägt den Titel „Existentielle Kommunikation und spirituelle Ressourcen 
in der Pflege.“5 An verschiedenen Standorten im ganzen Bundesgebiet wur-
den in einer Art Schulungsprogramm Mitarbeitende aus der Kranken- und 
Altenpflege zur Reflexion, zum Austausch und zur Übung angeregt. Gelei-
tet wurden die Kurse jeweils von einem dreiköpfigen, multiprofessionellen 
Trainer(innen)team. Ich selbst war tätig am Standort Berlin bei der Imma-
nuel-Diakonie-Group (IDG). Der Kurs dort war zudem eng vernetzt mit 
der internen Personalentwicklung des Unternehmens, was sich für die An-
schlussfähigkeit an die dort gepflegte und geförderte Unternehmenskultur 
als sehr förderlich erwies.

Ein Mitarbeiterseelsorger wird gesucht

Wie kam es dazu, dass sich zwei große soziale Unternehmen aufmach-
ten, eine derartige Stelle einzurichten und die „verfasste Kirche“ als Ko-
operationspartner dafür zu gewinnen? Ein Grund für die Unternehmen 
war ganz sicher die zunehmende Belastung der Mitarbeitenden.  „Der 
Druck im Kessel steigt“, war – und ist – eine häufig geäußerte Ein-
schätzung von Mitarbeitenden und Führungskräften im sozialen Sek-
tor.  Und dieser Eindruck wird durch den demographischen Wandel, 

5	 Im Folgenden der Einfachheit halber „Diakonie-Projekt“ genannt. Ausführlich dar-
gestellt werden Ziel, Verlauf und Ertrag dieses mit Mitteln des ESF geförderten Pro-
jekts in dem oben angegebenen Buch: Geistesgegenwärtig pflegen.  Existentielle 
Kommunikation und spirituelle Ressourcen in der Pflege. Band 1: Grundlagen und 
Werkstattberichte. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



151.1 Vom spirituellen Angebot zur christlich-spirituellen Unternehmenskultur

den anwachsenden Fachkräftemangel und weitere belastende Szenari-
en in Zukunft ganz sicher noch verschärft werden. Aus Sorge, dass die 
Mitarbeitenden unter den Belastungen spätestens mittelfristig zusam-
menbrechen, dass sie körperlich und seelisch ausbrennen, erschien es 
sinnvoll, wenn nicht gar notwendig, eine Form der Seelsorge für die 
Mitarbeiter (und nicht minder die Führungskräfte) bereitzustellen. Man 
wollte einen „Mitarbeiterseelsorger“, der auf seine Weise eine Ergänzung 
sein sollte zum Betrieblichen Sozialdienst (im CVS „Beratungsdienst 
Gesundheit, Mensch & Arbeit genannt). 

Diese Motivationslage findet sich deutlich auch im Diakonie-Pro-
jekt wieder. Konstatiert wird, als Ausgangslage, eine hohe physische und 
psychische Belastung der Pflegekräfte, die Gefahr des Burnouts etc. – 
und die Hoffnung, dass „Spiritualität“ hier irgendetwas Gutes bewirken 
könne, dass sie, wenn man diese Begrifflichkeit verwenden will, gewis-
sermaßen einen seelsorgerlichen Effekt auf die Mitarbeitenden haben 
kann.

Dazu kam eine zweite Entwicklungslinie: In vielen sozialen Orga-
nisationen und Einrichtungen christlicher Trägerschaft rückt das The-
ma „Spiritualität“ in den letzten Jahren zunehmend ins Zentrum der 
Aufmerksamkeit. Dies hängt zu einem Teil sicher mit einer verstärkten 
Suche nach dem jeweils eigenen (christlichen, kirchlichen, konfessionel-
len) Profil zusammen, welche unter sich verschärfenden Marktbedin-
gungen im Sozialbereich eingesetzt hat. Spiritualität wird entdeckt als 
besonderer „Marktfaktor“, als Vorteil beim Kampf um Bewohner, Kli-
enten und Mitarbeitende. 

Auch diese Motivationslage findet sich, so meine ich, im Diakonie-Projekt, 
wenn auch vielleicht etwas versteckter. Ich denke dass gerade die Qualifi-
zierung für „existenzielle Kommunikation“, die ja nicht notwendigerweise 
mit dem Thema „spirituelle Ressourcen“ verknüpft sein muss, zur Profilbil-
dung beitragen kann und der eine oder andere Träger möglicherweise auch 
deshalb mitmacht. Weil man sich hier ein Mehr an Qualität erhofft, ein 
„spirituelles Mehr“ gewissermaßen, das vom säkularen Mitbewerber unter-
scheidbar macht.

Dazu gab es noch eine dritte Entwicklungslinie, sie sei nur kurz er-
wähnt. Diese gab den Bemühungen der caritativen Träger Aufwind, die 
„verfasste“ Kirche als Kooperationspartner zu gewinnen – d.h. konkret: 
das Bischöfliche Ordinariat dazu zu bringen, aus dem pastoralen Perso-
nal eine(n) Mitarbeiter(in) für die Aufgabe freizustellen: die Wiederent-
deckung der Caritas als Wesensdimension von Kirche. Wie das im evan-
gelischen Bereich ist, vermag ich nicht einzuschätzen. Auf katholischer 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 1. Grundlegung

Seite erweckt es den Eindruck, als würde die lange währende „Diako-
nievergessenheit“ aufbrechen und man sich neu auf die Caritas / Dia-
konia als Grunddimension und als eigenständiger, nicht ersetzbarer Le-
bensbereich von Kirche besinnen. 

Der steigende Druck im Kessel, die spirituelle Profilsuche und die 
Wiederentdeckung der Caritas als Dimension von Kirche: alle drei Per-
spektiven trafen sich, so war man überzeugt, in der Konzeption einer 
neuen Stelle: den „Mitarbeiterseelsorger“ (so der ursprüngliche Titel, die 
„spirituelle Bildung“ wurde auf mein Betreiben hinzugefügt). Dass man 
dafür ursprünglich einen Priester suchte und erst nach mehreren ver-
geblichen Anläufen auf einen Diakon zurückgriff („wenigstens ein Di-
akon“) verwundert nicht, wenn man die unterschwelligen Erwartun-
gen und die gefühlsmäßigen Assoziationen ansieht, die bei vielen mit 
den Stichworten „Seelsorge“ und „Spiritualität“ verbunden sind: das hat 
doch etwas mit Liturgie, Gottesdienst, Sakrament zu tun. Da wäre ein 
Priester halt optimal, weil er alles darf…6.

„Machen Sie mal Seelsorge und spirituelle Angebote“ 

Der Arbeitsauftrag wurde mit „Seelsorge“ und „spirituelle Angebo-
te“ überschrieben, und es zeigte sich bald, dass man diese Aufgabe in 
sehr unterschiedlicher Weise verstehen und angehen konnte. Der Ana-
lyse wegen werden die unterschiedlichen Ansätze im Folgenden holz-
schnittartig in ein Entweder – Oder – Verhältnis gesetzt. In der Reali-
tät waren und sind sie bei allen Beteiligten sicherlich stärker verbunden 
und vermischt. Nichtsdestotrotz wird sich herausstellen, dass man um 
bestimmte grundsätzliche Weichenstellungen nicht herumkommt.

Mitarbeiterseelsorge: schmerztherapeutisch oder kurativ?

Was die Mitarbeiterseelsorge angeht, kann man pointiert fragen: 
schmerztherapeutisches oder kuratives Konzept? Das schmerztherapeu-
tische Konzept versteht das Angebot als ergänzende Unterstützung der 
belasteten Mitarbeitenden, als Balsam für die verwundeten Seelen, als 

6	 Zur Frage, warum es sinnvoll ist, aus der Vielfalt pastoraler Dienste gezielt einen Dia-
kon für diese Aufgabe auszuwählen sh.: Reber, Joachim: Handlungsfelder für Diako-
ne in Caritasorganisationen. In: Kießling, Klaus (Hrsg.): Diakonische Spiritualität. 
Münster 2009, 130–139. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



171.1 Vom spirituellen Angebot zur christlich-spirituellen Unternehmenskultur

Möglichkeit, die Mitarbeitenden nach schweren Erfahrungen wieder 
aufzupäppeln. Eine wichtige und typische Angebotsform ist dabei das 
seelsorgerliche Einzelgespräch, in dem der Mitarbeitende sich seine be-
lastenden Erlebnisse von der Seele reden, sie reflektieren und verarbei-
ten soll, so dass er gestärkt in den Arbeitsalltag zurückkehren kann. 
Auch Oasentage können derartigen Charakter tragen, vielleicht auch 
bestimmte Gottesdienstformen. Es geht darum, den Mitarbeitenden zu-
sätzliche Möglichkeiten bereitzustellen, sich zu erholen und neue Kraft 
zu schöpfen. Alles aber – und das ist das Entscheidende – so, dass dabei 
nicht substantiell ins Arbeitssystem selbst eingegriffen wird.

Das kurative Konzept hingegen geht davon aus, dass ein seelsor-
gerliches Angebot langfristig nur wirken kann, wenn es die Arbeitsbe-
dingungen selbst zum Thema macht und mithilft, diese heilsam und 
menschenwürdig zu gestalten. Eine exemplarische Form dieses Ansatzes 
ist das Teamgespräch. In ihm kann etwa der Krafthaushalt der einzel-
nen Teammitglieder angesehen werden, können Kraftfresser, Belastun-
gen, Erfahrungen von Bedrückung, Angst oder Entwürdigung ange-
sprochen und damit zu einer gemeinsamen, öffentlichen Angelegenheit 
gemacht werden. Man kann zusammen das Arbeitssystem selbst anse-
hen und fragen, ob und wie darin ein menschlich heiles Leben möglich 
ist und bleibt. Die Tatsache, dass diese Frage überhaupt gestellt wird, 
dass es einen Moment des Innehaltens gibt, einen Moment, in dem das 
Menschsein der Mitarbeitenden Thema werden kann, ist hier das ei-
gentlich Seelsorgerliche. Ist im ersten Modell die Seelsorge so etwas wie 
die Salbe für die verwundeten Seelen, ist es im zweiten Konzept der 
Sand im Getriebe, der dafür sorgt, dass die Mitarbeitenden nicht vom 
Räderwerk zermalmt werden oder mit der Maschine verschmelzen. 

Wenn man hier eine Parallele zum Diakonie-Projekt ziehen will: Meiner 
Wahrnehmung nach gibt es darin eine Menge an „technischem Rüstzeug“, 
um abzuschalten, zur Ruhe zu kommen, herunterzufahren etc. Und es ist 
zweifellos wichtig und nützlich und gut, über solche Techniken zu verfü-
gen.  Aber damit allein verbleibt man erst einmal noch auf der schmerz-
therapeutischen Ebene. Es sind Entlastungsmethoden, keine Instrumente, 
um Hand an das System zu legen. Vielleicht kann man da noch ein wenig 
zulegen und auch intervenierendes Handwerkszeug vermitteln, Mittel und 
Wege, für sich und gemeinsam mit anderen die Arbeit, das System selbst 
zum Thema zu machen – immer unter der einen Rücksicht: was macht es 
mit mir als Person? 

Letztlich führt das kurative Konzept einer Mitarbeiterseelsorge dazu, 
dass ein zweites Unternehmensziel verankert wird, das meiner tiefen 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



18 1. Grundlegung

Überzeugung nach ein unverzichtbares Spezifikum christlicher Unter-
nehmen, ja letztlich ein unverzichtbares Spezifikum des christlichen 
Verständnisses von Arbeit überhaupt ist. Schlagwort dafür ist ein Satz 
aus der Enzyklika „Laborem exercens“ von Papst Johannes Paul II: „In 
der Arbeit mehr Mensch werden“ (z.B. LE II,9). Aus christlicher Sicht 
darf Arbeit, gleich welcher Art, niemals nur dazu dienen, dass andere 
davon einen Nutzen haben. Sie muss immer auch so sein, dass derjenige, 
der sie tut, dabei selbst menschlich wachsen kann. Dass er mehr Mensch 
– d.h. nicht weniger Mensch, nicht mehr Maschine – wird. 

Mitarbeiterseelsorge gründet in der Sorge darum, dass in der Arbeit 
menschlich-personale Entwicklung gelingt. Dabei geht es primär nicht 
um den Erhalt der Arbeitskraft, wie es beispielsweise in vielen Formen 
betrieblicher Gesundheitsförderung zum Ziel gesetzt ist.  Der Nutzen 
für das Unternehmen muss in der seelsorgerlichen Beziehung immer 
zurücktreten gegenüber dem Wohl des Einzelnen um seiner selbst wil-
len. Man kann, so meine Erfahrung, diese fundamental systemkritische 
Komponente der Mitarbeiterseelsorge nicht oft genug betonen. Ein Un-
ternehmen, das Seelsorge für die Mitarbeitenden7 zulässt oder gar för-
dert, setzt damit ein Widerlager gegen die Vergötzung der Arbeit als 
solcher und des eigenen Unternehmens in concreto. Es wehrt sich da-
mit, wenn man es noch grundsätzlicher will, gegen eine Vergötzung der 
Nützlichkeit und gegen eine gerade im Sozialbereich – auch und nicht 
minder im christlichen Sozialbereich – damit nicht selten verbundene 
„Spiritualität der Selbstausbeutung“ (I. Baumgartner).

Eine Erfahrung dazu aus dem Diakonie-Projekt: Wir wurden in 
unserem Begleitungsteam nicht müde, die Teilnehmerinnen zu ermuti-
gen, sich wichtig zu nehmen, das eigene Menschsein auch in der Arbeit 
als unverrechenbaren Wert zu schätzen etc. Einmal sagte eine Teilneh-
merin: „So etwas haben wir noch nie gehört…“ Sie war, wie viele der Kurs-
teilnehmerinnen, im Kommunismus aufgewachsen und hat prägende 
Erfahrungen gemacht mit einem totalitären Menschen- und Weltbild, 
das die Lebensberechtigung des Einzelnen durch den Nutzwert für das 
System begründet. Das christliche Menschenbild ist dazu der diamet-
rale Widerspruch.8

7	 „Mitarbeitende“ meint hier alle im Unternehmen Tätigen, auch die Führungskräfte 
und Vorstände.

8	 Dazu: Reber, Joachim: Das christliche Menschenbild. Augsburg 2005. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



191.1 Vom spirituellen Angebot zur christlich-spirituellen Unternehmenskultur

Horizont: Unterbrechungskultur

Der Horizont, der sich hier auftut, die Kultur, die dabei wachsen kann, 
ist eine gepflegte Unterbrechungskultur: Unterbrechungen des gewohn-
te Ablaufs, der gewohnten Denkmuster, des laufenden Geschäftsbe-
triebs. Es geht bei der Unterbrechungskultur nicht einfach nur um Pau-
sen zur Erholung und zum neuen Kraftschöpfen. Unterbrechungen sind 
Vollzugsformen der Freiheit. Der Mensch zeigt damit an, dass er nicht 
nur Teil eines Räderwerks ist, das ihn von außen bewegt. Er kann den 
„Lauf der Dinge“ unterbrechen und dazu – zumindest innerlich – Stel-
lung beziehen. Dadurch eignet er sich sein eigenes Leben immer wieder 
neu an. Diese bewusste Annahme und Aneignung des eigenen Lebens 
ist für den Menschen als Person wesentlich. Ein Unternehmen der Di-
akonie und der Caritas, die für Menschen arbeiten und deren wichtigs-
tes „Kapital“ Menschen sind, brauchen eine Kultur der Menschlichkeit, 
der Personalität. Sie brauchen eine Kultur, die Erfahrungen von Freiheit 
ermöglicht. Caritas und Diakonie haben hier auch eine gesellschaftskri-
tische Funktion. Ihr eigenes Innenleben muss zeigen, wie Gesellschaft 
eigentlich aussehen müsste und aussehen könnte. Es muss zeigen, dass 
freies Menschsein auch im Arbeitsleben möglich ist. In einer Zeit, wo 
viele Menschen ihr Arbeitssystem als unmenschlich und maschinell er-
fahren, wo sie sich als Getriebene und Gehetzte erleben, könnte dieses 
Zeichen bitter nötig sein.

Spirituelle Angebote: Auszeit oder Spielzeit?

Die gleiche Weichenstellung – additiver oder integrativer Ansatz – fin-
det sich auch bei den „spirituellen Angeboten“.  Und führt die Frage 
nach Ort und Aufgabe der Mitarbeiterseelsorge zu einer grundsätzli-
chen Entscheidung über das Verhältnis von Mensch und Arbeit, so leitet 
die Frage nach Art und Ort der spirituellen Angebote zu einer grund-
sätzlichen Entscheidung darüber, was man unter „Spiritualität“ verste-
hen und wo man die Spiritualität eines diakonischen Unternehmens su-
chen will. Vielleicht kann man die Alternativen mit einem sportlichen 
Bild „Auszeit“ versus „Spielzeit“ nennen.

Das additive („separatistische“) Modell geht davon aus, dass es in 
der sozialen Arbeit verschiedene Felder und Aufgaben gibt, die mit der 
erworbenen beruflichen Kompetenz bearbeitet werden. Irgendwo dane-
ben kann man unter Umständen auch noch „etwas Spirituelles“ ma-
chen, eine Kerze entzünden oder einen Gottesdienst feiern (lassen). 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



20 1. Grundlegung

Dazu muss man aber ein „spiritueller Mensch“ sein, oder zumindest ei-
nen solchen herbeiholen, der dann irgendwelche „spirituellen Angebo-
te“ macht. Darunter versteht man dann meist Dinge wie Gottesdienste, 
Exerzitien, Segensfeiern, einen „spiritueller Impuls“ vielleicht auch zu 
Beginn einer Sitzung oder am Ende einer Tagung. Die „spirituellen An-
gebote“ gehören hier in das klar abgrenzbare Portfolio eines „spirituel-
len Spezialisten“9, auf den Mitarbeiter und Führungskräfte nach Bedarf 
zugreifen können. Je mehr sich ein Mitarbeiter freilich für „religiös un-
musikalisch“ (Max Weber / Jürgen Habermas) hält, desto weniger inte-
ressant und relevant wird ihm ein solches Angebot erscheinen. 

Ein integratives Spiritualitätsverständnis hingegen geht davon aus, 
dass die Spiritualität nicht ein Lebens- und Arbeitsbereich neben ande-
ren ist, sondern gerade die Art und Weise, sein Leben zu führen (Le-
bens-Spiritualität) und seine berufliche Aufgabe zu gestalten (Berufs-
Spiritualität). Das Wort „Spiritualität“ kommt vom lateinischen Begriff 
„spiritus“, was zu deutsch „Geist“ bedeutet. Im Englischen wird der Be-
griff auch verwendet, man spricht vom (besonderen) „spirit“ eines Ortes, 
eines Unternehmens, einer Grupppe usw. Spiritualität meint hier ganz 
grundsätzlich: den „Geist“, aus dem heraus ich lebe und arbeite. Meine 
Spiritualität ist das, was mir wirklich wichtig ist; die Art und Weise, wie 
ich mein Leben lebe und andere in ihrem Leben begleite, sie pflege oder 
führe. So gesehen gibt es keinen „unspirituellen“ Menschen, denn jeder 
hat eine Art, sein Leben und seine Arbeit zu gestalten.  Jeder hat eine 
Vorstellung davon, worum es dabei geht, was gut und wertvoll ist. Jeder 
lebt und arbeitet aus einem bestimmten „Geist“ heraus. Und jeder prägt 
eben dadurch die Spiritualität des Unternehmens, die Spiritualität der 
Diakonie oder der Caritas mit. 

Die Hauptaufgabe – und die große Kunst – der alle „spirituellen 
Angebote“ in diesem Konzept dienen, ist es, die vielfältigen, je eigenen 
„Spiritualitäten“ bewusst zu machen und in einen fruchtbaren Dialog zu 
bringen. Damit hat man noch keine gemeinsame Spiritualität, man hat 
damit auch noch keine christliche Spiritualität; aber man hat sich ernst-
haft auf den Weg gemacht zu einer Spiritualität, die mehr ist als eine 
schöne Formulierung auf Papier, und mehr als das Steckenpferd von ein 
paar „spirituellen Spezialisten“. Und man hat viel gewonnen, wenn das 
Bewusstsein wächst: Die Spiritualität ist keine religiöse Sonderwelt, die 
abseits vom Alltag in den Einrichtungen und Diensten stattfindet, son-

9	 Exemplarisch für diesen Ansatz: LaRocca-Pitts, Mark: Walking the wards as a spir-
itual specialist. In: Harvard Divinity Bulletin, 3/2004.

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



211.1 Vom spirituellen Angebot zur christlich-spirituellen Unternehmenskultur

dern sie gewinnt genau in diesem Alltag ihre Gestalt.10 Um den sportli-
chen Vergleich aufzunehmen: die entscheidende Zeit ist nicht die Aus-
zeit. Die Auszeit dient nur dazu, sich zu sammeln und die Kräfte zu 
konzentrieren. Entschieden aber wird das Spiel auf dem Feld. Dort zeigt 
sich, welche Spiritualität im Unternehmen wirklich herrscht. 

Hier bietet das Diakonie-Projekt, so meine ich, große Chancen. Die 
Pflegenden können ermutigt werden, sich selbst gewissermaßen als „spi-
rituelle Spezialisten“ zu begreifen, die Lebenserfahrung, Werte, Sehn-
süchte… haben. Gerade auch Menschen, die sich als „religiös unmusika-
lisch“ bezeichnen würden, können angesprochen werden als Menschen, 
die eine – ihre – Spiritualität haben, die selbst – auf ihre ganz persönli-
che Weise – „spirituell“ sind. Wir haben in unseren Modulen verschie-
dentlich schon Gelegenheit gegeben, darüber ins Gespräch zu kommen, 
und ich bin immer wieder beeindruckt von der existenziellen Tiefe, die 
solche Runden annehmen können, und von der Lebenserfahrung und 
Lebensweisheit der Teilnehmer(innen), die darin ansichtig wird. Und es 
berührt sich ja unmittelbar mit dem Anliegen existenzieller Kommuni-
kation: Kommunizieren über Existenzfragen und dabei die eigene Exis-
tenzerfahrung als Reichtum sehen und – mit aller Vorsicht – mit in die 
Betreuung und Begleitung einbringen. Und auf die immer wieder ge-
äußerte, sorgenvolle Frage: Werde ich das, was ich in den Seminare – 
in dieser „Auszeit“ – erfahre, lerne, mir vornehme. etc hier als „ – auch 
in den Alltag hinüberretten können? kann man nur immer und immer 
wieder ermutigen, selbst als Multiplikator zu wirken und die Kultur vor 
Ort heilsam mitzugestalten.

Horizont: (Selbst-)Reflexionskultur und Kultur der existenzielle Kommu-
nikation

Im besten Fall verbindet sich dann die Unterbrechungskultur mit einer 
Kultur der Reflexion. Ein Unternehmen, das eine spirituelle Kultur för-
dern will, wird Zeiten und Räume zur Verfügung stellen – mehr: es rich-
tet sie bewusst ein und fördert sie – in denen Mitarbeitende, Führungs-
kräfte, Teams, Entscheidungsgremien etc – einen Schritt zurücktreten 
und über den eingeschlagenen Weg, die dabei gemachten Erfahrungen 
etc.  reflektieren können. Dadurch wird das Bewusstsein gestärkt, den 

10	 Von daher wird auch die Formulierung „Spiritualität der Caritas“ (und analog: Spi-
ritualität der Führung, Spiritualität der Altenpflege, Spiritualität der Suchthilfe etc.) 
gegenüber der Begrifflichkeit „Spiritualität in der Caritas“ bevorzugt.

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



22 1. Grundlegung

vielfältigen Prozessen, den Anforderungen oder den Erfahrungen nicht 
einfach ausliefert zu sein. Der Mensch kann abwägen, kann Anforde-
rungen nach Wert und Dringlichkeit sortieren. Er kann in Konflikten 
eine Güterabwägung treffen und das eigene Menschsein dabei als un-
verkäuflichen Wert mit einbeziehen uvm. Auch das Nachdenken, das 
bewusste Wahrnehmen dessen, was ich tue und was mit mir geschieht, 
gehört zum Menschsein. Es ist notwendiger Teil einer christlich-spiri-
tuellen Unternehmenskultur. Ein Unternehmen oder eine Einrichtung, 
wo Mitarbeitende auf Dauer nicht zum Nachdenken und zur Besinnung 
kommen, ist aus christlicher Sicht in der Wurzel verrottet.  In einem 
zweiten Schritt kann man dann an einer Atmosphäre arbeiten, die Mit-
arbeitende ermutigt, das, was ihnen wichtig ist, ihre Sicht vom Leben, 
ihre Erfahrungen, Werte, ihre Wahrnehmung von sich und vom Leben 
mitzuteilen, miteinander zu teilen. Dann beginnt eine Kultur existen-
zieller Kommunikation zu wachsen.

Vom spirituellen Angebot zur christlichen Unternehmenskultur

Was also meint die Überschrift „vom spirituellen Angebot zu einer 
christlich-spirituellen Unternehmenskultur“? Welche Entwicklungen 
beinhaltet dies? Was verändert sich dabei? 

Andere Fragen

Die Fragestellungen verändern sich, bei dem, der eine solche Stelle inne-
hat, oder der als Trainer oder Berater tätig ist. Aber auch und vor allem 
bei den Mitarbeitenden und den Führungskräften und hoffentlich auch 
bei der Unternehmensleitung. Gefragt wird nicht mehr in erster Linie: 
Gibt es bei uns „etwas Spirituelles“?, sondern: Welcher Geist herrscht bei 
uns? Nicht: gibt es „spirituelle Spezialisten“?, sondern: was trage ich – als 
Person und in meiner Funktion – mit meiner Spiritualität bei zur Spiri-
tualität des Dienstes, des Bereichs, der Einrichtung, der Caritas, der Di-
akonie? Und wenn man eine christliche Spiritualität gestalten will, dann 
wird die Hauptfrage nicht mehr sein: Brennen Kerzen, hängen Kreuze, 
klingen fromme Lieder? sondern: Ist dieser Geist, den ich, den wir er-
leben, ein heilsamer? Ist unsere Unternehmenskultur so, dass darin die 
Seele atmen kann?

Es geht bei der christlich-spirituellen Kultur nicht oder nicht vor-
wiegend um die Frage, ob es Gottesdienste, Rituale, religiöse Symbo-
le oder sonstige „spirituelle Angebote“ gibt. Dies alles kann Ausdruck 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




