A Hinfiihrung

In den letzten Jahren hat es zahlreiche Gedenkgottesdienste nach krisenhaften
Ereignissen gegebern. So gab es 6kumenische Gedenkgottesdienste nach den Ter-
roranschldgen in Paris (2015) und Berlin (2016). Nach dem durch den Suizid des
Piloten verursachten Absturz der Germanwings-Maschine in Siidfrankreich
wurde ein zentraler Skumenischer Gottesdienst abgehalten, der im Fernsehen
libertragen wurde. In den zentralen Gedenkgottesdiensten wurde versucht, die
Situation zu kldren. Obwohl es einen breiten gesellschaftlichen Riickzug bis hin
zum Traditionsabbruch aus den Kirchen gibt, sind gerade Trauer- und Gedenk-
gottesdienste von besonderem gesellschaftlichem und medialem Interesse ge-
prégt. Hier wird der Kirche und den dort Agierenden zugetraut, genau die
Briickenfunktion zwischen Tod und Leben auszufiillen.

Nach dem einschneidenden Terrorangriff in Berlin kurz vor Weihnachten
am 21.12.2016, bei dem ein Lastkraftwagen durch einen Weihnachtsmarkt ge-
lenkt wurde, gab es einen Tag spiter einen Skumenischen Gedenkgottesdienst
mit Teilnahme verschiedener Politiker. Zu den Gasten gehdrten neben der Bun-
deskanzlerin Angela Merkel auch Berliner Imame, die gemeinsam mit der jiidi-
schen Gemeinde den Gottesdienst mitgestalteten. In der Zeitung Die Zeit hief es
dazu, dass ,obwohl das Gedenken christlich geprégt ist, [...] hier in der
Gedichtniskirche das interreligidse Berlin zusammen [sitzt]* (Zeit Online
21.12.2016). Es war eine Hoffnungsbotschaft in mehrfacher Hinsicht, die hier
verkiindigt wird. Zum einen durch den katholischen Erzbischof von Berlin,
Heiner Koch, mit der Botschaft ,,Ihr werdet uns mit eurem Terror nicht iiberwil-
tigen* und weiterhin durch den evangelischen Bischof Markus Drége: ,,Wir wer-
den unbeirrt bezeugen, dass die Kraft der Verschnung stirker ist“. Er hob mit
dem Nagelkreuz von Coventry, welches auch in der Kaiser-Wilhelm-
Gedichtniskirche hingt, die damit verbundene Botschaft hervor: das Kreuz als
Zeichen der Vers6hnung. ,Mit dieser Botschaft werden wir die Gewalt
{iberwinden* (Zeit Online 21.12.2016). Es waren dann vor allem die Weihnachts-
predigten in 2016, die trotz der Ereignisse von Hoffnung redeten. So titelte die
Zeitung Die Zeit:

Predigen gegen den Terror. [...] In den Kirchen betonen viele Geistliche nach dem
Anschlag auf einen Berliner Weihnachtsmarkt in ihren Predigten die Botschaft der
Hoffnung in der Weihnachtsgeschichte (Zeit Online 24.12.2016).



14 Hinfihrung
1 Forschungsbegriindung und Forschungsfrage

Es ist Aufgabe der Prediger, angesichts verschiedener krisenhafter Ereignisse zu
sprechen und an die Situation und das Geschehene anzukniipfen. Vom Gottes-
dienst wird auch angesichts der Sprachlosigkeit, die manche Ereignisse erzeu-
gen, von den Gottesdienstbesuchenden erwartet, dass Worte gesprochen wer-
den, die angemessen weiterfithren und wieder gefiihlvoll aus der Erstarrung zu
einer neuen Sprachfihigkeit herausfithren.

Bei dieser Arbeit im Bereich der Homiletik in der Praktischen Theologie han-

delt es sich um eine Untersuchung von Predigten im gottesdienstlichen Kontext.
Sie beschiftigt sich mit Predigten, die angesichts konkreter krisenhafter Ereig-
nisse in Gedenkgottesdiensten gehalten wurden. Die erste Frage dieser Arbeit ist
daher, wie in krisenhaften Situationen Prediger versucht haben, in der Predigt
die jeweils spezifische Krisensituation mit dem in der Bibel offenbarten Wort
Gottes und dem Glauben und Unglauben der Menschen ins Gesprich zu bringen
und mogliche Antworten zu formulieren, die die christliche Hoffnung verkiin-
den und Anteilnahme und Trost zum Ausdruck bringen. Zweitens wird gefragt,
wie die christliche Botschaft im offentlichen Kontext angesichts dramatischer
Ereignisse und in Krisensituationen situativ angemessen gepredigt werden
kann, ohne die christliche Heilsbotschaft in einer pluralisiert-sikularen Welt
aufzugeben und diese zugleich gerade im Angesicht von Unheil profiliert zu be-
nennen.
Angesichts der breiten Offentlichkeit, die in weiten Teilen entkirchlicht” ist,
stellt sich weiter die Frage, wie der Gottesdienst fiir moglichst viele Menschen
verstindlich und konkret zugleich sein kann. Wie kann die christliche Botschaft
in diesem Kontext Hoffnung und Trost geben? Daher betrifft diese Frage
verschiedene Bereiche der Gottesdiensttheorie, der Lieder, Rituale und des Ortes
der Liturgie, in dessen Kontext die Predigt ein Teil ist und auch nur so
verstanden werden kann.

2 Forschungsziele

Um festzustellen, wie in krisenhaften Situationen Prediger konkret versucht ha-
ben, in der Predigt Krisensituationen mit dem in der Bibel offenbarten Wort Got-
tes und dem Glauben und Unglauben der Menschen ins Gespréch zu bringen,
wurden Predigten und Gottesdienste kritisch darauf hin analysiert, wie die Pre-

2 Siehe dazu — B. 5.2. Kirchlich-religi6se Situation in Deutschland.



Methode der Forschung 15

diger mogliche Antworten formuliert haben, die christliche Hoffnung verkiin-
den und Anteilnahme und Trost zum Ausdruck zu bringen. Dariiber hinaus
wurde in den Texten analysiert, wie Menschen zu einem neuen Verhalten moti-
viert wurden, dass ein gemeinsames Zusammenleben in Frieden ermdglicht. In
Folge der Sichtung der vorhergehenden Forschung und der Analysen der Pre-
digten und Gottesdienste werden anschlieRend normativ mégliche Thesen fiir
eine gelungene Hoffnungspredigt in Gedenkgottesdiensten erarbeitet. Die
Thesen liefern Kriterien fiir die Gestaltung von Predigten.

3 Methode der Forschung

3.1 Literaturiibersicht

Praktische Theologie und speziell die Gottesdienste, die angesichts von Krisen-
ereignissen geschehen, kénnen nicht losgeldst vom Kontext der jeweiligen Situ-
ation untersucht werden - daher wird zuerst ein kurzer Uberblick iiber praxis-
bezogene Forschung in der Praktischen Theologie gegeben. Dazu werden die
Perspektive und das Verstindnis des Gottesdienstes in der Praktischen
Theologie als Kommunikation des Evangeliums dargestellt und der ritualtheo-
retische Kontext des Gottesdienstes aufgegriffen. Auch die Predigt geschieht im
Rahmen der Liturgie und wird daher im Kontext des Gottesdienstes betrachtet.
Als Grundlage fiir die Diskussion der Gedenkgottesdienste werden aktuelle
praktisch-theologische, ritualtheoretische und sozialwissenschaftliche For-
schungen zu Trauerfeiern und Ritualen nach GroRkatastrophen herangezogen.

3.2 Einschridnkung und Abgrenzung

Diese Arbeit befasst sich mit sieben Predigten aus vier Gottesdiensten. Bei dreien
handelt es sich um 6kumenische Gottesdienste, die nach einer Krisensituation
in Deutschland stattgefunden haben und im &ffentlich-rechtlichen Fernsehen
libertragen wurden. Als vierter Gottesdienst wird der Gottesdienst zum An-
schlag in London 2017 als internationaler Gottesdienst in den Blick genommen.
Jeder Gottesdienst wird dabei als Ganzes betrachtet und seine Elemente in Bezug
auf die Fragestellung untersucht. Auch wenn die gesamte Liturgie dabei Eingang
in die Analyse findet, wird der Schwerpunkt auf der Predigt liegen.



16

3.3

Hinfihrung

Analyse der Predigten und Gottesdienste

Die Methodik der Predigtanalyse wird in — C. Methodische Grundlegung: Analyse
und Auswertung der Predigten konkretisiert. Folgende Kernaspekte werden dabei
betrachtet:

Kommunikation des Evangeliums: Hoffnung predigen heift Evangelium
kommunizieren. Welche Konzepte finden sich in der aktuellen Homile-
tik zur Kommunikation des Evangeliums? Welche Rolle kommt einzel-
nen Elementen, wie Liedern, Predigt und Gebeten zu? Wie kann die je-
weils spezifische Krisensituation mit dem in der Bibel offenbarten Wort
Gottes und dem Glauben und Unglauben der Menschen angesichts einer
religios pluralen Gesellschaft angemessen zur Sprache gebracht
werden?

Offentlichkeit: Die betrachteten Gedenkgottesdienste stehen aufgrund
der Situation auch medial in einer besonderen Offentlichkeit. Durch
diese Offentlichkeit wird an die Gottesdienste ein anderer Anspruch ge-
stellt als an den regelmiRigen Gemeindegottesdienst, der sich haupt-
sichlich an die Kerngemeinde richtet. Unter diesem Aspekt wird zu kla-
ren sein, wie ein Gottesdienst im Auftrag der Gesamtgesellschaft, ver-
treten durch den Auftrag des Staates, ein christlich profilierter Gottes-
dienst ,fiir alle” sein kann, der nicht unangemessen vereinnahmt oder
Unterschiede nivelliert. Diese Offentlichkeit als Gruppe gilt es wahrzu-
nehmen und es ist zu kldren, wie Teilnehmende verschiedener
Religionen und Weltanschauungen daran partizipieren und angespro-
chen werden kdnnen, anstatt Zuschauer zu sein.

Situationsbezug: Der Gedenkgottesdienst findet aufgrund einer spezifi-
schen Situation statt. Die Krisensituation schafft einen besonderen Rah-
men fiir den Gottesdienst, der in der Gestaltung der Liturgie nicht aus-
geklammert werden kann und diese prégt. Wie ist dieser Gottesdienst
als spezifischer Kasus in der Praktischen Theologie einzuordnen und in
wieweit hat die Situation Einfluss auf die Gestaltung des Gottesdienstes?
Liturgie und ihr Kontext: Der Gottesdienst, hat verschiedene Handlungen,
Elemente und Rahmenbedingungen, die Einfluss aufeinander und auf
die Wahrnehmung der Gottesdienstbesucher haben. Er findet an einem
spezifischen Ort statt. Daher gilt es, die Bedeutung der Lieder, Rituale
und Symbole, des Raumes und der Predigt miteinander in Bezug zu set-
zen. Was hat die Liturgie mit der Hoffnungspredigt zu tun, und wie ist
alles miteinander verkniipft? Welche Ausgestaltung muss eine
offentliche Liturgie haben, damit sie mit ihren Liedern, Ritualen und
Symbolen verstindlich wird? Kénnen Lieder und gemeinsame Symbole
eine Verbindung schaffen und wie ermdglichen sie die Kommunikation
des Evangeliums?



Methode der Forschung 17

3.4

Der Raum und Ort: Die Gottesdienste finden an einem Ort bzw. in einem
spezifischen Raum statt. Es ist ein Unterschied, ob der Gottesdienst in
einer Kirche, auf dem Vorplatz der Kirche, einem anderen &ffentlichen
Platz oder der Stadthalle stattfindet. Welcher Raum wird betreten, auch
geistlich? Wie spricht der Raum und welche Ansage macht er?

Rituale: In Trauergottesdiensten findet eine Vielzahl von Ritualen statt.
Was ist die Aufgabe dieser, und wie miissen die Rituale beschaffen sein,
damit sie nicht duRerliche Form bleiben und sich ihre Funktion fiir die
Teilnehmenden entfalten kann? Inwiefern sind Rituale bei der Bewalti-
gung der Krisensituation hilfreich?

Lieder und Musik: Zum Ritus des Gottesdienstes gehoren Lieder. Lieder
werden nicht einfach gesungen. Sie haben im Rahmen der Verkiindi-
gung eine besondere Funktion und sie sprechen durch Melodie, Emoti-
onen und durch Texte. Gleichzeitig sind kirchliche Lieder auch
herausfordernd und zuweilen unverstindlich. Wie wirkt sich Gesang im
Rahmen eines Gedenkgottesdienstes aus?

Predigt: Die Predigt als spezifische Form der Kommunikation des Evan-
geliums nimmt in Gottesdiensten einen breiten zeitlichen und hervor-
gehobenen Raum ein. Wie verhilt sich eine Predigt zum Gesamtkunst-
werk der Liturgie und welche Kriterien gibt es fiir eine gelungene Predigt
in Gedenkgottesdiensten?

Person des Predigers: Der Prediger und die Predigerin sind herausgefor-
dert zu predigen, auch wenn sie selbst als Teil der Gesellschaft von den
Ereignissen betroffen sind. Sie sollen versuchen, die Situation so gut wie
mdglich zu kldren. Dabei ist es ihre Aufgabe, biblische Offenbarung mit
der aktuellen Situation ins Gesprich zu bringen und Hoffnung zu ver-
kiinden. Wie soll der Prediger der iibertragenen Verantwortung der Ge-
sellschaft im 6ffentlichen Kontext und zugleich dem Anspruch an sein
Amt als Verkiindiger einer spezifisch christlichen Hoffnungsbotschaft
gerecht werden? Wie sieht hierbei eine angemessene Rede aus?

Thesenbildung

Die Thesenbildung zu Liturgie und Predigt findet anhand der analysierten
Gedenkgottesdienste statt. Aus der Vielfalt der exemplarischen Gedenkgottes-
dienste werden, in Diskussion mit der Literatur, Thesen flir Predigten in
Gedenkgottesdiensten erarbeitet.






B  Stand der Forschung

1 Gedenkgottesdienste als , riskante Liturgien®

Die Rede von ,riskanten Liturgien* hat sich in der neueren Forschung durchge-
setzt und wurde durch Kristian Fechtner und Thomas Klie (2011) mit ihrer
gleichnamigen Verdffentlichung geprégt. Dieser Begriff beschreibt das Wagnis
der Liturgie in der gesellschaftlichen Offentlichkeit, in dem das Evangelium
durch seine Kommunikation 6ffentlich aufs Spiel gesetzt wird (Fechtner & Klie
2011: 8). Gerade fiir Ausdrucksformen der &ffentlichen Trauer und Klage nach
Katastrophen, Gewalttaten und Ungliicksfillen fithren sie den Begriff als gottes-
dienstliche Gattung ein (Fechtner & Klie 2011: 10). Gerade da, wo Kirche ihren
Auftrag liturgisch wahrnehme und gegeniiber dem Gemeinwesen als Anspruch
artikuliere (missionarisch, moralisch, religi6s), riskiere sie zu scheitern. Dabei
griinde die Verortung der Gottesdienste im 6ffentlichen Leben nicht in der Li-
turgiepflichtigkeit, sondern in der Liturgiebedurftigkeit der Gesellschaft
(Fechtner & Klie 2011: 13). Im Folgenden erfolgt eine Anniherung an die beson-
dere Form der Gottesdienste.

1.1  Okumenische Gottesdienste nach
GroRkatastrophen

Der Aufsatzband ,, Trauerfeiern nach GroRkatastrophen“ bietet verschiedene Zu-
ginge zur Thematik an. Es wird gefragt, welche Funktion diese 6ffentlichen Li-
turgien in einer sdkularen Gesellschaft haben. Es handelt sich beim Band um eine
Publikation im Anschluss an eine Tagung in Erfurt, die sich mit Trauerfeiern
nach GroRereignissen beschiftigte. Die Tagungsbeitrige fragen danach, wie die
Erwartungen ,,in Gesellschaft, Staat, Kirchen an solche Trauerfeiern sind [und
wie] Trauer, Klage, Trost und Hoffnung in diesen Feiern zur Sprache
kommen* (Benz 2016: 7). Behandelt werden Fragen nach den besonderen Kenn-
zeichen von Liturgie im 6ffentlichen Raum (Kranemann 2016: 21-39) ebenso wie
die Besonderheiten von Trauerfeiern in einem sikularisierten Umfeld (Benz
2016: 9-20). Die Trauerfeiern werden weiterhin zivilreligids eingeordnet
(Mandry 2016: 124-139; Schieder 2016: 140-154). Eine wichtige Frage ist, warum
gerade Kirchen beauftragt werden, den staatlichen Trauerakt mit einem Gottes-
dienst zu verbinden, da Trauerakte nach GroRereignissen zunichst Aufgabe des
Staates sind, der solche konfessionsunabhingig fiir die gesamte Gesellschaft aus-
richten muss. Aufschlussreich ist der Abschlussartikel, der die Frage nach der



20 Stand der Forschung

Angemessenheit einer kirchlich geprigten Trauerfeier stellt (Karger-Kroll 2016:
185-194).

1.1.1 Eine dkumenische Trauerfeier mit Konfessionslosen

In Auseinandersetzung mit der Trauerfeier zum Amoklauf in einer Erfurter
Schule 2002 beschiftigt sich Brigitte Benz mit dem Gesichtspunkt der
Konfessionslosigkeit bei 6kumenischen Trauerfeiern. Die besondere Herausfor-
derung der Trauerfeier war, dass sie in einer Region stattfand, in der die Mehr-
heit der Bevolkerung keiner Kirche angehort. Die Herausgeberin fragt im Rah-
men ihres Forschungsprojektes insbesondere nach dem Ablauf und der Verant-
wortung der Vorbereitung, der Trauerfeier und weiteren Besonderheiten. Sie
kommt zu dem Schluss, dass ,es in einer hoch sikularisierten Umwelt mdglich
[ist], einen Gottesdienst innerhalb der Trauerfeier so zu gestalten, dass viele der
Teilnehmer durch diesen angesprochen werden* (Benz 2016: 20). Fiir die Ver-
antwortlichen gehore dazu ein Bewusstsein fiir eben dieses Umfeld, in dem sich
besonders in der angemessenen Auswahl der Symbole besondere Herausforde-
rungen zeigen.

1.1.2  Offentliche Theologie und Liturgie in der Offentlichkeit

Jeder Gottesdienst ist von seiner Grundkonstitution 6ffentlich. In Trauergottes-
diensten geht es dariiber hinaus explizit um eine gesamtgesellschaftliche Offent-
lichkeit, die tiber den regelmiRigen Gottesdienst hinausgeht. Daher wird auch
der Begriff der ,,Offentlichen Theologie* in Grundziigen in die Analyse einbezo-
gen. Im Englischen ist der Begriff der Public Theology geldufig. Auch wenn der
Ausgangspunkt der US-amerikanischen und der deutschen Debatte unterschied-
lich ist, geht es beiden im Kern ,,um die politische Bedeutung religiéser In-
halte” (Hohne 2015: 27). Die Definitionen dessen, was als Offentliche Theologie be-
zeichnet wird, sind vielfdltig mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen.
Nach Hohne (2015: 35, mit Bezug auf Smit 2007: 443) besteht keine
interkontextuell einheitliche, autoritative und normative Definition fiir die
Arbeit Offentlicher Theologie. Bedford-Strohm nennt Offentliche Theologie (in
Hohne 2015: 36):

Offentliche Theologie bezieht sich danach [...] auf die partikulare christliche Tradi-
tion als ihre Quelle. Sie bemiiht sich um &ffentliche Verstindlichkeit, um Zweispra-
chigkeit. Um sachgemiR reden zu kénnen, nimmt sie am interdiszipliniren Dialog
teil. Sie verhilt sich gegeniiber den Strémungen in der Gesellschaft kritisch-kon-
struktiv. Offentliche Theologie versteht sich im globalen Kontext.

Offentliche Theologie hat eine hermeneutische, interpretierende Aufgabe und
versucht, die eigene Tradition mit der aktuellen gesellschaftlichen Wirklichkeit
ins Gesprich zu bringen. Die eigenen Texte und Normen (biblisch, theologisch



Gedenkgottesdienste als ,riskante Liturgien® 21

und dogmatisch) werden auf Fragen von éffentlichen Interesses bezogen (Héhne
2015: 39). Zielrichtung ist dabei die gesellschaftliche, mitgestaltende Teilhabe
und die Veridnderung ,,von Denken, Fithlen, Handeln und Strukturen* (Héhne
2015: 40).

Das Themenfeld der Offentlichen Theologie ist interdisziplinir. Die ver-
schiedenen Disziplinen beschiftigen sich mit der Rolle der institutionalisierten
Kirche ebenso wie mit der Frage nach gemeinsamen Wahrheitskriterien und
dem 6ffentlichen Charakter des theologischen Diskurses. Ein weiterer Themen-
schwerpunkt ist die Frage nach der Ausgestaltung der Theologie in einer plura-
len, liberalen Gesellschaft sowie die ,,inhaltlich-theologische Auseinanderset-
zung mit den gegebenen Problemen des 6ffentlichen Lebens* im Kontext inner-
theologischer Vielfalt (Hohne 2015: 41). Hier sind auch die in dieser Arbeit un-
tersuchten Gottesdienste einzuordnen - es geht um die Ausgestaltung der The-
ologie im besonderen Rahmen des Gottesdienstes in der Offentlichkeit. Trauer-
feiern nach GroRkatastrophen greifen die Betroffenheit Einzelner und der
Gesellschaft auf. Benedikt Kranemann (2016) fragt anhand ausgewihlter
Trauerfeiern nach Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen diesen. An-
ders als beim ,,Normalfall“ Gottesdienst, richten sich die Liturgien der Kirchen
bei Trauerfeiern nach GroRkatastrophen an eine breite Offentlichkeit (Krane-
mann 2016: 21). Kranemann hebt den &ffentlichen Charakter der Trauerfeiern
hervor, der durch die Medienprisenz hergestellt wird. Die weltanschaulich plu-
rale Gesellschaft ist dabei eine Herausforderung. ,,Eine eindeutig konfessionell-
oder auch 6kumenisch-christlich bindende Form des Totengedenkens in der
Offentlichkeit st6Rt immer deutlicher an ihre Grenzen, ohne dass sie aber aus-
geschlossen wire® (Kranemann 2016: 22). Kranemann betont ebenfalls die Be-
deutung einer Formen- und Zeichensprache, die moglichst breit nachvollzieh-
bar ist und die christliche Hoffnung in diesem Rahmen bekennt, ,,Hoffnung zu-
spricht und iiber den Alltag hinaus eine Lebensperspektive eroff-
net” (Kranemann 2016: 22). Trauerfeiern sind Teil eines komplexen Trauerpro-
zesses, bei dem die Liturgiewissenschaft ihren Beitrag leiste, dem Suchprozess
.einem angemessenen Umgang der Gesellschaft mit Leid und Trau-
er* (Kranemann 2016: 23) zu geben. Im Vergleich von Trauerfeiern seit Bestehen
der Bundesrepublik 1949 kommt er zu folgenden Gemeinsamkeiten: Die Trauer-
feiern finden in der Regel innerhalb einer Woche bzw. kiirzer nach dem Ungliick
statt und werden meist in 6kumenischer Verantwortung wahrgenommen. Sie
werden Ublicherweise medial iibertragen. Ein wichtiges Symbol in den Gottes-
diensten der vergangenen 15 Jahre waren Kerzen. Sie kamen in verschiedener
Form vor (hereintragen, entziinden, ...). und stehen fiir ,, Trauer wie fiir Hoff-
nung” (Kranemann 2016: 24). ,,Ein Grundbestand aus biblischen Texten, Gebe-
ten, insbesondere Fiirbitten, Ansprachen, Gesingen und Musik sowie dem ge-
nannten Umgang mit Kerzen kann unterschiedlich angeordnet und situativ um
neue Elemente erginzt werden® (Kranemann 2016: 24). Bisweilen wurde dies mit
dem Symbol des Engels getan. Die Trauerfeiern zeichneten sich weiterhin durch



22 Stand der Forschung

Anwesenheit von Vertretern des 6ffentlichen Lebens aus Politik, Kirche und Ge-
sellschaft aus. Wichtig ist, dass bei den Trauerfeiern meist auf eine ,,klare Tren-
nung von kirchlicher Liturgie und Staatsakt geachtet” (Kranemann 2016: 25)
wurde.

In der systematisierenden Beobachtung hilt Kranemann fest, dass in der
Uberantwortung der Feiern an die christlichen Kirchen deutlich werde, dass die
»sdkulare Gesellschaft offensichtlich auf Religion angewiesen“ (Kranemann
2016: 32) sei, weiterhin finde eine Ritualisierung der Ereignisse statt, was sich
nicht zuletzt in dem rituellen Repertoire der Kirchen begriinde und auch an der
Wabhl der Orte wie Kirchenrdume oder auch kirchennahe Orte deutlich werde.

1.1.3 The Function of Ritual Use after Disasters

Im Artikel ,, The function of ritual use after disasters setzen sich Hans Stifoss-
Hanssen und Lars Johan Danbolt aus praktisch-theologischer Sicht mit dem
funktionalen Umgang mit 6ffentlichen Ritualen nach Katastrophenereignissen
auseinander. Dabei nehmen sie die Trauerbewiltigung nach den dramatischen
Ereignissen in Oslo/Utgya im Juli 2011 in den Blick. Rituale stellen ein dynami-
sches Phidnomen dar. Auf der einen Seite gespeist aus der Tradition werden auch
stets neue Rituale kreiert. Kirchen haben Erfahrung in der Ritualisierung von
signifikanten Ereignissen und Lebenspassagen und sind immer noch erste An-
laufstellen (Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 43). Stifoss-Hanssen und Danbolt
stellen fest, dass die Kerzensymbolik und die Verlesung der Namen der Opfer
eine zentrale Rolle spielen (Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 44). Fiir viele Men-
schen stellen Krisen und Traumata eine Hinterfragung der Sinnhaftigkeit dar
und lassen viele Fragen unbeantwortet. In Interaktion der gemeinsamen rituel-
len Praxis erdffnen sich Sinndeutungspotenziale. Funktionierende Rituale
haben einen sozialen, strukturellen und bedeutungsorientierenden Charakter
(Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 46). Rituale kénnen als symbolische Handlun-
gen mit Bedeutung auf dem Weg der Heilung hilfreich sein. Die Autoren halten
fest, dass es die Aufgabe der Kirche sei, den Menschen Wort und Sakrament, Hei-
lung und Fiirsorge anzubieten. Die Ausgestaltung von Ritualen nach Krisener-
eignissen sei zentrale und wichtige Aufgabe der Kirchen. Dabei gehe es beson-
ders um die Einbindung der verschiedenen Gruppen (Stifoss-Hanssen & Danbolt
2016: 49). Sie merken an, dass der christlich geprigte Gottesdienst transparent
und offen sei, ohne eine versteckte Agenda im Hintergrund zu haben. Es sollte
keinen Anlass geben zu vermuten, dass der Gottesdienst stattfinde, um Werbung
fiir die Kirche zu machen. Es gehe um die Heilung von und Fiirsorge fiir die
beteiligten Menschen. Diesen gehe die freie Teilnahme an den angebotenen
Ritualen ermdglicht werden (Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 49).



Gedenkgottesdienste als ,riskante Liturgien® 23

1.1.4 Jenseits von Normalliturgie und Normalglauben

Besondere Ereignisse fordern besondere Liturgien. Normale Liturgien sind auf
den Alltag ausgerichtet. Sie rechnen nicht mit Extremereignissen. Hans-Joachim
Sander thematisiert die Liturgien, die in der Differenz zwischen dem Erwarteten
und den Katastrophen stehen und diese auffiillen. Die Sprachlosigkeit steht in
Spannung mit dem Bekenntnis, wie es auch in der Bibel vorkommt. Sander stellt
das Bediirfnis der public religion heraus, ,,die auch dort sprachfihig ist, wo sie an
ihre Grenze stoRt“ (Sander 2016: 76). Die Handlungsbereiche, in denen sich Li-
turgien angesichts von GroRkatastrophen bewegen, sind durch drei Dimensi-
onen geprigt: ,,einrdumen und zumuten, ausrdumen und ermutigen, sowie [...]
in Demut aufraumen* (Sander 2016: 77-78). Sander stellt die Frage, inwieweit die
Aussagen und Rituale der Liturgie mit den extremen Ereignissen zurechtkom-
men, die die ,,Normalitit von Leben und Glauben* (Sander 2016: 81) auller Kraft
setzen, Mit dem Gesetz der kleinen Zahl begriindet er, dass man nach solchen
Ereignissen nicht auf bewdhrte liturgische Tradition zuriickgreifen kdnne.
Ubliche Rituale kénne man daher nicht verwenden, sondern miisse ,.etwas Eige-
nes, auf den Anlass Bezogenes entwickeln“ (Sander 2016: 82-83). Es geht ihm um
das Bekennen der eigenen Ohnmacht als Liturgie selbst und nicht bloR Teil der
Liturgie. Die biblischen Narrative bieten Ankniipfungspunkte, um die herum
sich Liturgie bauen ldsst. AnschlieRend geht Sander auf die Orte ein, die mit den
Ungliicken verbunden sind und fiir die Beteiligten zum Verlust der eigenen Uto-
pien fithren kénnen. Durch das Ungliick werden sie zu heterotopen, existenten
Orten, Sie drangen sich in den Liturgien auf und man kénne ihnen nicht auswei-
chen. Die Bewiltigung kénne nicht mit Utopien geschehen, aber die Utopien
miissen angesprochen werden, um sie in Ritualen zu bearbeiten. Auch hier
benennt er die Moglichkeit der biblischen Narrative, die dabei helfen kénnen,
mit den Orten umzugehen. Zum Schluss hilt er fest, dass es einer demiitigen
Herangehensweise in der Liturgie bediirfe: ,,Das Risiko, an diesem Ereignis litur-
gisch zu scheitern, ist so auBerordentlich grof, dass man sich eben nicht auf die
normale Tradition verlassen kann“ (Sander 2016: 88). Dazu gehdre als Risikovor-
sorge die Fihigkeit, sich selbst liturgisch zu relativieren.

1.1.5 Biblisch begriindete Gott-Rede angesichts von
GroRkatastrophen

Stephan Winter hebt in seinem Aufsatz ,,... ,0der bleibt nichts?* - Zu Herausfor-
derungen biblisch begriindeter Gott-Rede angesichts von GroRkatastro-
phen.” die Situationsgebundenheit von Ritualen hervor. ,,Vom Verstindnis bib-
lisch begriindeter rituell-gottesdienstlicher Praxis her zeigt sich darin eine
wesentliche Eigenschaft Gottes [...]: seine unverbriichliche Treue. Darin wurzelt
die spezifische theologische Bedeutung der Situationskategorie” (Winter 2016:



