
 

A Hinführung 

In den letzten Jahren hat es zahlreiche Gedenkgottesdienste nach krisenhaften 
Ereignissen gegeben. So gab es ökumenische Gedenkgottesdienste nach den Ter-
roranschlägen in Paris (2015) und Berlin (2016). Nach dem durch den Suizid des 
Piloten verursachten Absturz der Germanwings-Maschine in Südfrankreich 
wurde ein zentraler ökumenischer Gottesdienst abgehalten, der im Fernsehen 
übertragen wurde. In den zentralen Gedenkgottesdiensten wurde versucht, die 
Situation zu klären. Obwohl es einen breiten gesellschaftlichen Rückzug bis hin 
zum Traditionsabbruch aus den Kirchen gibt, sind gerade Trauer- und Gedenk-
gottesdienste von besonderem gesellschaftlichem und medialem Interesse ge-
prägt. Hier wird der Kirche und den dort Agierenden zugetraut, genau die 
Brückenfunktion zwischen Tod und Leben auszufüllen.  

Nach dem einschneidenden Terrorangriff in Berlin kurz vor Weihnachten 
am 21.12.2016, bei dem ein Lastkraftwagen durch einen Weihnachtsmarkt ge-
lenkt wurde, gab es einen Tag später einen ökumenischen Gedenkgottesdienst 
mit Teilnahme verschiedener Politiker. Zu den Gästen gehörten neben der Bun-
deskanzlerin Angela Merkel auch Berliner Imame, die gemeinsam mit der jüdi-
schen Gemeinde den Gottesdienst mitgestalteten. In der Zeitung Die Zeit hieß es 
dazu, dass „obwohl das Gedenken christlich geprägt ist, […] hier in der 
Gedächtniskirche das interreligiöse Berlin zusammen [sitzt]“ (Zeit Online 
21.12.2016). Es war eine Hoffnungsbotschaft in mehrfacher Hinsicht, die hier 
verkündigt wird. Zum einen durch den katholischen Erzbischof von Berlin, 
Heiner Koch, mit der Botschaft „Ihr werdet uns mit eurem Terror nicht überwäl-
tigen“ und weiterhin durch den evangelischen Bischof Markus Dröge: „Wir wer-
den unbeirrt bezeugen, dass die Kraft der Versöhnung stärker ist“. Er hob mit 
dem Nagelkreuz von Coventry, welches auch in der Kaiser-Wilhelm-
Gedächtniskirche hängt, die damit verbundene Botschaft hervor: das Kreuz als 
Zeichen der Versöhnung. „Mit dieser Botschaft werden wir die Gewalt 
überwinden“ (Zeit Online 21.12.2016). Es waren dann vor allem die Weihnachts-
predigten in 2016, die trotz der Ereignisse von Hoffnung redeten. So titelte die 
Zeitung Die Zeit: 

Predigen gegen den Terror. […] In den Kirchen betonen viele Geistliche nach dem 
Anschlag auf einen Berliner Weihnachtsmarkt in ihren Predigten die Botschaft der 
Hoffnung in der Weihnachtsgeschichte (Zeit Online 24.12.2016). 



14 Hinführung 

1 Forschungsbegründung und Forschungsfrage 

Es ist Aufgabe der Prediger, angesichts verschiedener krisenhafter Ereignisse zu 
sprechen und an die Situation und das Geschehene anzuknüpfen. Vom Gottes-
dienst wird auch angesichts der Sprachlosigkeit, die manche Ereignisse erzeu-
gen, von den Gottesdienstbesuchenden erwartet, dass Worte gesprochen wer-
den, die angemessen weiterführen und wieder gefühlvoll aus der Erstarrung zu 
einer neuen Sprachfähigkeit herausführen.  

Bei dieser Arbeit im Bereich der Homiletik in der Praktischen Theologie han-
delt es sich um eine Untersuchung von Predigten im gottesdienstlichen Kontext. 
Sie beschäftigt sich mit Predigten, die angesichts konkreter krisenhafter Ereig-
nisse in Gedenkgottesdiensten gehalten wurden. Die erste Frage dieser Arbeit ist 
daher, wie in krisenhaften Situationen Prediger versucht haben, in der Predigt 
die jeweils spezifische Krisensituation mit dem in der Bibel offenbarten Wort 
Gottes und dem Glauben und Unglauben der Menschen ins Gespräch zu bringen 
und mögliche Antworten zu formulieren, die die christliche Hoffnung verkün-
den und Anteilnahme und Trost zum Ausdruck bringen. Zweitens wird gefragt, 
wie die christliche Botschaft im öffentlichen Kontext angesichts dramatischer 
Ereignisse und in Krisensituationen situativ angemessen gepredigt werden 
kann, ohne die christliche Heilsbotschaft in einer pluralisiert-säkularen Welt 
aufzugeben und diese zugleich gerade im Angesicht von Unheil profiliert zu be-
nennen. 
Angesichts der breiten Öffentlichkeit, die in weiten Teilen entkirchlicht2 ist, 
stellt sich weiter die Frage, wie der Gottesdienst für möglichst viele Menschen 
verständlich und konkret zugleich sein kann. Wie kann die christliche Botschaft 
in diesem Kontext Hoffnung und Trost geben? Daher betrifft diese Frage 
verschiedene Bereiche der Gottesdiensttheorie, der Lieder, Rituale und des Ortes 
der Liturgie, in dessen Kontext die Predigt ein Teil ist und auch nur so 
verstanden werden kann. 

2 Forschungsziele 

Um festzustellen, wie in krisenhaften Situationen Prediger konkret versucht ha-
ben, in der Predigt Krisensituationen mit dem in der Bibel offenbarten Wort Got-
tes und dem Glauben und Unglauben der Menschen ins Gespräch zu bringen, 
wurden Predigten und Gottesdienste kritisch darauf hin analysiert, wie die Pre-

                                                                  
2  Siehe dazu → B. 5.2. Kirchlich-religiöse Situation in Deutschland. 



Methode der Forschung 15 

diger mögliche Antworten formuliert haben, die christliche Hoffnung verkün-
den und Anteilnahme und Trost zum Ausdruck zu bringen. Darüber hinaus 
wurde in den Texten analysiert, wie Menschen zu einem neuen Verhalten moti-
viert wurden, dass ein gemeinsames Zusammenleben in Frieden ermöglicht. In 
Folge der Sichtung der vorhergehenden Forschung und der Analysen der Pre-
digten und Gottesdienste werden anschließend normativ mögliche Thesen für 
eine gelungene Hoffnungspredigt in Gedenkgottesdiensten erarbeitet. Die 
Thesen liefern Kriterien für die Gestaltung von Predigten. 

3 Methode der Forschung  

3.1 Literaturübersicht 
Praktische Theologie und speziell die Gottesdienste, die angesichts von Krisen-
ereignissen geschehen, können nicht losgelöst vom Kontext der jeweiligen Situ-
ation untersucht werden – daher wird zuerst ein kurzer Überblick über praxis-
bezogene Forschung in der Praktischen Theologie gegeben. Dazu werden die 
Perspektive und das Verständnis des Gottesdienstes in der Praktischen 
Theologie als Kommunikation des Evangeliums dargestellt und der ritualtheo-
retische Kontext des Gottesdienstes aufgegriffen. Auch die Predigt geschieht im 
Rahmen der Liturgie und wird daher im Kontext des Gottesdienstes betrachtet. 
Als Grundlage für die Diskussion der Gedenkgottesdienste werden aktuelle 
praktisch-theologische, ritualtheoretische und sozialwissenschaftliche For-
schungen zu Trauerfeiern und Ritualen nach Großkatastrophen herangezogen. 

3.2 Einschränkung und Abgrenzung 
Diese Arbeit befasst sich mit sieben Predigten aus vier Gottesdiensten. Bei dreien 
handelt es sich um ökumenische Gottesdienste, die nach einer Krisensituation 
in Deutschland stattgefunden haben und im öffentlich-rechtlichen Fernsehen 
übertragen wurden. Als vierter Gottesdienst wird der Gottesdienst zum An-
schlag in London 2017 als internationaler Gottesdienst in den Blick genommen. 
Jeder Gottesdienst wird dabei als Ganzes betrachtet und seine Elemente in Bezug 
auf die Fragestellung untersucht. Auch wenn die gesamte Liturgie dabei Eingang 
in die Analyse findet, wird der Schwerpunkt auf der Predigt liegen. 



16 Hinführung 

3.3 Analyse der Predigten und Gottesdienste 
Die Methodik der Predigtanalyse wird in → C. Methodische Grundlegung: Analyse 
und Auswertung der Predigten konkretisiert. Folgende Kernaspekte werden dabei 
betrachtet: 

– Kommunikation des Evangeliums: Hoffnung predigen heißt Evangelium 
kommunizieren. Welche Konzepte finden sich in der aktuellen Homile-
tik zur Kommunikation des Evangeliums? Welche Rolle kommt einzel-
nen Elementen, wie Liedern, Predigt und Gebeten zu? Wie kann die je-
weils spezifische Krisensituation mit dem in der Bibel offenbarten Wort 
Gottes und dem Glauben und Unglauben der Menschen angesichts einer 
religiös pluralen Gesellschaft angemessen zur Sprache gebracht 
werden? 

– Öffentlichkeit: Die betrachteten Gedenkgottesdienste stehen aufgrund 
der Situation auch medial in einer besonderen Öffentlichkeit. Durch 
diese Öffentlichkeit wird an die Gottesdienste ein anderer Anspruch ge-
stellt als an den regelmäßigen Gemeindegottesdienst, der sich haupt-
sächlich an die Kerngemeinde richtet. Unter diesem Aspekt wird zu klä-
ren sein, wie ein Gottesdienst im Auftrag der Gesamtgesellschaft, ver-
treten durch den Auftrag des Staates, ein christlich profilierter Gottes-
dienst „für alle“ sein kann, der nicht unangemessen vereinnahmt oder 
Unterschiede nivelliert. Diese Öffentlichkeit als Gruppe gilt es wahrzu-
nehmen und es ist zu klären, wie Teilnehmende verschiedener 
Religionen und Weltanschauungen daran partizipieren und angespro-
chen werden können, anstatt Zuschauer zu sein.  

– Situationsbezug: Der Gedenkgottesdienst findet aufgrund einer spezifi-
schen Situation statt. Die Krisensituation schafft einen besonderen Rah-
men für den Gottesdienst, der in der Gestaltung der Liturgie nicht aus-
geklammert werden kann und diese prägt. Wie ist dieser Gottesdienst 
als spezifischer Kasus in der Praktischen Theologie einzuordnen und in 
wieweit hat die Situation Einfluss auf die Gestaltung des Gottesdienstes? 

– Liturgie und ihr Kontext: Der Gottesdienst, hat verschiedene Handlungen, 
Elemente und Rahmenbedingungen, die Einfluss aufeinander und auf 
die Wahrnehmung der Gottesdienstbesucher haben. Er findet an einem 
spezifischen Ort statt. Daher gilt es, die Bedeutung der Lieder, Rituale 
und Symbole, des Raumes und der Predigt miteinander in Bezug zu set-
zen. Was hat die Liturgie mit der Hoffnungspredigt zu tun, und wie ist 
alles miteinander verknüpft? Welche Ausgestaltung muss eine 
öffentliche Liturgie haben, damit sie mit ihren Liedern, Ritualen und 
Symbolen verständlich wird? Können Lieder und gemeinsame Symbole 
eine Verbindung schaffen und wie ermöglichen sie die Kommunikation 
des Evangeliums? 



Methode der Forschung 17 

– Der Raum und Ort: Die Gottesdienste finden an einem Ort bzw. in einem 
spezifischen Raum statt. Es ist ein Unterschied, ob der Gottesdienst in 
einer Kirche, auf dem Vorplatz der Kirche, einem anderen öffentlichen 
Platz oder der Stadthalle stattfindet. Welcher Raum wird betreten, auch 
geistlich? Wie spricht der Raum und welche Ansage macht er? 

– Rituale: In Trauergottesdiensten findet eine Vielzahl von Ritualen statt. 
Was ist die Aufgabe dieser, und wie müssen die Rituale beschaffen sein, 
damit sie nicht äußerliche Form bleiben und sich ihre Funktion für die 
Teilnehmenden entfalten kann? Inwiefern sind Rituale bei der Bewälti-
gung der Krisensituation hilfreich? 

– Lieder und Musik: Zum Ritus des Gottesdienstes gehören Lieder. Lieder 
werden nicht einfach gesungen. Sie haben im Rahmen der Verkündi-
gung eine besondere Funktion und sie sprechen durch Melodie, Emoti-
onen und durch Texte. Gleichzeitig sind kirchliche Lieder auch 
herausfordernd und zuweilen unverständlich. Wie wirkt sich Gesang im 
Rahmen eines Gedenkgottesdienstes aus?  

– Predigt: Die Predigt als spezifische Form der Kommunikation des Evan-
geliums nimmt in Gottesdiensten einen breiten zeitlichen und hervor-
gehobenen Raum ein. Wie verhält sich eine Predigt zum Gesamtkunst-
werk der Liturgie und welche Kriterien gibt es für eine gelungene Predigt 
in Gedenkgottesdiensten? 

– Person des Predigers: Der Prediger und die Predigerin sind herausgefor-
dert zu predigen, auch wenn sie selbst als Teil der Gesellschaft von den 
Ereignissen betroffen sind. Sie sollen versuchen, die Situation so gut wie 
möglich zu klären. Dabei ist es ihre Aufgabe, biblische Offenbarung mit 
der aktuellen Situation ins Gespräch zu bringen und Hoffnung zu ver-
künden. Wie soll der Prediger der übertragenen Verantwortung der Ge-
sellschaft im öffentlichen Kontext und zugleich dem Anspruch an sein 
Amt als Verkündiger einer spezifisch christlichen Hoffnungsbotschaft 
gerecht werden? Wie sieht hierbei eine angemessene Rede aus? 

3.4 Thesenbildung  
Die Thesenbildung zu Liturgie und Predigt findet anhand der analysierten 
Gedenkgottesdienste statt. Aus der Vielfalt der exemplarischen Gedenkgottes-
dienste werden, in Diskussion mit der Literatur, Thesen für Predigten in 
Gedenkgottesdiensten erarbeitet. 





 

B Stand der Forschung 

1 Gedenkgottesdienste als „riskante Liturgien“ 

Die Rede von „riskanten Liturgien“ hat sich in der neueren Forschung durchge-
setzt und wurde durch Kristian Fechtner und Thomas Klie (2011) mit ihrer 
gleichnamigen Veröffentlichung geprägt. Dieser Begriff beschreibt das Wagnis 
der Liturgie in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit, in dem das Evangelium 
durch seine Kommunikation öffentlich aufs Spiel gesetzt wird (Fechtner & Klie 
2011: 8). Gerade für Ausdrucksformen der öffentlichen Trauer und Klage nach 
Katastrophen, Gewalttaten und Unglücksfällen führen sie den Begriff als gottes-
dienstliche Gattung ein (Fechtner & Klie 2011: 10). Gerade da, wo Kirche ihren 
Auftrag liturgisch wahrnehme und gegenüber dem Gemeinwesen als Anspruch 
artikuliere (missionarisch, moralisch, religiös), riskiere sie zu scheitern. Dabei 
gründe die Verortung der Gottesdienste im öffentlichen Leben nicht in der Li-
turgiepflichtigkeit, sondern in der Liturgiebedürftigkeit der Gesellschaft 
(Fechtner & Klie 2011: 13). Im Folgenden erfolgt eine Annäherung an die beson-
dere Form der Gottesdienste. 

1.1 Ökumenische Gottesdienste nach 
Großkatastrophen 

Der Aufsatzband „Trauerfeiern nach Großkatastrophen“ bietet verschiedene Zu-
gänge zur Thematik an. Es wird gefragt, welche Funktion diese öffentlichen Li-
turgien in einer säkularen Gesellschaft haben. Es handelt sich beim Band um eine 
Publikation im Anschluss an eine Tagung in Erfurt, die sich mit Trauerfeiern 
nach Großereignissen beschäftigte. Die Tagungsbeiträge fragen danach, wie die 
Erwartungen „in Gesellschaft, Staat, Kirchen an solche Trauerfeiern sind [und 
wie] Trauer, Klage, Trost und Hoffnung in diesen Feiern zur Sprache 
kommen“ (Benz 2016: 7). Behandelt werden Fragen nach den besonderen Kenn-
zeichen von Liturgie im öffentlichen Raum (Kranemann 2016: 21–39) ebenso wie 
die Besonderheiten von Trauerfeiern in einem säkularisierten Umfeld (Benz 
2016: 9–20). Die Trauerfeiern werden weiterhin zivilreligiös eingeordnet 
(Mandry 2016: 124–139; Schieder 2016: 140–154). Eine wichtige Frage ist, warum 
gerade Kirchen beauftragt werden, den staatlichen Trauerakt mit einem Gottes-
dienst zu verbinden, da Trauerakte nach Großereignissen zunächst Aufgabe des 
Staates sind, der solche konfessionsunabhängig für die gesamte Gesellschaft aus-
richten muss. Aufschlussreich ist der Abschlussartikel, der die Frage nach der 



20 Stand der Forschung 

Angemessenheit einer kirchlich geprägten Trauerfeier stellt (Karger-Kroll 2016: 
185–194). 

1.1.1 Eine ökumenische Trauerfeier mit Konfessionslosen 
In Auseinandersetzung mit der Trauerfeier zum Amoklauf in einer Erfurter 
Schule 2002 beschäftigt sich Brigitte Benz mit dem Gesichtspunkt der 
Konfessionslosigkeit bei ökumenischen Trauerfeiern. Die besondere Herausfor-
derung der Trauerfeier war, dass sie in einer Region stattfand, in der die Mehr-
heit der Bevölkerung keiner Kirche angehört. Die Herausgeberin fragt im Rah-
men ihres Forschungsprojektes insbesondere nach dem Ablauf und der Verant-
wortung der Vorbereitung, der Trauerfeier und weiteren Besonderheiten. Sie 
kommt zu dem Schluss, dass „es in einer hoch säkularisierten Umwelt möglich 
[ist], einen Gottesdienst innerhalb der Trauerfeier so zu gestalten, dass viele der 
Teilnehmer durch diesen angesprochen werden“ (Benz 2016: 20). Für die Ver-
antwortlichen gehöre dazu ein Bewusstsein für eben dieses Umfeld, in dem sich 
besonders in der angemessenen Auswahl der Symbole besondere Herausforde-
rungen zeigen.  

1.1.2 Öffentliche Theologie und Liturgie in der Öffentlichkeit 
Jeder Gottesdienst ist von seiner Grundkonstitution öffentlich. In Trauergottes-
diensten geht es darüber hinaus explizit um eine gesamtgesellschaftliche Öffent-
lichkeit, die über den regelmäßigen Gottesdienst hinausgeht. Daher wird auch 
der Begriff der „Öffentlichen Theologie“ in Grundzügen in die Analyse einbezo-
gen. Im Englischen ist der Begriff der Public Theology geläufig. Auch wenn der 
Ausgangspunkt der US-amerikanischen und der deutschen Debatte unterschied-
lich ist, geht es beiden im Kern „um die politische Bedeutung religiöser In-
halte“ (Höhne 2015: 27). Die Definitionen dessen, was als Öffentliche Theologie be-
zeichnet wird, sind vielfältig mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen. 
Nach Höhne (2015: 35, mit Bezug auf Smit 2007: 443) besteht keine 
interkontextuell einheitliche, autoritative und normative Definition für die 
Arbeit Öffentlicher Theologie. Bedford-Strohm nennt Öffentliche Theologie (in 
Höhne 2015: 36): 

Öffentliche Theologie bezieht sich danach […] auf die partikulare christliche Tradi-
tion als ihre Quelle. Sie bemüht sich um öffentliche Verständlichkeit, um Zweispra-
chigkeit. Um sachgemäß reden zu können, nimmt sie am interdisziplinären Dialog 
teil. Sie verhält sich gegenüber den Strömungen in der Gesellschaft kritisch-kon-
struktiv. Öffentliche Theologie versteht sich im globalen Kontext.  

Öffentliche Theologie hat eine hermeneutische, interpretierende Aufgabe und 
versucht, die eigene Tradition mit der aktuellen gesellschaftlichen Wirklichkeit 
ins Gespräch zu bringen. Die eigenen Texte und Normen (biblisch, theologisch 



Gedenkgottesdienste als „riskante Liturgien“ 21 

und dogmatisch) werden auf Fragen von öffentlichen Interesses bezogen (Höhne 
2015: 39). Zielrichtung ist dabei die gesellschaftliche, mitgestaltende Teilhabe 
und die Veränderung „von Denken, Fühlen, Handeln und Strukturen“ (Höhne 
2015: 40). 

Das Themenfeld der Öffentlichen Theologie ist interdisziplinär. Die ver-
schiedenen Disziplinen beschäftigen sich mit der Rolle der institutionalisierten 
Kirche ebenso wie mit der Frage nach gemeinsamen Wahrheitskriterien und 
dem öffentlichen Charakter des theologischen Diskurses. Ein weiterer Themen-
schwerpunkt ist die Frage nach der Ausgestaltung der Theologie in einer plura-
len, liberalen Gesellschaft sowie die „inhaltlich-theologische Auseinanderset-
zung mit den gegebenen Problemen des öffentlichen Lebens“ im Kontext inner-
theologischer Vielfalt (Höhne 2015: 41). Hier sind auch die in dieser Arbeit un-
tersuchten Gottesdienste einzuordnen – es geht um die Ausgestaltung der The-
ologie im besonderen Rahmen des Gottesdienstes in der Öffentlichkeit. Trauer-
feiern nach Großkatastrophen greifen die Betroffenheit Einzelner und der 
Gesellschaft auf. Benedikt Kranemann (2016) fragt anhand ausgewählter 
Trauerfeiern nach Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen diesen. An-
ders als beim „Normalfall“ Gottesdienst, richten sich die Liturgien der Kirchen 
bei Trauerfeiern nach Großkatastrophen an eine breite Öffentlichkeit (Krane-
mann 2016: 21). Kranemann hebt den öffentlichen Charakter der Trauerfeiern 
hervor, der durch die Medienpräsenz hergestellt wird. Die weltanschaulich plu-
rale Gesellschaft ist dabei eine Herausforderung. „Eine eindeutig konfessionell- 
oder auch ökumenisch-christlich bindende Form des Totengedenkens in der 
Öffentlichkeit stößt immer deutlicher an ihre Grenzen, ohne dass sie aber aus-
geschlossen wäre“ (Kranemann 2016: 22). Kranemann betont ebenfalls die Be-
deutung einer Formen- und Zeichensprache, die möglichst breit nachvollzieh-
bar ist und die christliche Hoffnung in diesem Rahmen bekennt, „Hoffnung zu-
spricht und über den Alltag hinaus eine Lebensperspektive eröff-
net“ (Kranemann 2016: 22). Trauerfeiern sind Teil eines komplexen Trauerpro-
zesses, bei dem die Liturgiewissenschaft ihren Beitrag leiste, dem Suchprozess 
„einem angemessenen Umgang der Gesellschaft mit Leid und Trau-
er“ (Kranemann 2016: 23) zu geben. Im Vergleich von Trauerfeiern seit Bestehen 
der Bundesrepublik 1949 kommt er zu folgenden Gemeinsamkeiten: Die Trauer-
feiern finden in der Regel innerhalb einer Woche bzw. kürzer nach dem Unglück 
statt und werden meist in ökumenischer Verantwortung wahrgenommen. Sie 
werden üblicherweise medial übertragen. Ein wichtiges Symbol in den Gottes-
diensten der vergangenen 15 Jahre waren Kerzen. Sie kamen in verschiedener 
Form vor (hereintragen, entzünden, …). und stehen für „Trauer wie für Hoff-
nung“ (Kranemann 2016: 24). „Ein Grundbestand aus biblischen Texten, Gebe-
ten, insbesondere Fürbitten, Ansprachen, Gesängen und Musik sowie dem ge-
nannten Umgang mit Kerzen kann unterschiedlich angeordnet und situativ um 
neue Elemente ergänzt werden“ (Kranemann 2016: 24). Bisweilen wurde dies mit 
dem Symbol des Engels getan. Die Trauerfeiern zeichneten sich weiterhin durch 



22 Stand der Forschung 

Anwesenheit von Vertretern des öffentlichen Lebens aus Politik, Kirche und Ge-
sellschaft aus. Wichtig ist, dass bei den Trauerfeiern meist auf eine „klare Tren-
nung von kirchlicher Liturgie und Staatsakt geachtet“ (Kranemann 2016: 25) 
wurde. 

In der systematisierenden Beobachtung hält Kranemann fest, dass in der 
Überantwortung der Feiern an die christlichen Kirchen deutlich werde, dass die 
„säkulare Gesellschaft offensichtlich auf Religion angewiesen“ (Kranemann 
2016: 32) sei, weiterhin finde eine Ritualisierung der Ereignisse statt, was sich 
nicht zuletzt in dem rituellen Repertoire der Kirchen begründe und auch an der 
Wahl der Orte wie Kirchenräume oder auch kirchennahe Orte deutlich werde.  

1.1.3 The Function of Ritual Use after Disasters  
Im Artikel „The function of ritual use after disasters“ setzen sich Hans Stifoss-
Hanssen und Lars Johan Danbolt aus praktisch-theologischer Sicht mit dem 
funktionalen Umgang mit öffentlichen Ritualen nach Katastrophenereignissen 
auseinander. Dabei nehmen sie die Trauerbewältigung nach den dramatischen 
Ereignissen in Oslo/Utøya im Juli 2011 in den Blick. Rituale stellen ein dynami-
sches Phänomen dar. Auf der einen Seite gespeist aus der Tradition werden auch 
stets neue Rituale kreiert. Kirchen haben Erfahrung in der Ritualisierung von 
signifikanten Ereignissen und Lebenspassagen und sind immer noch erste An-
laufstellen (Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 43). Stifoss-Hanssen und Danbolt 
stellen fest, dass die Kerzensymbolik und die Verlesung der Namen der Opfer 
eine zentrale Rolle spielen (Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 44). Für viele Men-
schen stellen Krisen und Traumata eine Hinterfragung der Sinnhaftigkeit dar 
und lassen viele Fragen unbeantwortet. In Interaktion der gemeinsamen rituel-
len Praxis eröffnen sich Sinndeutungspotenziale. Funktionierende Rituale 
haben einen sozialen, strukturellen und bedeutungsorientierenden Charakter 
(Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 46). Rituale können als symbolische Handlun-
gen mit Bedeutung auf dem Weg der Heilung hilfreich sein. Die Autoren halten 
fest, dass es die Aufgabe der Kirche sei, den Menschen Wort und Sakrament, Hei-
lung und Fürsorge anzubieten. Die Ausgestaltung von Ritualen nach Krisener-
eignissen sei zentrale und wichtige Aufgabe der Kirchen. Dabei gehe es beson-
ders um die Einbindung der verschiedenen Gruppen (Stifoss-Hanssen & Danbolt 
2016: 49). Sie merken an, dass der christlich geprägte Gottesdienst transparent 
und offen sei, ohne eine versteckte Agenda im Hintergrund zu haben. Es sollte 
keinen Anlass geben zu vermuten, dass der Gottesdienst stattfinde, um Werbung 
für die Kirche zu machen. Es gehe um die Heilung von und Fürsorge für die 
beteiligten Menschen. Diesen gehe die freie Teilnahme an den angebotenen 
Ritualen ermöglicht werden (Stifoss-Hanssen & Danbolt 2016: 49). 



Gedenkgottesdienste als „riskante Liturgien“ 23 

1.1.4 Jenseits von Normalliturgie und Normalglauben 
Besondere Ereignisse fordern besondere Liturgien. Normale Liturgien sind auf 
den Alltag ausgerichtet. Sie rechnen nicht mit Extremereignissen. Hans-Joachim 
Sander thematisiert die Liturgien, die in der Differenz zwischen dem Erwarteten 
und den Katastrophen stehen und diese auffüllen. Die Sprachlosigkeit steht in 
Spannung mit dem Bekenntnis, wie es auch in der Bibel vorkommt. Sander stellt 
das Bedürfnis der public religion heraus, „die auch dort sprachfähig ist, wo sie an 
ihre Grenze stößt“ (Sander 2016: 76). Die Handlungsbereiche, in denen sich Li-
turgien angesichts von Großkatastrophen bewegen, sind durch drei Dimensi-
onen geprägt: „einräumen und zumuten, ausräumen und ermutigen, sowie […] 
in Demut aufräumen“ (Sander 2016: 77–78). Sander stellt die Frage, inwieweit die 
Aussagen und Rituale der Liturgie mit den extremen Ereignissen zurechtkom-
men, die die „Normalität von Leben und Glauben“ (Sander 2016: 81) außer Kraft 
setzen. Mit dem Gesetz der kleinen Zahl begründet er, dass man nach solchen 
Ereignissen nicht auf bewährte liturgische Tradition zurückgreifen könne. 
Übliche Rituale könne man daher nicht verwenden, sondern müsse „etwas Eige-
nes, auf den Anlass Bezogenes entwickeln“ (Sander 2016: 82–83). Es geht ihm um 
das Bekennen der eigenen Ohnmacht als Liturgie selbst und nicht bloß Teil der 
Liturgie. Die biblischen Narrative bieten Anknüpfungspunkte, um die herum 
sich Liturgie bauen lässt. Anschließend geht Sander auf die Orte ein, die mit den 
Unglücken verbunden sind und für die Beteiligten zum Verlust der eigenen Uto-
pien führen können. Durch das Unglück werden sie zu heterotopen, existenten 
Orten. Sie drängen sich in den Liturgien auf und man könne ihnen nicht auswei-
chen. Die Bewältigung könne nicht mit Utopien geschehen, aber die Utopien 
müssen angesprochen werden, um sie in Ritualen zu bearbeiten. Auch hier 
benennt er die Möglichkeit der biblischen Narrative, die dabei helfen können, 
mit den Orten umzugehen. Zum Schluss hält er fest, dass es einer demütigen 
Herangehensweise in der Liturgie bedürfe: „Das Risiko, an diesem Ereignis litur-
gisch zu scheitern, ist so außerordentlich groß, dass man sich eben nicht auf die 
normale Tradition verlassen kann“ (Sander 2016: 88). Dazu gehöre als Risikovor-
sorge die Fähigkeit, sich selbst liturgisch zu relativieren. 

1.1.5 Biblisch begründete Gott-Rede angesichts von 
Großkatastrophen 

Stephan Winter hebt in seinem Aufsatz „… ‚Oder bleibt nichts?‘ – Zu Herausfor-
derungen biblisch begründeter Gott-Rede angesichts von Großkatastro-
phen.“ die Situationsgebundenheit von Ritualen hervor. „Vom Verständnis bib-
lisch begründeter rituell-gottesdienstlicher Praxis her zeigt sich darin eine 
wesentliche Eigenschaft Gottes […]: seine unverbrüchliche Treue. Darin wurzelt 
die spezifische theologische Bedeutung der Situationskategorie“ (Winter 2016: 


