
i
i

“mrpc_04” — 2011/7/25 — 11:15 — page 9 — #9 i
i

i
i

i
i

Vorwort zur 2. Auflage

Die Idee zum vorliegenden Band verdankt sich einem interdisziplinären Arbeits-
kreis an der Ludwig-Maximilians-Universität München. Seit dem Jahr 2000 trafen
sich im „Arbeitskreis Medizin und Spiritualität an der LMU“ Ärzte und Ärztin-
nen, Psychologen, Klinikseelsorgerinnen und -seelsorger an den Kliniken der LMU
mit Ethikern und Theologen der theologischen Fakultäten. In den zunächst offe-
nen Gesprächsrunden wurden bald kurze Statements gehalten, die in der Diskussion
Grundlage für Anfragen aus einer anderen Theorie- wie Praxisperspektive waren.
Das zunächst formal anmutende Themenfeld Medizin und Spiritualität füllte sich
zusehends mit einer ganzen Reihe konkreter Fragestellungen, die den Rahmen der
Medizinethik verließen, auch wenn diese immer wieder Gegenstand der Sitzungen
war. Seit dem Erscheinen der Erstauflage dieses Buches hat sich unser interdis-
ziplinäres Feld in vielerlei Hinsicht weiterentwickelt: Im Juni 2010 richtete die
LMU eine Professur für Spiritual Care ein. Diese ist im Interdisziplinären Zentrum
für Palliativmedizin angesiedelt, kooperiert jedoch auch mit anderen medizinischen
Gebieten und mit anderen Gesundheitsberufen, insbesondere mit der Pflege. 2011
werden die Gründung der Internationalen Gesellschaft für Gesundheit und Spiritua-
lität (IGGS) sowie der im Verlag Kohlhammer erscheinenden Zeitschrift „Spiritual
care“ folgen.

Die Bedeutung von Religionszugehörigkeit und individueller Spiritualität lässt
sich nicht auf die Generierung von Werteinstellungen für Entscheidungen über
Therapieformen und Behandlungsstrategien – bei Patienten und Behandelnden –
beschränken. Sie wirkt sich aus auf den Umgang mit Krankheit und Krankheits-
verarbeitung auf Seiten des Patienten ebenso wie auf die Professionalität in den
Gesundheitsberufen, mitunter auch auf die Motivation zur Berufstätigkeit. Kultu-
relle und religiöse Prägungen wirken sich in vielfältiger und häufig auf vorbewusste
Weise auf den Umgang mit Krankheit und Gesundheit, Sterben und Tod, Patienten
und Behandelnden aus. Das komplexe Feld der Betreuung und Begleitung kranker
Menschen wurde auf diese Weise Gegenstand gemeinsamen Erkundens aus ver-
schiedenen Perspektiven.

Das Feld der Spiritualität in der Medizin, so zeigte sich schnell, ist hierzulande
noch wenig erschlossen. Schon auf der Ebene der Begrifflichkeit bedarf es einiger
Anstrengungen, und deshalb stehen am Anfang des hier vorgelegten Bandes Beiträ-
ge zu Begriffsgeschichte, Begriffsbestimmung und Begriffskritik zu Spiritualität.

Spiritualität ist auch hierzulande ein Bereich, der eher ein Spannungsfeld als
einen Konsens darstellt: dies zeigt sich an der Abgrenzung zum Religionsbegriff,
aber auch an konkurrierenden „Hoheitsansprüchen“ von Berufsgruppen und ge-
sellschaftlich relevanten Institutionen (zum Beispiel Kirchen). Der zweite Teil des
Bandes versammelt dazu pointierte und durchaus konträre Positionen.

Im Handlungsfeld des Gesundheitswesens bedarf es jedoch einer Überein-
kunft und Operationalisierung von Spiritualität und spiritueller Begleitung, hier
als Spiritual Care konzipiert. Während der Treffen des Arbeitskreises eröffneten
ausgewiesene Experten präzisen Einblick in ihr Praxisfeld und gaben den Vertre-

Frick E, Roser T (2011) Vorwort. In: Frick E, Roser T (Hg.) Spiritualität und Medizin. Gemeinsame
Sorge für den kranken Menschen. 2. Aufl. Stuttgart, 9–10.

9

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“mrpc_04” — 2011/7/25 — 11:15 — page 10 — #10 i
i

i
i

i
i

Vorwort zur 2. Auflage

tern anderer Fachrichten Gelegenheit zu interessierten und kritischen Nachfragen
und Anlass zu Deutungen aus ihrer eigenen Perspektive. Das Denken quer zu Ge-
wohnheiten und angestammten Hoheitsbereichen wurde zu einem Merkmal der
Gesprächskultur. Dies versucht der Band, insbesondere mit Beiträgen zu praktischer
Spiritual Care aus der Sicht verschiedener klinischer Disziplinen nachzuzeichnen.

Wer über Spiritualität in der multikulturellen und multireligiösen Gegenwart
nachdenkt, kann dies nicht ohne authentische Stimmen aus anderen Religionen
und Traditionen, Kulturkreisen und Sprachwelten tun. Deshalb haben wir Autorin-
nen und Autoren eingeladen, beispielhaft und aus subjektiver Perspektive zentrale
Aspekte der jeweiligen Spiritualität aufzuweisen.

Der abschließende fünfte Teil wirft Schlaglichter auf so verschiedene Bereiche
wie Internetnutzung, Corporate Identity und Spiritualität als Alleinstellungsmerk-
mal einer Institution, auf Forschung, Qualifizierung und Kooperation zwischen
Professionellen und Freiwilligen in der gemeinsamen Sorge für den kranken Men-
schen.

Die meisten der hier versammelten Autorinnen und Autoren haben an Sitzungen
des Arbeitskreises Spiritualität und Medizin an der LMU teilgenommen. So erklärt
sich das Übergewicht von Beiträgen aus München. Dies ist aber ein Resultat der
fachübergreifenden Kommunikationskultur an der Universität München und dem
offenen Klima der Liberalitas Bavariae. Diese bedeutet nicht nur die Toleranz im
Umgang mit anderen Traditionen und Denkweisen als der eigenen, sondern auch die
Fähigkeit, sich in einem Bereich zu orientieren, der noch lange nicht abschließend
dargestellt, definiert und kartografiert werden kann.

In der Unbestimmtheit von Spiritualität und Spiritual Care liegt nach Meinung
der Herausgeber ein Chance zur gegenseitigen Verständigung, zur gemeinsamen
Gestaltung und zum Lernen authentischer Kommunikation.

Wir danken Herrn Prof. Gian Domenico Borasio und der Schriftleitung für die
Aufnahme des Bandes in die Münchner Reihe Palliative Care, dem Kohlhammer
Verlag, insbesondere Herrn Dr. Ruprecht Poensgen und Frau Christina Forster für
die offene und verlässliche Zusammenarbeit, und der Evangelischen Stiftung Hospiz
für die Gewährung eines Druckkostenzuschusses.

Wir hoffen, dass die Beiträge des vorliegenden Bandes Lehrenden, Forschenden
und Lernenden in Medizin und Pflege, Seelsorge, Psychotherapie und Sozialarbeit
Anregung zum eigenen Weiterfragen geben. Das hier vertretene offene Verständ-
nis von Spiritualität dient der Öffnung gegenüber den individuellen, familiären und
sozialen Lebenswelten der uns anvertrauten Patientinnen und Patienten. Ihnen gilt
unsere gemeinsame Sorge.

München, im Juli 2011 Eckhard Frick und Traugott Roser

10

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




