


Was kann ich wissen? Was darf ich hoffen? Was soll ich tun?
Was ist der Mensch? Diese von Immanuel Kant formulierten
Grundfragen des Philosophierens umfassen das gesamte Spek-
trum des menschlichen Daseins. Die in diesem Buch versam-
melten Texte aus Ost und West kreisen um grofle Zusam-
menhinge und kleine Finzelaspekte, um Denken, Erkenntnis,
Glaube, Liebe, Gliick, Leid, Sinnsuche, Freiheit, Gesellschaft,
Staat, Natur, Kosmos. Sie bieten Anregungen und Denkanstof3e
auf der Suche nach Orientierung, nach Welt- und Selbstver-
standnis. »Philosophische Erkundungen stiften jeden, der ein
bewufites Leben fithren will, zu einer eigentiimlichen Bekannt-
schaft mit sich selbst an. Man kann sich in seinem Tun und
Lassen, in seinen Perspektiven und Entscheidungen verstanden
fihlen im groflen Horizont der philosophischen Tradition, die
zwar die Probleme nicht gelost, aber eine Sprache fir sie gefun-
den hat, der nichts Menschliches fremd ist.« Réidiger Safranski



Der kleine
Taschenphilosoph

Ein Lesebuch
fiir Nachdenkliche

Herausgegeben von Brigitte Hellmann

dtv



Ausfiihrliche Informationen iiber
unsere Autoren und Biicher
www.dtv.de

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
wa‘w§cvag FSC®C019821

Originalausgabe 2004
10. Auflage 2018
© dtv Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Miinchen
Das Werk ist urheberrechtlich geschiitzt.

Samtliche, auch auszugsweise Verwertungen bleiben vorbehalten.
Umschlagkonzept: Balk & Brumshagen
Umschlagbild: >Blick auf die Od« (1879) von Hans Thoma (akg-images)
Gesetzt aus der Stempel Garamond 10/12,5°
Gesamtherstellung: Druckerei C.H.Beck, Nordlingen
Gedruckt auf saurefreiem, chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany - ISBN 978-3-423-34099-1



Inbalt

Platon
Die Verteidigungsrede des Sokrates 9

Marc Aurel
Die Hilfe der Philosophie 17

Heinrich Heine

Fragen 18

Frieder Lauxmann
Die Universitit des Nichtwissens 19

Aristoteles
Denken und Vernunft 25

Brigitte Rothlein
Denken 31

Heinrich von Kleist
Griine Augengliser 38

Gautama Buddha
Klarbeir 38

Marcus Chown
Leben auf der Erde 39

Johann Wolfgang von Goethe
Schwebender Genius iiber der Erdkugel 47

Valentin Braitenberg
Leib und Seele 48



Augustinus
Uber die wahbre Religion 51

Noble Red Man
Die drei Krifte der Welt 54

Immanuel Kant
Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung? 56

Karl Marx
Die Klassengegensitze 65

Bertrand Russell
Lob des MiifSiggangs 71

Georg Friedrich Wilhelm Hegel
Weltgeschichte und Weltgeist 74

Karl Jaspers
Schema der Weltgeschichte 74

Lee Smolin
Evolutionen 76

George Steiner
Wir sind Giéiste des Lebens 81

Erich Fried
Zwischengedanken 83

Umberto Eco
GrofSe Kriege, kleine Frieden 84

Friedrich Nietzsche
Von der Herrschaft der Tugend 87

Platon
Uber das Gute 89



Aristoteles
Tugend als Mitte 93

Voltaire
Tugend 97
Epikur
Uber das Lebensziel 99
Epiktet
Uber die Aufmerksamkeit 100

Erich Fried
Gutsein ist gut 103

Gautama Buddha
Liebende Giite 104

Karl Jaspers
Liebe 105

Georg Christoph Lichtenberg
Uber die Macht der Liebe 108

Khalil Gibran
Von der Freundschaft 109

Anton Cechov
Nichstenliebe 111
Anais Nin
Absage an die Verzweiflung 111

Pravu Mazumdar
Ein Bild des Gliicks 116

Theodor W. Adorno
Zwischen Berg und tiefem Tal 122



John Earle
Ein MifSvergniigter 123

Cicero
Uber das Alter 124

Friedrich Nietzsche
Irdische Gebrechlichkeir 127

Kurt Tucholsky
Das >Menschliche« 128

Blaise Pascal
Der Mensch im Zwiespalt 131

Soren Kierkegaard
Entweder — Oder 131

Friedrich Holderlin
Hyperion an Bellarmin 137

Johannes Kepler
Neujahrsgabe 139

John O’Donohue
Die dunklere Schonbeit dimmert langsam 140

Gtunther Anders
Ob wir notig sind 143

Ludger Liitkehaus
Prolog im Himmel 144

Simone de Beauvoir
Pyrrbus und Cineas 148

Christian Morgenstern

Es pfeift der Wind 151

Autoren- und Quellenverzeichnis 153



Platon

Die Verteidigungsrede des Sokrates

Wias fiir einen Eindruck meine Ankliger auf euch gemacht
haben, ihr Athener, weiff ich nicht; was mich betrifft, so habe
ich jedenfalls bei thren Worten beinahe meiner selbst vergessen.
So tberzeugend klang, was sie sagten. Und doch haben sie so-
zusagen kein wahres Wort gesprochen. Am meisten aber wun-
derte ich mich bei dem vielen, das sie dahergelogen haben, tiber
eines: iber die Stelle, ihr miifitet euch hiiten, von mir getduscht
zu werden, weil ich ein hochst gewandter Redner sei. Daf} sie
sich davor nicht scheuten, von mir sogleich dadurch widerlegt
zu werden, dafl ich mich jetzt gar nicht als grofler Redner er-
weise, das schien mir das Dreisteste von allem, was sie sagten,
falls sie nicht etwa den einen guten Redner nennen, der die
Wahrheit sagt. Denn wenn sie das damit meinen, dann mufl ich
freilich zugeben, ein Redner zu sein, wenn auch nicht einer
nach ihrer Art. Sie haben also, behaupte ich, so gut wie kein
wahres Wort gesagt; von mir aber sollt ihr die ganze Wahrheit
horen. Allerdings werden es, bei Zeus, keine schon gesetzten
Worte sein, Athener, wie ihr sie von diesen da gehort habt,
herausgeputzt mit feinen Ausdricken und Redensarten. Thr
werdet schlichte Worte zu horen bekommen, wie sie mir gerade
einfallen. Denn ich vertraue darauf, daff das, was ich sage, ge-
recht ist. Keiner von euch soll etwas anderes erwarten. Es wiir-
de sich nicht gut machen, ihr Minner, wenn ich in meinem
Alter vor euch hintrite wie ein junger Mensch, der gedrechselte
Reden erdichtet. Eines aber, ihr Athener, bitte ich mir aus und
ersuche euch sehr darum: wundert euch nicht und gebt nicht
euren Unwillen kund, wenn ihr mich meine Verteidigung mit



den gleichen Worten fiithren hort, die ich auf dem Marke, bei
den Tischen der Geldwechsler, wo viele von euch mich gehort
haben, oder anderswo zu gebrauchen pflege. Denn es verhilt
sich so: Im Alter von mehr als siebzig Jahren stehe ich heute
zum ersten Mal vor Gericht; die hier iibliche Redeweise ist mir
also vollig unbekannt. Stinde ich als ein Auslinder hier, dann
wiirdet ihr es mir gewifl nachsehen, wenn ich in der Sprache
und auf die Art redete, in der ich auferzogen wire. So bitte ich
euch nun (wie mir scheint, billigerweise), daf} ihr mich auf mei-
ne Weise sprechen laflt — vielleicht ist sie schlechter, vielleicht
aber auch besser — und dafl ihr eure Aufmerksamkeit einzig
darauf lenkt, ob das, was ich sage, gerecht ist oder nicht. Denn
darin zeigt sich die Ttuchtigkeit des Richters, die des Redners
aber darin, dafl er die Wahrheit sagt. [...]

Gehen wir denn zum Anfang zuriick, und fragen wir, was
das fiir eine Beschuldigung sei, aus der die Verleumdung ent-
sprungen ist, auf die sich auch Meletos bei der Abfassung seiner
Klageschrift stiitzte. Wohlan: was warfen mir meine Verleum-
der vor? Gehen wir so vor, wie wenn eine richtige Anklage ein-
gereicht und beschworen worden wire, deren Text, wenn ich
ihn verlesen miifite, etwa so lautete: Sokrates tut Unrecht und
treibt torichte Dinge; denn er forscht nach dem, was unter der
Evde und am Himmel ist; die schlechtere Sache machte er zur
besseren, und zudem unterrichtet er noch andere in diesen
Dingen.

So etwa lautet die Anklage, und so saht ihr es auch selber in
der Komodie des Aristophanes: Dort brachte man einen Sokra-
tes auf die Bithne, der behauptete, er konne in der Luft gehen,
und noch viel anderes possenhaftes Zeug redete, von dem ich
nichts, weder im ganzen noch im einzelnen, verstehe. Ich sage
das nicht etwa, weil ich derartige Kenntnisse fiir gering achte,
wenn einer wirklich etwas davon versteht, und nicht, damit ich
nur nicht selbst von Meletos mit so schweren Anschuldigungen

IO



verfolgt werde, sondern weil ich, ihr Athener, mit solchen Din-
gen wirklich nichts zu tun habe. Die meisten von euch kann ich
dafiir als Zeugen aufrufen, und ich bitte euch, es einander zu
sagen und euch gegenseitig aufzukliren, ihr alle, die ithr mich
jeweils habt reden horen, und derer sind viele unter euch. Sagt
jetzt einander, ob einer unter euch mich jemals, wenig oder viel,
tber solche Dinge hat sprechen horen. Daraus mogt ihr dann
ersehen, daf§ es sich auch mit dem tbrigen so verhilt, was die
grofle Menge von mir behauptet.

Damit ist es also nichts, und auch damit nicht, wenn ihr etwa
von irgend jemandem gehort habt, daff ich versuche, Menschen
zu erziehen und Geld dafiir nehme — auch das ist nicht wahr.
Allerdings diinkt mich auch das etwas Schones, wenn einer im-
stande ist, Menschen zu erziehen, wie der Leontiner Gorgias
oder Prodikos von Keos oder Hippias aus Elis. Denn diese alle,
thr Minner, konnen in diese oder jene Stadt gehen und dort die
Junglinge, die doch bei jedem ihrer Mitbiirger, bei wem sie nur
wollten, kostenlos in die Schule gehen konnten, durch Uberre-
dung dazu bringen, daf} sie den Umgang mit jenen Mitbiirgern
aufgeben, um sich ihnen anzuschlieffen, daf sie Geld dafiir
bezahlen und ihnen auch noch Dank dafiir wissen. Noch einen
anderen gelehrten Mann kenne ich, einen aus Paros, der sich
gegenwirtig hier aufhilt, wie ich erfahren konnte. Ich traf
namlich zufillig einen Bekannten, der den Sophisten schon
mehr Geld gegeben hat als alle anderen zusammen, Kallias, den
Sohn des Hipponikos. Diesen fragte ich — er ist nimlich Vater
von zwei Sohnen: »Mein lieber Kallias«, sagte ich, »wenn dei-
ne beiden Sohne Fohlen oder Kilber wiren, dann finden wir
fur sie gewifl einen Aufseher, den wir anwerben wiirden und
der dann erreichen konnte, dafl sie sich ihrer eigenen Natur
nach recht und tiichtig entwickeln. Das wire wohl ein Bereiter
oder ein Bauer. Da sie nun aber Menschen sind, was willst du
ithnen fiir einen Aufseher geben? Wer versteht sich darauf, die

II1



menschliche und buirgerliche Tichtigkeit zu entwickeln? Da du
Sohne hast, wirst du dir das gewif§ schon iberlegt haben. Gibt
es so einenx, fragte ich, »oder nicht?« — »Jawohl, es gibt einenx,
gab er zur Antwort. »Wen dennx, fragte ich, »woher kommt er,
und was nimmt er fiir seinen Unterricht?« — »Er heifit Euenos,
Sokrates«, erwiderte er, »kommt aus Paros und lehrt um finf
Minen.« — Da pries ich den Euenos gliicklich, wenn er tatsich-
lich diese Kunst besitzt und sie so gewissenhaft und geschickt
zu lehren weif. Ich wenigstens wiirde mich preisen und briisten,
wenn ich das verstiinde: aber ich verstehe es eben nicht, ihr
Athener.

Vielleicht kénnte nun einer von euch entgegnen: » Aber, So-
krates, womit beschiftigst du dich denn? Wie sind diese Be-
schuldigungen gegen dich entstanden? Wenn du nichts anderes
titest als die anderen Menschen auch, dann wire gewif} dieses
Gerticht nicht entstanden, und man wiirde, lebtest du wie an-
dere Leute, nicht so von dir reden. Sage uns doch, was es ist,
damit wir nicht voreilig tiber dich urteilen.«

Dieser Einwand scheint mir gerechtfertigt, und ich will ver-
suchen, euch darzulegen, was mir diesen schlechten Ruf und
diese falsche Anklage eingetragen hat. So horet denn. Vielleicht
werden einige von euch glauben, ich scherze. Ich sage aber die
volle Wahrheit. Ich habe diesen Ruf, ihr Athener, infolge einer
bestimmten Weisheit bekommen. Was fiir eine Weisheit ist das
denn? Wahrscheinlich ist es ein Wissen menschlicher Art; denn
das besitze ich in der Tat. Die aber, die ich eben erwihnt habe,
besitzen wohl iibermenschliche Weisheit, oder ich weif} nicht,
was ich sagen soll. Ich verfiige Uiber solche Weisheit ja nicht,
und wer sie mir trotzdem zuschreibt, der ligt und versucht,
mich zu verleumden.

Erhebt jetzt keinen Lirm, Athener, auch wenn thr den Ein-
druck habt, dafl ich prahle. Denn was ich euch jetzt sage, kommt
nicht aus mir. Ich kann mich daftr auf jemanden berufen, der

I2



vollig glaubwiirdig ist. Als Zeugen fiir meine Weisheit, wenn es
denn eine ist, kann ich euch den delphischen Gott stellen.

Thr kanntet ja alle den Chairephon. Er war mein Freund von
Jugend an und ein Freund auch der meisten von euch und der
Demokratie, ging kiirzlich mit in die Verbannung und kehrte
mit euch auch wieder zuriick. Thr wiflt ja, was fiir ein Mann er
war und wie ungestiim er sich fiir eine Sache einsetzen konnte.
Das tat er auch, als er nach Delphi kam. Er erkihnte sich, dem
Orakel folgende Frage zu stellen — aber jetzt keine Protestrufe,
ithr Minner, was ich auch sagen werde! Er fragte also, ob je-
mand weiser sei als ich. Die Pythia antwortete, daf} niemand
weiser sei. Diese Antwort wird euch sein Bruder bezeugen
konnen; denn Chairephon selber ist ja gestorben.

Uberlegt nun, weshalb ich euch das sage; ich mochte euch
erkliren, woher die schlechte Meinung tiber mich entstanden
ist. Als ich den Orakelspruch gehort hatte, tiberlegte ich folgen-
dermaflen hin und her: »Was meint wohl der Gott, und was ist
der Sinn seines ritselhaften Ausspruchs? Denn ich bin mir doch
weder im Groflen noch im Kleinen einer besonderen Weisheit
bewuflt. Was meint er denn, wenn er behauptet, ich sei der
Weiseste? Er liigt doch nicht; denn das ist ihm nicht erlaubrt.«
Und lange Zeit war ich im unklaren, was er meine. Dann aber
stellte ich, wenn auch sehr ungern, folgende Untersuchungen
an: Ich ging zu einem der Manner, die als weise gelten, in der
Meinung, dafl ich, wenn iiberhaupt irgendwo, dort die Weissa-
gung widerlegen und dann zum Orakel sagen koénne: »Dieser
da ist weiser als ich; du aber hast mich als den Weisesten be-
zeichnet.« Diesen Mann priifte ich nun genau, seinen Namen
brauche ich nicht zu nennen; es war einer unserer Staatsminner.
Ich machte dabei diese Erfahrung, ihr Athener: In der Unter-
redung mit ihm bekam ich den Eindruck, er werde wohl von
vielen Menschen und am meisten von sich selbst fiir weise ge-
halten, er sei es aber nicht; und ich suchte ihm dann klarzuma-

I3



chen, dafl er zwar meine, weise zu sein, daf§ er es aber nicht sei;
damit machte ich mich bei ihm und bei vielen Anwesenden
verhafit. Beim Weggehen aber sagte ich zu mir: »Verglichen mit
diesem Menschen, bin ich doch weiser. Wahrscheinlich weif} ja
keiner von uns beiden etwas Rechtes; aber der glaubt, etwas zu
wissen, obwohl er es nicht weiff; ich dagegen weifl zwar auch
nichts, glaube aber auch nicht, etwas zu wissen. Um diesen
kleinen Unterschied bin ich also offenbar weiser, daf} ich eben
das, was ich nicht weif}, auch nicht zu wissen vermeine.« Von
da ging ich zu einem anderen, den man fiir noch weiser hilt als
jenen. Ich bekam dort genau denselben Eindruck und machte
mich auch bei diesem und dann noch bei vielen anderen unbe-
liebt.

Daraufhin fuhr ich nun der Reihe nach fort und merkte dabei
mit Betriibnis und Erschrecken, dafl ich mir immer mehr Fein-
de machte. Trotzdem schien es mir nétig, dem Gotterspruch
grofites Gewicht beizulegen. Ich mufite darum zu all denen
gehen, die etwas zu wissen schienen, um zu sehen, was das
Orakel meine. Und beim Hund, ihr Athener — denn ich mufl
euch die Wahrheit sagen —, ich erlebte dabei in der Tat etwa fol-
gendes: Diejenigen, die im grofiten Ansehen standen, schienen,
als ich sie im Sinne des Gottes priifte, beinahe am diirftigsten
zu sein; andere dagegen, die geringer geachtet wurden, machten
mir eher den Eindruck von verniinftigen Leuten. Ich muff euch
eben erzihlen, was ich alles erlebte und welche Miihen ich auf
mich nahm, des Orakelspruchs sicher zu sein. Von den Poli-
tikern ging ich also zu den Dichtern, zu den Tragddien- und zu
den Dithyrambendichtern und den anderen, um mich dort
gewissermaflen auf der Tat zu tberfithren, dafl ich unwissender
sei als sie. Ich nahm von ihren Werken jene vor, die nach meiner
Meinung am besten gearbeitet sind, und bat sie, mir diese zu
erkliren; ich wollte damit gleichzeitig etwas von ihnen lernen.
Ich schime mich nun, euch die Wahrheit zu sagen. Und doch

14



muf sie gesagt werden. Denn wenn ich so sagen darf: Fast alle
von euch wiirden tiber diese Werke wohl besser sprechen, als es
die Verfasser selber imstande waren. So sah ich auch bei den
Dichtern in kurzer Zeit, daff sie ihre Werke nicht aus Weisheit
schufen, sondern aus einer gewissen natiirlichen Anlage und in
gottlicher Begeisterung, dhnlich wie die Seher und Orakel-
sanger; auch diese reden viel Schones, verstehen aber nichts von
dem, was sie sagen. Etwas Ahnliches scheint mir auch bei den
Dichtern der Fall zu sein. Zugleich merkte ich, dafl sie meinten,
wegen ihres Dichtens auch in allen tibrigen Dingen die weise-
sten Leute zu sein, was sie aber nicht waren. Auch von dort
ging ich also weg in der Uberzeugung, ihnen ebenso tiberlegen
zu sein wie den Politikern. Schliefflich ging ich zu den Hand-
werkern. Denn ich war mir bewufit, dafl ich selbst sozusagen
nichts verstehe, daff ich aber in ihnen Leute finden wiirde, die
viel Schones konnen. Und darin tiuschte ich mich nicht; sie
verstanden sich auf das, wovon ich nichts verstand, und waren
in dieser Hinsicht weiser als ich. Aber, ihr Athener, diese guten
Handwerker schienen mir denselben Fehler zu haben wie die
Dichter: weil er seine Fertigkeit geschickt ausiibt, glaubt ein
jeder, auch in den anderen, selbst den hochsten Dingen der Ge-
scheiteste zu sein, und dieser Irrtum verdunkelte jene Weisheit,
so daf} ich mich im Namen des Orakels fragte, was mir wohl
lieber wire: so zu sein, wie ich bin, weder ithres Wissens kundig,
aber auch frei von ihrem Mangel an Einsicht — oder dann beides
so zu haben wie sie. Da antwortete ich mir und dem Orakel,
dafl ich wohl besser so bleibe, wie ich bin.

Infolge dieser Priifungen, ihr Athener, sind mir zahlreiche
Feindschaften entstanden, und zwar sehr schlimme und heftige,
denen viele Verleumdungen entsprangen und auch dieser fal-
sche Ruf, ich sei ein Weiser; denn jedesmal meinen die Zuhorer,
dafl ich in den Dingen, worin ich die anderen widerlege, selbst
weise sel. In der Tat, thr Minner, scheint aber nur Gott weise

Is



zu sein, und mit seinem Orakelspruch will er sagen, daf} die
menschliche Weisheit wenig oder nichts wert ist. Offenbar
nennt er Sokrates in diesem Sinne und bedient sich meines
Namens, um ein Beispiel zu geben, als wolle er sagen: »Der ist
der weiseste von euch, ihr Menschen, der wie Sokrates erkannt
hat, dafl er, was die Weisheit betrifft, tatsichlich nichts wert
sel.« So gehe ich auch jetzt noch umher und priife und erfor-
sche dem Gotte gemif}, wen ich unter den Biirgern der Stadt
und den Auslindern fiir weise halte; und wenn ich dann den
Eindruck bekomme, daf§ er es doch nicht sei, dann helfe ich
dem Gott und tiberfithre ihn, daf§ er nicht weise ist. Und infolge
dieser Titigkeit blieb mir keine Zeit mehr, um in der Offent-
lichkeit oder zu Hause etwas Rechtes zu leisten, sondern ich
lebe wegen dieser Dienstbarkeit bei dem Gotte in unendlicher
Armut.

Dazu kommt nun, daff junge Leute, vor allem Séhne der
Reichen, die am besten Zeit dazu haben, mich aus freien
Stiicken begleiten und mir gerne zuhoren, wenn ich die Leute
priife, und dafl sie mich von sich aus sogar nachahmen und ver-
suchen, selbst andere auf die Probe zu stellen; offenbar finden
sie dann eine Menge Leute, die zwar meinen, etwas zu wissen,
in Wirklichkeit aber wenig oder nichts wissen. Die Leute, die
von ithnen gepriift worden sind, ziirnen dann mir und nicht sich
selbst und sagen, Sokrates sei ein ganz unausstehlicher Mensch
und verderbe die Jugend. Wenn sie dann jemand fragt, was er
denn tue und was er lehre, haben sie nichts vorzubringen und
wissen nichts; damit es aber nicht den Anschein hat, als ob sie
in Verlegenheit seien, sagen sie das, was man gegen alle Phi-
losophierenden zur Hand hat: Er beschiftigt sich mit den Din-
gen am Himmel und unter der Evrde. Er glaubt nicht an die
Gotter. Die schwichere Sache macht er zur stirkeren. Die
Wahrheit dirfen sie ja nicht sagen, nimlich, daf} sie Uberfiihrt
worden sind, sich zwar den Anschein zu geben, als wiiften sie

16



etwas, wihrend sie eben doch nichts wissen. Weil sie nun, wie
ich glaube, ehrgeizig, energisch und auch zahlreich sind, und
weil sie eindringlich und tiberzeugend von mir zu reden wissen,
haben sie euch mit ihren hartnickigen, heftigen Verleumdungen
schon lange die Ohren gefillt. Von diesen sind nun Meletos,
Anytos und Lykon gegen mich vorgegangen: Meletos, weil er
sich im Namen der Dichter gekrinkt fiihlte, Anytos im Namen
der Handwerker und Politiker und Lykon fiir die Redner. Ich
mufite mich darum, wie ich schon anfangs sagte, wundern,
wenn es mir gelinge, diese falsche Meinung tiber mich zu be-
seitigen, nachdem sie einmal so michtig geworden ist. Das, ihr
Athener, ist die Wahrheit; ich habe euch nicht das geringste
verschwiegen oder unterdriickt. Und doch bin ich fast gewif3,
daf§ ich mich gerade dadurch verhaft mache, und eben dies ist
ein Beweis dafiir, daf§ ich die Wahrheit sage, daf§ darauf die Ver-
leumdungen gegen mich beruhen und daff das die Ursachen
dafiir sind. Und wenn ihr das — jetzt oder spiter — prift, so
werdet ihr es finden, wie ich sagte.

Marc Aurel
Die Hilfe der Philosophie

Die Dauer des menschlichen Lebens ist nur ein Augenblick,
seine Existenz in dauerndem Fluf}; die Wahrnehmungsfahigkeit
des Menschen ist schwach, das Gebilde seines Korpers ganz der
Faulnis ausgesetzt, seine Seele unbestindig und orientierungs-
los, sein Schicksal unberechenbar, sein Reden unbestimmt und

verworren. Kurz: Alles Korperliche — ein Fluf3, alles Seelische —
Schall und Rauch, das Leben — Krieg und kurzer Aufenthalt

17



eines Fremden, der Nachruhm — Vergessen. Was kann uns da
noch stiitzen und helfen? Einzig und allein die Philosophie.
Thre Hilfe besteht darin, den gottlichen Geist in unserem In-
nern vor Schaden und Verletzung zu bewahren, auf daf} er
Listen und Schmerzen tiberlegen sei, nichts planlos tue, ohne
Lug und Trug und unabhingig sei vom Tun oder Lassen eines
anderen, auflerdem das, was geschieht und zugeteilt wird, hin-
nehme, als ob es irgendwie von dort komme, woher er selbst
gekommen ist, schlieflich den Tod mit heiterer Gelassenheit
erwarte, als ob er nichts anderes sei als die Trennung der
Grundbestandteile, aus denen jedes Lebewesen besteht. Wenn
es aber fiir die Grundbestandteile selbst nicht schlimm ist, daf§
sich jedes einzelne ununterbrochen in ein anderes verwandelt —
warum firchtet man dann die Verwandlung und Trennung aller
Grundbestandteile? Das ist doch natiirlich. Nichts aber ist
schlecht, was naturlich ist.

Heinrich Heine

Fragen

Am Meer, am wiisten, nichtlichen Meer

Steht ein Jungling-Mann,

Die Brust voll Wehmut, das Haupt voll Zweifel,
Und mit diistern Lippen fragt er die Wogen:

»O 10st mir das Ratsel des Lebens,

Das qualvoll uralte Ritsel,

Wortiber schon manche Hiupter gegriibelt,
Haupter in Hieroglyphenmiitzen,

18



Haupter in Turban und schwarzem Barett,
Pertickenhdupter und tausend andre

Arme, schwitzende Menschenhadupter —

Sagt mir, was bedeutet der Mensch?

Woher ist er kommen? Wo geht er hin?

Wer wohnt dort oben auf goldenen Sternen?«

Es murmeln die Wogen ihr ew’ges Gemurmel,
Es weht der Wind, es flichen die Wolken,

Es blinken die Sterne, gleichgtiltig und kalt,
Und ein Narr wartet auf Antwort.

Frieder Lauxmann

Die Universitit des Nichtwissens

Zwei Weise begegnen einander. Da fragt der eine: »Sag mir,
woran erkennt man deine Weisheit?« Der gibt zur Antwort:
»Man erkennt sie daran, dafl ich bis jetzt gerade diese Frage mir
und anderen noch nie gestellt habe.« Anstatt es bei dieser
Weisheit zu belassen, wollen wir die Torheit begehen, einige
Antworten auf diese Frage zu versuchen. Dabei miissen wir
uns dartiber im klaren sein, daf} die Betrachtung der Weisheit
niemals die Weisheit selbst ist. Die Erforschung der Weisheit
kann selbst nicht weise sein. Schade fiir die Philosophen, die ihr
ganzes Leben dieser Betrachtung widmen und gerade dies nicht
wissen — Sokrates ausgenommen.

Und dennoch wollen wir uns iiber diesen Abgrund des Den-
kens wagen, vielleicht nur deshalb, um bei diesem Abenteuer
einige Denkverkrustungen loszuwerden. Es geht hier nicht um

19



praktische Lebensweisheiten, etwa nach der Methode: »Wer
andern eine Grube gribt, soll nicht vergessen, eine Rechnung zu
schreiben«, oder: »Heirate lieber einen gestandenen Mann als
einen gesessenens, oder: »Trau keinem unter und auch keinem
tiber dreiflig« usw. Es mag Weisheit dazu gehoren, solche Erfah-
rungen zu machen und Lehren daraus zu ziehen, es gehort
allerdings keine dazu, sie zu verbreiten. Und so mancher Weis-
heitslehrer war nicht mehr als ein Spriichesammler, wie einige
fromme Bibelautoren, die im Namen Salomos dessen gesam-
melte und ihm zugeschriebene Werke posthum herausgaben.

Hier geht es um etwas ganz anderes: Weisheit ist Wissen
ohne Wissen. Die wirkliche Weisheit zeigt sich in der unbeleg-
baren, nicht vorgeformten und oft nicht nachvollziehbaren
Wahrheit. Thre Quellen sind vollig anderer Natur als die eines
Lehrbuchs, eines Konversationslexikons oder des Internets.
Deshalb ist Weisheit auch nicht lehrbar wie ein Schulfach. Es
gibt weise Lehrer. Man erkennt sie jedoch nicht an dem, was,
sondern wie sie lehren, und vor allem daran, daf} sie von den
Schiilern geliebt und geachtet werden. Wenn man dann fragt,
worin denn ihre Weisheit bestehe, dann wird nichts erklart,
sondern es werden nur Geschichten erzihlt. Und hier liegt das
Faszinierende an der Weisheit: Sie ist nichts, was man wissen
oder besitzen kann. Sie geschieht, sie zeigt sich, sie spielt sich
ab. Das brauchen keine Heldentaten zu sein; oft gentigen kleine
und kleinste Begebenheiten, teilweise vollig unbeachtete Ne-
bensichlichkeiten, um in einem Menschen Weisheit zu erken-
nen. Letzten Endes ist sie eine ganz neue und zugleich uralte,
oft verkannte Dimension des Denkens. Der Weise denkt an-
ders, handelt anders, urteilt anders, denn Weisheit ist der auf-
regendste Storfaktor im Bereich des menschlichen Denkens. Sie
fragt nicht nach Griinden, sie ist selbst ein Grund. Wer aber
anders denkt als die anderen, stort diese beim Nichtdenken.
Weisheit regt auf.

20



