
_



Was kann ich wissen? Was darf ich hoffen? Was soll ich tun?

Was ist der Mensch? Diese von Immanuel Kant formulierten

Grundfragen des Philosophierens umfassen das gesamte Spek-

trum des menschlichen Daseins. Die in diesem Buch versam-

melten Texte aus Ost und West kreisen um große Zusam-

menhänge und kleine Einzelaspekte, um Denken, Erkenntnis,

Glaube, Liebe, Glück, Leid, Sinnsuche, Freiheit, Gesellschaft,

Staat, Natur, Kosmos. Sie bieten Anregungen und Denkanstöße

auf der Suche nach Orientierung, nach Welt- und Selbstver-

ständnis. »Philosophische Erkundungen stiften jeden, der ein

bewußtes Leben führen will, zu einer eigentümlichen Bekannt-

schaft mit sich selbst an. Man kann sich in seinem Tun und

Lassen, in seinen Perspektiven und Entscheidungen verstanden

fühlen im großen Horizont der philosophischen Tradition, die

zwar die Probleme nicht gelöst, aber eine Sprache für sie gefun-

den hat, der nichts Menschliches fremd ist.« Rüdiger Safranski



Der kleine
Taschenphilosoph

Ein Lesebuch
für Nachdenkliche

Herausgegeben von Brigitte Hellmann

_



Ausführliche Informationen über

unsere Autoren und Bücher

www.dtv.de

Originalausgabe 2004
10.Auflage 2018

© dtv Verlagsgesellschaft mbH&Co. KG, München
Das Werk ist urheberrechtlich geschützt.

Sämtliche, auch auszugsweise Verwertungen bleiben vorbehalten.
Umschlagkonzept: Balk & Brumshagen

Umschlagbild: ›Blick auf die Öd‹ (1879) von Hans Thoma (akg-images)
Gesetzt aus der Stempel Garamond 10/12,5.

Gesamtherstellung: Druckerei C.H.Beck, Nördlingen
Gedruckt auf säurefreiem, chlorfrei gebleichtem Papier

Printed in Germany · isbn 978-3-423-34099-1



Inhalt

Platon

Die Verteidigungsrede des Sokrates 9

Marc Aurel

Die Hilfe der Philosophie 17

Heinrich Heine

Fragen 18

Frieder Lauxmann

Die Universität des Nichtwissens 19

Aristoteles

Denken und Vernunft 25

Brigitte Röthlein

Denken 31

Heinrich von Kleist

Grüne Augengläser 38

Gautama Buddha

Klarheit 38

Marcus Chown

Leben auf der Erde 39

Johann Wolfgang von Goethe

Schwebender Genius über der Erdkugel 47

Valentin Braitenberg

Leib und Seele 48



Augustinus

Über die wahre Religion 51

Noble Red Man

Die drei Kräfte der Welt 54

Immanuel Kant

Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? 56

Karl Marx

Die Klassengegensätze 65

Bertrand Russell

Lob des Müßiggangs 71

Georg Friedrich Wilhelm Hegel

Weltgeschichte und Weltgeist 74

Karl Jaspers

Schema der Weltgeschichte 74

Lee Smolin

Evolutionen 76

George Steiner

Wir sind Gäste des Lebens 81

Erich Fried

Zwischengedanken 83

Umberto Eco

Große Kriege, kleine Frieden 84

Friedrich Nietzsche

Von der Herrschaft der Tugend 87

Platon

Über das Gute 89



Aristoteles

Tugend als Mitte 93

Voltaire

Tugend 97

Epikur

Über das Lebensziel 99

Epiktet

Über die Aufmerksamkeit 100

Erich Fried

Gutsein ist gut 103

Gautama Buddha

Liebende Güte 104

Karl Jaspers

Liebe 105

Georg Christoph Lichtenberg

Über die Macht der Liebe 108

Khalil Gibran

Von der Freundschaft 109

Anton Čechov

Nächstenliebe 111

Anaïs Nin

Absage an die Verzweiflung 111

Pravu Mazumdar

Ein Bild des Glücks 116

Theodor W. Adorno

Zwischen Berg und tiefem Tal 122



John Earle

Ein Mißvergnügter 123

Cicero

Über das Alter 124

Friedrich Nietzsche

Irdische Gebrechlichkeit 127

Kurt Tucholsky

Das ›Menschliche‹ 128

Blaise Pascal

Der Mensch im Zwiespalt 131

Sören Kierkegaard

Entweder – Oder 131

Friedrich Hölderlin

Hyperion an Bellarmin 137

Johannes Kepler

Neujahrsgabe 139

John O’Donohue

Die dunklere Schönheit dämmert langsam 140

Günther Anders

Ob wir nötig sind 143

Ludger Lütkehaus

Prolog im Himmel 144

Simone de Beauvoir

Pyrrhus und Cineas 148

Christian Morgenstern

Es pfeift der Wind 151

Autoren- und Quellenverzeichnis 153



Platon

Die Verteidigungsrede des Sokrates

Was für einen Eindruck meine Ankläger auf euch gemacht

haben, ihr Athener, weiß ich nicht; was mich betrifft, so habe

ich jedenfalls bei ihren Worten beinahe meiner selbst vergessen.

So überzeugend klang, was sie sagten. Und doch haben sie so-

zusagen kein wahres Wort gesprochen. Am meisten aber wun-

derte ich mich bei dem vielen, das sie dahergelogen haben, über

eines: über die Stelle, ihr müßtet euch hüten, von mir getäuscht

zu werden, weil ich ein höchst gewandter Redner sei. Daß sie

sich davor nicht scheuten, von mir sogleich dadurch widerlegt

zu werden, daß ich mich jetzt gar nicht als großer Redner er-

weise, das schien mir das Dreisteste von allem, was sie sagten,

falls sie nicht etwa den einen guten Redner nennen, der die

Wahrheit sagt. Denn wenn sie das damit meinen, dann muß ich

freilich zugeben, ein Redner zu sein, wenn auch nicht einer

nach ihrer Art. Sie haben also, behaupte ich, so gut wie kein

wahres Wort gesagt; von mir aber sollt ihr die ganze Wahrheit

hören. Allerdings werden es, bei Zeus, keine schön gesetzten

Worte sein, Athener, wie ihr sie von diesen da gehört habt,

herausgeputzt mit feinen Ausdrücken und Redensarten. Ihr

werdet schlichte Worte zu hören bekommen, wie sie mir gerade

einfallen. Denn ich vertraue darauf, daß das, was ich sage, ge-

recht ist. Keiner von euch soll etwas anderes erwarten. Es wür-

de sich nicht gut machen, ihr Männer, wenn ich in meinem

Alter vor euch hinträte wie ein junger Mensch, der gedrechselte

Reden erdichtet. Eines aber, ihr Athener, bitte ich mir aus und

ersuche euch sehr darum: wundert euch nicht und gebt nicht

euren Unwillen kund, wenn ihr mich meine Verteidigung mit

9



den gleichen Worten führen hört, die ich auf dem Markt, bei

den Tischen der Geldwechsler, wo viele von euch mich gehört

haben, oder anderswo zu gebrauchen pflege. Denn es verhält

sich so: Im Alter von mehr als siebzig Jahren stehe ich heute

zum ersten Mal vor Gericht; die hier übliche Redeweise ist mir

also völlig unbekannt. Stände ich als ein Ausländer hier, dann

würdet ihr es mir gewiß nachsehen, wenn ich in der Sprache

und auf die Art redete, in der ich auferzogen wäre. So bitte ich

euch nun (wie mir scheint, billigerweise), daß ihr mich auf mei-

ne Weise sprechen laßt – vielleicht ist sie schlechter, vielleicht

aber auch besser – und daß ihr eure Aufmerksamkeit einzig

darauf lenkt, ob das, was ich sage, gerecht ist oder nicht. Denn

darin zeigt sich die Tüchtigkeit des Richters, die des Redners

aber darin, daß er die Wahrheit sagt. [. . .]

Gehen wir denn zum Anfang zurück, und fragen wir, was

das für eine Beschuldigung sei, aus der die Verleumdung ent-

sprungen ist, auf die sich auch Meletos bei der Abfassung seiner

Klageschrift stützte. Wohlan: was warfen mir meine Verleum-

der vor? Gehen wir so vor, wie wenn eine richtige Anklage ein-

gereicht und beschworen worden wäre, deren Text, wenn ich

ihn verlesen müßte, etwa so lautete: Sokrates tut Unrecht und

treibt törichte Dinge; denn er forscht nach dem, was unter der

Erde und am Himmel ist; die schlechtere Sache machte er zur

besseren, und zudem unterrichtet er noch andere in diesen

Dingen.

So etwa lautet die Anklage, und so saht ihr es auch selber in

der Komödie des Aristophanes: Dort brachte man einen Sokra-

tes auf die Bühne, der behauptete, er könne in der Luft gehen,

und noch viel anderes possenhaftes Zeug redete, von dem ich

nichts, weder im ganzen noch im einzelnen, verstehe. Ich sage

das nicht etwa, weil ich derartige Kenntnisse für gering achte,

wenn einer wirklich etwas davon versteht, und nicht, damit ich

nur nicht selbst von Meletos mit so schweren Anschuldigungen

10



verfolgt werde, sondern weil ich, ihr Athener, mit solchen Din-

gen wirklich nichts zu tun habe. Die meisten von euch kann ich

dafür als Zeugen aufrufen, und ich bitte euch, es einander zu

sagen und euch gegenseitig aufzuklären, ihr alle, die ihr mich

jeweils habt reden hören, und derer sind viele unter euch. Sagt

jetzt einander, ob einer unter euch mich jemals, wenig oder viel,

über solche Dinge hat sprechen hören. Daraus mögt ihr dann

ersehen, daß es sich auch mit dem übrigen so verhält, was die

große Menge von mir behauptet.

Damit ist es also nichts, und auch damit nicht, wenn ihr etwa

von irgend jemandem gehört habt, daß ich versuche, Menschen

zu erziehen und Geld dafür nehme – auch das ist nicht wahr.

Allerdings dünkt mich auch das etwas Schönes, wenn einer im-

stande ist, Menschen zu erziehen, wie der Leontiner Gorgias

oder Prodikos von Keos oder Hippias aus Elis. Denn diese alle,

ihr Männer, können in diese oder jene Stadt gehen und dort die

Jünglinge, die doch bei jedem ihrer Mitbürger, bei wem sie nur

wollten, kostenlos in die Schule gehen könnten, durch Überre-

dung dazu bringen, daß sie den Umgang mit jenen Mitbürgern

aufgeben, um sich ihnen anzuschließen, daß sie Geld dafür

bezahlen und ihnen auch noch Dank dafür wissen. Noch einen

anderen gelehrten Mann kenne ich, einen aus Paros, der sich

gegenwärtig hier aufhält, wie ich erfahren konnte. Ich traf

nämlich zufällig einen Bekannten, der den Sophisten schon

mehr Geld gegeben hat als alle anderen zusammen, Kallias, den

Sohn des Hipponikos. Diesen fragte ich – er ist nämlich Vater

von zwei Söhnen: »Mein lieber Kallias«, sagte ich, »wenn dei-

ne beiden Söhne Fohlen oder Kälber wären, dann fänden wir

für sie gewiß einen Aufseher, den wir anwerben würden und

der dann erreichen könnte, daß sie sich ihrer eigenen Natur

nach recht und tüchtig entwickeln. Das wäre wohl ein Bereiter

oder ein Bauer. Da sie nun aber Menschen sind, was willst du

ihnen für einen Aufseher geben? Wer versteht sich darauf, die

11



menschliche und bürgerliche Tüchtigkeit zu entwickeln? Da du

Söhne hast, wirst du dir das gewiß schon überlegt haben. Gibt

es so einen«, fragte ich, »oder nicht?« – »Jawohl, es gibt einen«,

gab er zur Antwort. »Wen denn«, fragte ich, »woher kommt er,

und was nimmt er für seinen Unterricht?« – »Er heißt Euenos,

Sokrates«, erwiderte er, »kommt aus Paros und lehrt um fünf

Minen.« – Da pries ich den Euenos glücklich, wenn er tatsäch-

lich diese Kunst besitzt und sie so gewissenhaft und geschickt

zu lehren weiß. Ich wenigstens würde mich preisen und brüsten,

wenn ich das verstünde: aber ich verstehe es eben nicht, ihr

Athener.

Vielleicht könnte nun einer von euch entgegnen: »Aber, So-

krates, womit beschäftigst du dich denn? Wie sind diese Be-

schuldigungen gegen dich entstanden? Wenn du nichts anderes

tätest als die anderen Menschen auch, dann wäre gewiß dieses

Gerücht nicht entstanden, und man würde, lebtest du wie an-

dere Leute, nicht so von dir reden. Sage uns doch, was es ist,

damit wir nicht voreilig über dich urteilen.«

Dieser Einwand scheint mir gerechtfertigt, und ich will ver-

suchen, euch darzulegen, was mir diesen schlechten Ruf und

diese falsche Anklage eingetragen hat. So höret denn. Vielleicht

werden einige von euch glauben, ich scherze. Ich sage aber die

volle Wahrheit. Ich habe diesen Ruf, ihr Athener, infolge einer

bestimmten Weisheit bekommen. Was für eine Weisheit ist das

denn? Wahrscheinlich ist es ein Wissen menschlicher Art; denn

das besitze ich in der Tat. Die aber, die ich eben erwähnt habe,

besitzen wohl übermenschliche Weisheit, oder ich weiß nicht,

was ich sagen soll. Ich verfüge über solche Weisheit ja nicht,

und wer sie mir trotzdem zuschreibt, der lügt und versucht,

mich zu verleumden.

Erhebt jetzt keinen Lärm, Athener, auch wenn ihr den Ein-

druck habt, daß ich prahle. Denn was ich euch jetzt sage, kommt

nicht aus mir. Ich kann mich dafür auf jemanden berufen, der

12



völlig glaubwürdig ist. Als Zeugen für meine Weisheit, wenn es

denn eine ist, kann ich euch den delphischen Gott stellen.

Ihr kanntet ja alle den Chairephon. Er war mein Freund von

Jugend an und ein Freund auch der meisten von euch und der

Demokratie, ging kürzlich mit in die Verbannung und kehrte

mit euch auch wieder zurück. Ihr wißt ja, was für ein Mann er

war und wie ungestüm er sich für eine Sache einsetzen konnte.

Das tat er auch, als er nach Delphi kam. Er erkühnte sich, dem

Orakel folgende Frage zu stellen – aber jetzt keine Protestrufe,

ihr Männer, was ich auch sagen werde! Er fragte also, ob je-

mand weiser sei als ich. Die Pythia antwortete, daß niemand

weiser sei. Diese Antwort wird euch sein Bruder bezeugen

können; denn Chairephon selber ist ja gestorben.

Überlegt nun, weshalb ich euch das sage; ich möchte euch

erklären, woher die schlechte Meinung über mich entstanden

ist. Als ich den Orakelspruch gehört hatte, überlegte ich folgen-

dermaßen hin und her: »Was meint wohl der Gott, und was ist

der Sinn seines rätselhaften Ausspruchs? Denn ich bin mir doch

weder im Großen noch im Kleinen einer besonderen Weisheit

bewußt. Was meint er denn, wenn er behauptet, ich sei der

Weiseste? Er lügt doch nicht; denn das ist ihm nicht erlaubt.«

Und lange Zeit war ich im unklaren, was er meine. Dann aber

stellte ich, wenn auch sehr ungern, folgende Untersuchungen

an: Ich ging zu einem der Männer, die als weise gelten, in der

Meinung, daß ich, wenn überhaupt irgendwo, dort die Weissa-

gung widerlegen und dann zum Orakel sagen könne: »Dieser

da ist weiser als ich; du aber hast mich als den Weisesten be-

zeichnet.« Diesen Mann prüfte ich nun genau, seinen Namen

brauche ich nicht zu nennen; es war einer unserer Staatsmänner.

Ich machte dabei diese Erfahrung, ihr Athener: In der Unter-

redung mit ihm bekam ich den Eindruck, er werde wohl von

vielen Menschen und am meisten von sich selbst für weise ge-

halten, er sei es aber nicht; und ich suchte ihm dann klarzuma-

13



chen, daß er zwar meine, weise zu sein, daß er es aber nicht sei;

damit machte ich mich bei ihm und bei vielen Anwesenden

verhaßt. Beim Weggehen aber sagte ich zu mir: »Verglichen mit

diesem Menschen, bin ich doch weiser. Wahrscheinlich weiß ja

keiner von uns beiden etwas Rechtes; aber der glaubt, etwas zu

wissen, obwohl er es nicht weiß; ich dagegen weiß zwar auch

nichts, glaube aber auch nicht, etwas zu wissen. Um diesen

kleinen Unterschied bin ich also offenbar weiser, daß ich eben

das, was ich nicht weiß, auch nicht zu wissen vermeine.« Von

da ging ich zu einem anderen, den man für noch weiser hält als

jenen. Ich bekam dort genau denselben Eindruck und machte

mich auch bei diesem und dann noch bei vielen anderen unbe-

liebt.

Daraufhin fuhr ich nun der Reihe nach fort und merkte dabei

mit Betrübnis und Erschrecken, daß ich mir immer mehr Fein-

de machte. Trotzdem schien es mir nötig, dem Götterspruch

größtes Gewicht beizulegen. Ich mußte darum zu all denen

gehen, die etwas zu wissen schienen, um zu sehen, was das

Orakel meine. Und beim Hund, ihr Athener – denn ich muß

euch die Wahrheit sagen –, ich erlebte dabei in der Tat etwa fol-

gendes: Diejenigen, die im größten Ansehen standen, schienen,

als ich sie im Sinne des Gottes prüfte, beinahe am dürftigsten

zu sein; andere dagegen, die geringer geachtet wurden, machten

mir eher den Eindruck von vernünftigen Leuten. Ich muß euch

eben erzählen, was ich alles erlebte und welche Mühen ich auf

mich nahm, des Orakelspruchs sicher zu sein. Von den Poli-

tikern ging ich also zu den Dichtern, zu den Tragödien- und zu

den Dithyrambendichtern und den anderen, um mich dort

gewissermaßen auf der Tat zu überführen, daß ich unwissender

sei als sie. Ich nahm von ihren Werken jene vor, die nach meiner

Meinung am besten gearbeitet sind, und bat sie, mir diese zu

erklären; ich wollte damit gleichzeitig etwas von ihnen lernen.

Ich schäme mich nun, euch die Wahrheit zu sagen. Und doch

14



muß sie gesagt werden. Denn wenn ich so sagen darf: Fast alle

von euch würden über diese Werke wohl besser sprechen, als es

die Verfasser selber imstande waren. So sah ich auch bei den

Dichtern in kurzer Zeit, daß sie ihre Werke nicht aus Weisheit

schufen, sondern aus einer gewissen natürlichen Anlage und in

göttlicher Begeisterung, ähnlich wie die Seher und Orakel-

sänger; auch diese reden viel Schönes, verstehen aber nichts von

dem, was sie sagen. Etwas Ähnliches scheint mir auch bei den

Dichtern der Fall zu sein. Zugleich merkte ich, daß sie meinten,

wegen ihres Dichtens auch in allen übrigen Dingen die weise-

sten Leute zu sein, was sie aber nicht waren. Auch von dort

ging ich also weg in der Überzeugung, ihnen ebenso überlegen

zu sein wie den Politikern. Schließlich ging ich zu den Hand-

werkern. Denn ich war mir bewußt, daß ich selbst sozusagen

nichts verstehe, daß ich aber in ihnen Leute finden würde, die

viel Schönes können. Und darin täuschte ich mich nicht; sie

verstanden sich auf das, wovon ich nichts verstand, und waren

in dieser Hinsicht weiser als ich. Aber, ihr Athener, diese guten

Handwerker schienen mir denselben Fehler zu haben wie die

Dichter: weil er seine Fertigkeit geschickt ausübt, glaubt ein

jeder, auch in den anderen, selbst den höchsten Dingen der Ge-

scheiteste zu sein, und dieser Irrtum verdunkelte jene Weisheit,

so daß ich mich im Namen des Orakels fragte, was mir wohl

lieber wäre: so zu sein, wie ich bin, weder ihres Wissens kundig,

aber auch frei von ihrem Mangel an Einsicht – oder dann beides

so zu haben wie sie. Da antwortete ich mir und dem Orakel,

daß ich wohl besser so bleibe, wie ich bin.

Infolge dieser Prüfungen, ihr Athener, sind mir zahlreiche

Feindschaften entstanden, und zwar sehr schlimme und heftige,

denen viele Verleumdungen entsprangen und auch dieser fal-

sche Ruf, ich sei ein Weiser; denn jedesmal meinen die Zuhörer,

daß ich in den Dingen, worin ich die anderen widerlege, selbst

weise sei. In der Tat, ihr Männer, scheint aber nur Gott weise

15



zu sein, und mit seinem Orakelspruch will er sagen, daß die

menschliche Weisheit wenig oder nichts wert ist. Offenbar

nennt er Sokrates in diesem Sinne und bedient sich meines

Namens, um ein Beispiel zu geben, als wolle er sagen: »Der ist

der weiseste von euch, ihr Menschen, der wie Sokrates erkannt

hat, daß er, was die Weisheit betrifft, tatsächlich nichts wert

sei.« So gehe ich auch jetzt noch umher und prüfe und erfor-

sche dem Gotte gemäß, wen ich unter den Bürgern der Stadt

und den Ausländern für weise halte; und wenn ich dann den

Eindruck bekomme, daß er es doch nicht sei, dann helfe ich

demGott und überführe ihn, daß er nicht weise ist. Und infolge

dieser Tätigkeit blieb mir keine Zeit mehr, um in der Öffent-

lichkeit oder zu Hause etwas Rechtes zu leisten, sondern ich

lebe wegen dieser Dienstbarkeit bei dem Gotte in unendlicher

Armut.

Dazu kommt nun, daß junge Leute, vor allem Söhne der

Reichen, die am besten Zeit dazu haben, mich aus freien

Stücken begleiten und mir gerne zuhören, wenn ich die Leute

prüfe, und daß sie mich von sich aus sogar nachahmen und ver-

suchen, selbst andere auf die Probe zu stellen; offenbar finden

sie dann eine Menge Leute, die zwar meinen, etwas zu wissen,

in Wirklichkeit aber wenig oder nichts wissen. Die Leute, die

von ihnen geprüft worden sind, zürnen dann mir und nicht sich

selbst und sagen, Sokrates sei ein ganz unausstehlicher Mensch

und verderbe die Jugend. Wenn sie dann jemand fragt, was er

denn tue und was er lehre, haben sie nichts vorzubringen und

wissen nichts; damit es aber nicht den Anschein hat, als ob sie

in Verlegenheit seien, sagen sie das, was man gegen alle Phi-

losophierenden zur Hand hat: Er beschäftigt sich mit den Din-

gen am Himmel und unter der Erde. Er glaubt nicht an die

Götter. Die schwächere Sache macht er zur stärkeren. Die

Wahrheit dürfen sie ja nicht sagen, nämlich, daß sie überführt

worden sind, sich zwar den Anschein zu geben, als wüßten sie

16



etwas, während sie eben doch nichts wissen. Weil sie nun, wie

ich glaube, ehrgeizig, energisch und auch zahlreich sind, und

weil sie eindringlich und überzeugend von mir zu reden wissen,

haben sie euch mit ihren hartnäckigen, heftigen Verleumdungen

schon lange die Ohren gefüllt. Von diesen sind nun Meletos,

Anytos und Lykon gegen mich vorgegangen: Meletos, weil er

sich im Namen der Dichter gekränkt fühlte, Anytos im Namen

der Handwerker und Politiker und Lykon für die Redner. Ich

müßte mich darum, wie ich schon anfangs sagte, wundern,

wenn es mir gelänge, diese falsche Meinung über mich zu be-

seitigen, nachdem sie einmal so mächtig geworden ist. Das, ihr

Athener, ist die Wahrheit; ich habe euch nicht das geringste

verschwiegen oder unterdrückt. Und doch bin ich fast gewiß,

daß ich mich gerade dadurch verhaßt mache, und eben dies ist

ein Beweis dafür, daß ich die Wahrheit sage, daß darauf die Ver-

leumdungen gegen mich beruhen und daß das die Ursachen

dafür sind. Und wenn ihr das – jetzt oder später – prüft, so

werdet ihr es finden, wie ich sagte.

Marc Aurel

Die Hilfe der Philosophie

Die Dauer des menschlichen Lebens ist nur ein Augenblick,

seine Existenz in dauerndem Fluß; die Wahrnehmungsfähigkeit

des Menschen ist schwach, das Gebilde seines Körpers ganz der

Fäulnis ausgesetzt, seine Seele unbeständig und orientierungs-

los, sein Schicksal unberechenbar, sein Reden unbestimmt und

verworren. Kurz: Alles Körperliche – ein Fluß, alles Seelische –

Schall und Rauch, das Leben – Krieg und kurzer Aufenthalt

17



eines Fremden, der Nachruhm – Vergessen. Was kann uns da

noch stützen und helfen? Einzig und allein die Philosophie.

Ihre Hilfe besteht darin, den göttlichen Geist in unserem In-

nern vor Schaden und Verletzung zu bewahren, auf daß er

Lüsten und Schmerzen überlegen sei, nichts planlos tue, ohne

Lug und Trug und unabhängig sei vom Tun oder Lassen eines

anderen, außerdem das, was geschieht und zugeteilt wird, hin-

nehme, als ob es irgendwie von dort komme, woher er selbst

gekommen ist, schließlich den Tod mit heiterer Gelassenheit

erwarte, als ob er nichts anderes sei als die Trennung der

Grundbestandteile, aus denen jedes Lebewesen besteht. Wenn

es aber für die Grundbestandteile selbst nicht schlimm ist, daß

sich jedes einzelne ununterbrochen in ein anderes verwandelt –

warum fürchtet man dann die Verwandlung und Trennung aller

Grundbestandteile? Das ist doch natürlich. Nichts aber ist

schlecht, was natürlich ist.

Heinrich Heine

Fragen

AmMeer, am wüsten, nächtlichen Meer

Steht ein Jüngling-Mann,

Die Brust voll Wehmut, das Haupt voll Zweifel,

Und mit düstern Lippen fragt er die Wogen:

»O löst mir das Rätsel des Lebens,

Das qualvoll uralte Rätsel,

Worüber schon manche Häupter gegrübelt,

Häupter in Hieroglyphenmützen,

18



Häupter in Turban und schwarzem Barett,

Perückenhäupter und tausend andre

Arme, schwitzende Menschenhäupter –

Sagt mir, was bedeutet der Mensch?

Woher ist er kommen? Wo geht er hin?

Wer wohnt dort oben auf goldenen Sternen?«

Es murmeln die Wogen ihr ew’ges Gemurmel,

Es weht der Wind, es fliehen die Wolken,

Es blinken die Sterne, gleichgültig und kalt,

Und ein Narr wartet auf Antwort.

Frieder Lauxmann

Die Universität des Nichtwissens

Zwei Weise begegnen einander. Da fragt der eine: »Sag mir,

woran erkennt man deine Weisheit?« Der gibt zur Antwort:

»Man erkennt sie daran, daß ich bis jetzt gerade diese Frage mir

und anderen noch nie gestellt habe.« Anstatt es bei dieser

Weisheit zu belassen, wollen wir die Torheit begehen, einige

Antworten auf diese Frage zu versuchen. Dabei müssen wir

uns darüber im klaren sein, daß die Betrachtung der Weisheit

niemals die Weisheit selbst ist. Die Erforschung der Weisheit

kann selbst nicht weise sein. Schade für die Philosophen, die ihr

ganzes Leben dieser Betrachtung widmen und gerade dies nicht

wissen – Sokrates ausgenommen.

Und dennoch wollen wir uns über diesen Abgrund des Den-

kens wagen, vielleicht nur deshalb, um bei diesem Abenteuer

einige Denkverkrustungen loszuwerden. Es geht hier nicht um

19



praktische Lebensweisheiten, etwa nach der Methode: »Wer

andern eine Grube gräbt, soll nicht vergessen, eine Rechnung zu

schreiben«, oder: »Heirate lieber einen gestandenen Mann als

einen gesessenen«, oder: »Trau keinem unter und auch keinem

über dreißig« usw. Es magWeisheit dazu gehören, solche Erfah-

rungen zu machen und Lehren daraus zu ziehen, es gehört

allerdings keine dazu, sie zu verbreiten. Und so mancher Weis-

heitslehrer war nicht mehr als ein Sprüchesammler, wie einige

fromme Bibelautoren, die im Namen Salomos dessen gesam-

melte und ihm zugeschriebene Werke posthum herausgaben.

Hier geht es um etwas ganz anderes: Weisheit ist Wissen

ohne Wissen. Die wirkliche Weisheit zeigt sich in der unbeleg-

baren, nicht vorgeformten und oft nicht nachvollziehbaren

Wahrheit. Ihre Quellen sind völlig anderer Natur als die eines

Lehrbuchs, eines Konversationslexikons oder des Internets.

Deshalb ist Weisheit auch nicht lehrbar wie ein Schulfach. Es

gibt weise Lehrer. Man erkennt sie jedoch nicht an dem, was,

sondern wie sie lehren, und vor allem daran, daß sie von den

Schülern geliebt und geachtet werden. Wenn man dann fragt,

worin denn ihre Weisheit bestehe, dann wird nichts erklärt,

sondern es werden nur Geschichten erzählt. Und hier liegt das

Faszinierende an der Weisheit: Sie ist nichts, was man wissen

oder besitzen kann. Sie geschieht, sie zeigt sich, sie spielt sich

ab. Das brauchen keine Heldentaten zu sein; oft genügen kleine

und kleinste Begebenheiten, teilweise völlig unbeachtete Ne-

bensächlichkeiten, um in einem Menschen Weisheit zu erken-

nen. Letzten Endes ist sie eine ganz neue und zugleich uralte,

oft verkannte Dimension des Denkens. Der Weise denkt an-

ders, handelt anders, urteilt anders, denn Weisheit ist der auf-

regendste Störfaktor im Bereich des menschlichen Denkens. Sie

fragt nicht nach Gründen, sie ist selbst ein Grund. Wer aber

anders denkt als die anderen, stört diese beim Nichtdenken.

Weisheit regt auf.

20


