
I. Einleitung 
I. Einleitung 
 
 
 
„In illo Doctorum coetu“1 – mit dieser Umschreibung charakterisierte der deut-
sche Jesuitenprovinzial Petrus Canisius (1521–1597) in einem Brief vom Sep-
tember 1561 an seinen Mitbruder, den ehemaligen und zukünftigen Konzils-
theologen, Alfonso Salmerón (1515–1585) das wiedereinberufene Konzil. Ca-
nisius, der an den Bologneser Konzilsberatungen 1547/48 selbst teilgenommen 
hatte und somit wusste, wovon er sprach, sah im Konzil eine Versammlung 
gelehrter Männer, die den Glauben der Kirche – zumindest den der mit Rom 
verbundenen Ortskirchen – klären sowie gegen Anfragen und Lehren lutheri-
scher, anglikanischer und reformierter Theologen und Kirchen abgrenzen 
sollte. Aber auch ihm war, als er diese Worte mit großer Hochachtung und 
Respekt schrieb, bewusst, dass die Einheit der abendländischen Christenheit zu 
diesem Zeitpunkt bereits unwiederbringlich zerbrochen war. Das Ziel, ihre 
Einheit – zumal durch die bevorstehende Konzilsperiode – wiederherstellen zu 
können, schien in weite Ferne gerückt. Zuviel war seit dem Vorabend des Al-
lerheiligenfestes 1517 geschehen. 
 Drei theologische Felder hatten sich bereits in der ersten Phase der Reforma-
tion als besonders kontrovers erwiesen: Rechtfertigung, Schriftverständnis 
(damit eng verbunden Tradition), sowie als drittes Abendmahl und Eucharistie. 
Während die beiden ersten Felder historisch recht gut erforscht sind – bei der 
Rechtfertigung wurde sogar am 31. Oktober 1999 in Augsburg zwischen Rom 
und den Kirchen des Lutherischen Weltbundes eine Gemeinsame Erklärung zur 
Rechtfertigungslehre2 unterzeichnet, der 2006 der Weltrat methodistischer Kir-
chen beitrat, und durch die innerkatholische Klärung des Verhältnisses von 
Schrift und Tradition im Offenbarungsdekret des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils wurde dieses kontroverstheologische Feld erheblich entschärft –, so bleibt 
nur das dritte, für den Alltag und die Wahrnehmung der Gläubigen vielleicht 
sogar bedeutendste Feld übrig. Denn trotz Bibliotheken füllender Forschungen 
zu Abendmahl und Eucharistie und damit verbundener verschiedenster öku-
menischer Initiativen sind die Lehrdifferenzen nicht nur zwischen der rö-
misch-katholischen Kirche und den reformatorischen Kirchen, sondern auch 
innerhalb der Kirchen und Gemeinschaften protestantischer Tradition nicht 
                                                                  
1 Canisius aus Augsburg an Salmerón am 13. September 1561, in: Canisius III, 215. 
2 Die Endfassung der Erklärung findet sich in: HAUSCHILDT, Friedrich (Hg.): Die Gemeinsame 

Erklärung zur Rechtfertigungslehre. Dokumentation des Entstehungs- und Rezeptionsprozes-
ses, Göttingen 2009, 273–294. Die Zustimmungserklärung des Weltrats der Methodistischen 
Kirchen vom 23. Juli 2006 findet sich ebd., 1078–1084. 



16 I. Einleitung 

nur umstritten, sondern auch ungelöst. Dennoch vereinbarten letztere – aller-
dings zunächst ohne Methodisten und Anglikaner – untereinander in der Leu-
enberger Konkordie 1973 eine Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft für Europa. 
Einen wichtigen Meilenstein in der historischen und systematischen Aufarbei-
tung zwischen Katholiken und Protestanten bildete die in den 1980er Jahren 
von namhaften Theologen, unter ihnen Karl Lehmann (1936–2018) und Wolf-
hart Pannenberg (1928–2014), erarbeitete breitangelegte Studie die im Ergebnis 
die Lehrdifferenzen des 16. Jahrhunderts und die damit einhergehenden Lehr-
verurteilungen als nicht mehr kirchentrennend ansah.3 Trotz der darauf beru-
henden oben erwähnten Rechtfertigungserklärung sind deren Ergebnisse bis 
heute ohne konkrete Folgen für den Alltag der beiden Kirchen geblieben. Eine 
gemeinsame Eucharistie- oder Abendmahlsfeier scheint immer noch in weiter 
Ferne zu liegen. 
 Die vorliegende kirchenhistorische Arbeit wird diese Fragen und Probleme 
nicht lösen können, soll aber helfen, die Vergangenheit besser zu verstehen 
und damit die Genese des Gewordenen erhellen. Sie nimmt die Trienter und 
Bologneser Debatten der miteinander engverwandten Materien Eucharistie-
sakrament und Messopfer sowie die Entstehung der zu ihnen gehörenden Dek-
rete und Kanones erstmalig aus der Perspektive zweier Konzilstheologen aus 
der noch jungen Gesellschaft Jesu in den Blick. In einem ersten Kapitel soll 
zunächst in die Thematik eingeführt und ein Überblick zur Trientforschung 
gegeben sowie die benutzten Quellen beschrieben und die angewandte Me-
thode und konkrete Fragestellung deutlich gemacht werden. Im Anschluss 
daran werden die beiden Jesuitentheologen Diego Laínez und Alfonso Salmerón 
vorgestellt. Das Kapitel 3 behandelt sodann die erste Trienter Sitzungsperiode 
und die Bologneser Beratungen, in denen die Eucharistie als Sakrament ver-
handelt und die komplexe Messopferproblematik diskutiert wurden. Kapitel 4 
widmet sich der zweiten Sitzungsperiode, in der die Debatte über das Eucharis-
tiesakrament erneut begonnen und mit einem Dekret zum Abschluss gebracht 
wird. Außerdem beginnt in dieser Phase eine zweite und vertiefte theologische 
Auseinandersetzung über die Messopferproblematik, welche aufgrund der 
Konzilvertagung abgebrochen werden musste. Kapitel 5 behandelt die dritte 
und letzte Sitzungsperiode, auf welcher die kontroverse Frage des Messopfers 
nun zum dritten Mal aufgegriffen und schlussendlich mit einem Dekret abge-

                                                                  
3 Vgl. LEHMANN, Karl u. PANNENBERG, Wolfhart (Hg.): Lehrverurteilungen – kirchentrennend?, 4 

Bde., Freiburg/Br. u. a. 1989–1994 (Dialog der Kirchen 4–6 u. 8). Im Kontext dieser Studie inte-
ressant die Beiträge: ISERLOH, Erwin: Luther und das Konzil von Trient. Die Behandlung der re-
formatorischen Lehre durch das Konzil; in: Ebd. II, 158–170 u. PFNÜR, Vinzenz: Verwirft das 
Konzil von Trient in der Lehre von den Sakramenten die reformatorische Bekenntnisposition?; 
in: Ebd. III, 159–186. 



1. Zu Eucharistiesakrament und Messopfer im Vorfeld des Tridentinums 17 

schlossen werden konnte. Das sechste Kapitel bündelt die Ergebnisse und 
schließt mit einer kritischen Würdigung.  
 
1. Zu Eucharistiesakrament und Messopfer im Vorfeld des Tridentinums 
1. Zu Eucharistiesakrament und Messopfer im  

Vorfeld des Tridentinums 
1. Zu Eucharistiesakrament und Messopfer im Vorfeld des Tridentinums 
„Sie fülens wol: wo die Messe fellet, so ligt das Bapstum.“4 In der Perspektive 
Luthers fasst dieser prägnante Satz aus den Schmalkaldischen Artikeln, die in 
Vorbereitung auf das angekündigte Konzil entstanden waren, die Konsequenz 
seiner eigenen Abendmahls- und Sakramententheologie für Lehre und Praxis 
der Römischen Kirche zusammen. Im Laufe des Mittelalters war die Messe zum 
Zentrum der Volksfrömmigkeit geworden, weniger, dass man an ihr teilnahm, 
um die Kommunion zu empfangen, als vielmehr um den in der Hostie gegen-
wärtigen Herrn zu sehen und dadurch Gnade zu erlangen – das IV. Lateran-
konzil (1215) musste sogar das jährlich einmalige Empfangen der Kommunion 
vorschreiben. Ansonsten ‚begnügte‘ sich am Vorabend der Reformation der 
‚normale‘ abendländische Christ in seiner Frömmigkeit mit dem Stiften von 
Messen und dem zumeist täglichen Messbesuch. „‚Weil die Feier einer Messe 
mehr bewirkt als das flehentliche Gebet der ganzen Welt‘ – so begründeten die 
spätmittelalterlichen Stifter ihr Verlangen nach Meßfeiern und ließen es sich 
viel kosten. In der Tat, die Messe verband Himmel und Erde, brachte das Heil 
Gottes und die Heilung der Menschen, bewirkte Erlaß der Sündenstrafen und 
löste Gefangenen die Fessel, diente dem Liebeszauber wie dem Totbeten, be-
stand im dargebrachten Opfer und empfangenen Himmelsbrot, heiligte die 
Jahre des Lebens und tröstete im Tod, verband noch die Lebenden mit den 
Verstorbenen.“5 Treffender als Arnold Angenendt (geb. 1934), der Nestor der 
mittelalterlichen Kirchengeschichte und ausgewiesene Kenner mittelalterli-
cher Messliturgie und -theologie, lässt sich die spätmittelalterliche Messfröm-
migkeit nicht formulieren. 
 Hatte der spätmittelalterliche abendländische Christ 1515 die in der Messe 
erhobene oder in einer Monstranz gezeigte Hostie noch schauen wollen, so 
wollte er zehn Jahre später das ‚reine Wort Gottes‘ hören. Luthers Infragestel-
lung der klassisch-spätmittelalterlichen Mess- und Messopfertheologie, wenn 
man so will, sein Kampf gegen sie6, traf in vielfältiger Weise den Nerv der Zeit 

                                                                  
4 Schmalkaldische Artikel II, 2 (WA 50, 204,21–22).  
5 ANGENENDT, Arnold: Geschichte der Religosität im Mittelalter, Darmstadt 20094, 515. Hier auch 

die hervorragende Beschreibung des Wandels von der spätantiken Eucharistie- zur mittel-
alterlichen Messlehre mit all ihren Nuancen und Konsequenzen: Ebd., 488–515. 

6 Vgl. ISERLOH, Erwin: Der Kampf um die Messe. In den ersten Jahren der Auseinandersetzung mit 
Luther, Münster 1951 (KLK 10). 



18 I. Einleitung 

und war eine logische Konsequenz seines theologischen Ansatzes. Es dauerte 
Jahre, fast Jahrzehnte, bis die katholische Theologie auf diese Infragestellung 
des ihr Vertrauten und Heiligsten, auf die Anfragen der verschiedenen Refor-
matoren Antworten fand, die über eine bloße Verteidigung des Überlieferten 
und Althergebrachten hinausgingen – Kontroverstheologen wie der Bischof 
von Rochester John Fisher (1469–1535), der Ingolstädter Theologieprofessor 
und exponierte Luthergegener Johannes Eck (1486–1543), der Franziskaner 
Kaspar Schatzgeyer (ca. 1483–1527) seien hier nur stellvertretend genannt. 
Eine Durchdringung der Messe als Mysterium, ihr Verhältnis zum Letzten 
Abendmahl und zum Kreuzestod Jesu Christi war ihnen (noch) nicht – oder nur 
ansatzweise – gelungen. Aber auch wenn es ihnen gelungen wäre, welche Auto-
rität hätten sie zur Durchsetzung ihrer Lösung gehabt? 
 Erst den Theologen und Vätern des Tridentinums sollte dies in sich über alle 
drei Sitzungsperioden des Konzils hinziehenden Debatten mit unzähligen Stu-
dien, Gutachten, Entwürfen von dogmatischen Kanones und eher katecheti-
schen Lehrdekreten mit viel Mühen und zeitbedingten, durch Politik und Kir-
chenpolitik erzwungenem mehrmaligem Scheitern gelingen. Die beiden Dek-
rete über das Eucharistiesakrament der XIII. Sessio (11. Oktober 1551) und über 
das Messopfer der XXII. Sessio (17. September 1562) mögen vielleicht nicht in 
allem ‚perfekt‘ sein, haben auch nicht (mehr) dazu beitragen können, die Ein-
heit der abendländischen Christenheit zu erhalten oder wiederherzustellen, 
aber sie sind das Beste, was die katholische Theologie zu diesem komplizierten 
Themenfeld in dieser historischen Situation zu leisten vermochte. Es war ihr 
gelungen, Eucharistie und Messe, Kreuz- und Messopfer wieder zusammenzu-
denken und durch die mittelalterlichen Verengungen hindurch das Mysterium 
fidei wieder freizulegen. 
 Um dies einschätzen und beurteilen zu können, waren Vorstudien vonnöten, 
die in diese Arbeit nicht, auch nicht ansatzweise als eigene Kapitel einfließen 
konnten, ohne deren Ziel, nämlich die Arbeit der beiden Jesuitentheologen bei 
der Entstehungsgeschichte der beiden Dekrete mit ihren Kanones, aus dem 
Blick zu verlieren. Bereits Hubert Jedin (1900–1980), der über 35 Jahre an seiner 
großen und – bei allen Mängeln – bis heute unübertroffenen Geschichte des 
Konzils von Trient arbeitete, stöhnte im Vorwort des ersten Bandes darüber, dass 
von einem Historiker des Tridentinums gefordert werde, „das politische Ge-
schehen eines bewegten Zeitalters zu überblicken, gleichzeitig aber die Gedan-
kenarbeit einer ganzen Generation von Theologen zu verfolgen und die Ent-
wicklung der kirchlichen Disziplin und des Kirchenrechts an der Wende vom 
Mittelalter zur modernen Zeit zu beherrschen. Er sollte eigentlich das vollstän-
dige Rüstzeug des Historikers, des Dogmatikers und des Kanonisten sein eigen 
nennen. Jedes dieser drei Wissensgebiete fordert aber ein Menschenleben. Je 
beharrlicher ein Gelehrter bemüht ist, sich dieses Rüstzeug zu verschaffen, 



1. Zu Eucharistiesakrament und Messopfer im Vorfeld des Tridentinums 19 

desto mehr wird er sich bewußt, daß seine Kraft und sein Wissen nicht ausrei-
chen, daß es unmöglich ist, das gesamte geistige und politische Geschehen 
eines ganzen Zeitalters in e i n e m  menschlichen Intellekt aufzufangen und zu 
formen.“7 Zwar verdankt der Autor der vorliegenden Studie dem Werk Jedins 
viel, aber dennoch war es für das Themenfeld Eucharistiesakrament und Mess-
opfer notwendig, noch einmal – in Anlehnung an Thomas Mann – tief in den 
Brunnen der Vergangenheit hinabzusteigen,8 um die Konzilsdebatten auch nur 
einigermaßen verstehen und einordnen zu können. 
 Einige Autoren, vor allem mittelalterliche Theologen und Theologen der 
Reformationszeit, Protestanten wie Katholiken, seien hier genannt, aber auch 
Forscher des 20. und 21. Jahrhunderts, die mit ihren Studien den notwenigen 
Verstehenshorizont eröffneten: 
 Zunächst sind die klassischen Lehrbücher der spätmittelalterlichen Universi-
tätstheologie zu nennen wie die Distinktionen zur Messe aus dem vierten Sen-
tenzenbuch des Petrus Lombardus (ca. 1095–1160) über die Sakramente (De 
doctrina signorum)9 und die Quästionen 46 bis 49 des III. Teils der Summa Theolo-
giae des Aquinaten (um 1225–1274)10, in denen er das Leiden Christi und seine 
Erhöhung am Kreuz erörtert, um dann an späterer Stelle in den Quästionen 73 
bis 83 desselben Werkes die Eucharistie als Sakrament zu behandeln – eine 
Aufteilung, die für die nachfolgenden Theologengenerationen das Zusammen-
denken von Kreuz- und Messopfer erheblich erschwerte. Die Leonina enthält 
auch den für das 16. Jahrhundert so wichtigen Kommentar Kardinal Cajetans 
(1469–1534). Für die Franziskanerschule sei hier nur auf Ockhams (um 1288–
1347) Tractatus de Corpore Christi hingewiesen.11 Besonders wichtig – interessan-
terweise sowohl für Martin Luther (1483–1546) als auch für Diego Laínez – ist 
die Kanonauslegung des Tübinger Spätscholastikers Gabriel Biel (um 1415–
1495).12 Für das ‚volkstümliche‘ Verständnis der Messe und dessen, was in ihr 
geschieht, sei auf eine bemerkenswerte anonyme deutsche Messerklärung 
aufmerksam gemacht, die um 1480 im süddeutschen Raum entstanden ist und 

                                                                  
7 JEDIN: Geschichte I, V. 
8 Vgl. MANN, Thomas: Joseph und seine Brüder I, Frankfurt/M. 1960 (Gesammelte Werke IV), 9. 
9 Vgl. LOMBARDUS, Petrus: Sententiae in IV libris distinctae, Grottaferrata 1971–1981 (Spicilegium 

Bonaventurianum IV–V). 
10 Vgl. AQUIN, Thomas v.: Opera omnia XI, Rom 1903; DERS.: Opera omnia XII, Rom 1906. 
11 Vgl. OCKHAM, Wilhelm v.: Opera Theologica X, hg. von Carlo A. GRASSI, St. Bonaventure, 1986, 

87–234. 
12 Vgl. BIEL, Gabriel: Canonis Misse Expositio, hg. v. Heiko A. OBERMAN u. a., 5 Bde., Wiesbaden 

1963–1976 (VIEG 31–34 u. 79). Zu Luther und seiner Lektüre von Biels Expositio vgl. SPEHR, Chris-
topher: Luther und das Konzil. Zur Entwicklung eines zentralen Themas in der Reformations-
zeit, Tübingen 2010 (BHTh 153), 37. 



20 I. Einleitung 

noch nach 1572, also nach dem Tridentinum, in einer, mit den Jesuiten eng 
verbundenen Dillinger Druckerei bis 1583 fünf Auflagen erlebte.13 
 Um sich einen Überblick über die Abendmahlslehre der einzelnen Reforma-
toren und der sich bildenden Kirchen zu verschaffen, ist das Studium ihrer 
Werke und der klassischen Bekenntnisschriften nach wie vor unerlässlich: 
Angefangen mit Luthers grundlegender Schrift De captivitate Babylonica ecclesiae 
praeludium (1520)14, Ein Sermon von dem hochwürdigen Sakrament des heiligen wah-
ren Leichnams Christi und von den Bruderschaften (1519)15, Ein Sermon von dem 
Neuen Testament, das ist von der heiligen Messe (1520)16, Formula missae et commu-
nionis pro ecclesia [Wittembergensi] (1523)17, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis 
(1528)18, Von der Winkelmesse und der Pfaffenweihe (1533)19, und Die Schmalkaldi-
schen Artikel (1536/1538)20, die im Vorfeld des Tridentinums entstanden, über 
Philipp Melanchthons (1497–1560) Loci Communes (1521)21 sowie die von ihm 
mit anderen zusammen verfasste Confessio Augustana (1530)22 und deren Apolo-
gie (1531)23. Für die oberdeutsche Reformation mit ihrem symbolischen Ver-
ständnis sei auf Zwinglis (1484–1531) Eine klare Unterrichtung vom Nachtmahl 
Christi (1526)24 und Oekolampads (1482–1531) De genuina verborum Domini hoc est 
corpus meum, iuxta vetustissimos authores expositione liber (1525)25 verwiesen. Als 
letzter tritt noch Jean Calvin (1509–1564) mit seiner, zwischen 1539 und 1559 
mehrfach überarbeiteten, Institutio Christianae Religionis26 hinzu, die aber erst in 
der zweiten Sitzungsperiode in das Blickfeld des Konzils kommt. 
 Auf katholischer Seite sind folgende kontroverstheologische Schriften von 
Interesse: Johannes Ecks De sacrificio missae libri tres (1526)27, Hieronymus Em-
                                                                  
13 Vgl. Die älteste deutsche Gesamtauslegung der Messe (Erstausgabe ca. 1480), hg. und eingelei-

tet von Franz Rudolf REICHERT, Münster 1967 (CCath 29), welche über eine hervorragende Ein-
leitung verfügt. Zur Ausgabe von Adam Walser ebd., XLVIII–LVI und CXXX–CXXXII. 

14 Vgl. WA 6, 497–573. 
15 Vgl. WA 2, 742–758. 
16 Vgl. WA 6, 353–378. 
17 Vgl. WA 12, 205–220. 
18 Vgl. WA 26, 261–509. 
19 Vgl. WA 38, 195, 195–256. 
20 Vgl. WA 50, 192–254; dazu der vorzügliche Kommentar: FÜHRER, Werner: Die Schmalkaldischen 

Artikel, Tübingen 2009 (Kommentare zu den Schriften Luthers 2). 
21 Vgl. MELANCHTHON, Philipp: Loci Communes 1521, lat.–dt., übersetzt und kommentiert von 

Horst Georg PÖHLMANN, Güthersloh 1997². 
22 Vgl. Confessio Augustana (BSLK 31–137). Zu ihrer Interpretation immer noch die beste Einfüh-

rung: GRANE, Leif: Die Confessio Augustana. Einführung in die Hauptgedanken der lutherischen 
Reformation, Göttingen 20066. 

23 Vgl. Apologia Confessionis Augustanae (BSLK 139–404). 
24 Vgl. ZWINGLI, Hyldrich: Sämtliche Werke IV (CR 91, 789–862). 
25 Vgl. OEKOLAMPAD, Johannes: De genuina verborum Domini: Hoc est corpus meum iuxta vetustis-

simos authores expositione liber, Basel 1525. 
26 Vgl. CALVIN, Jean: Institutio Christianae Religionis; in Corpus Reformatorum, Braunschweig 

1863 (CR XXIX). 
27 Vgl. ECK, Johannes: De sacrificio libri tres (1526), hg. von Erwin ISERLOH u. a., Münster 1982 

(CCath 36).  



1. Zu Eucharistiesakrament und Messopfer im Vorfeld des Tridentinums 21 

sers (1478–1527) Schriften Missae Christianorum contra Lutheranam missandi for-
mulam assertio (1524)28 sowie Canonis missae contra Huldricum Zuinglium defensio 
(1524)29, John Fishers De veritate corporis et sanguinis Christi in Eucharistia (1527)30 
und das Werk seines damals noch katholischen Königs Assertio septem sacra-
mentorum adversus Martinum Lutherum (1521)31, sowie aus den Schriften des 
deutschen Franziskaners Kaspar Schatzgeyer der Tractatus de missa (1525).32 
 Abgesehen von John Fisher und Heinrich VIII. (1491–1547) kamen die meis-
ten kontroverstheologischen Schriftsteller aus dem Reich, wohl auch, weil hier 
schon früh die ersten Auseinandersetzungen mit Luther und den ersten Re-
formatoren stattfanden. Frankreich, Italien und Spanien traten erst in späteren 
Phasen in die stark aufgeheizte Debatte ein. Warum dies so war und wie die 
Theologen dieser Länder sich dann in den Diskurs einbrachten, gilt es noch en 
détail zu erforschen. Ein Überblick zur mitteleuropäischen Kontroversliteratur 
steht ebenso noch aus.33 Die frühen Studien Erwin Iserlohs (1915–1995) Die 
Eucharistie in der Darstellung des Johannes Eck34 sowie Der Kampf um die Messe35 
bieten zumindest für die Kontroverse um die Messe einen ersten Eindruck der 
katholischen Kombattanten und führten in den folgenden Jahrzehnten zu eini-
gen Forschungen und Quelleneditionen – beispielsweise Ecks De sacrificio missae 
in der Reihe Corpus Catholicorum oder Bosshards Studie zu Erasmus, Zwingli und 
Cajetan.36 Eine Geschichte der Kontroversen der Reformationszeit, die sowohl 
die Debatten zwischen Katholiken und Protestanten als auch die der Protestan-
ten untereinander darstellt, ist gleichfalls ein Desiderat der Forschung. 
 Als Hintergrundstudien von großem Wert erwiesen sich für den Bereich der 
lutherischen Reformation und ihr Verhältnis zur Messe zwei Bücher: Hans 

                                                                  
28 Vgl. EMSER, Hieronymus: Schriften zur Verteidigung der Messe, hg. von Theobald FREUDENBER-

GER, Münster 1959 (CCath 28), 1–37. 
29 Vgl. EMSER, Hieronymus: Schriften zur Verteidigung der Messe, hg. von Theobald FREUDENBER-

GER, Münster 1959 (CCath 28), 38–93. 
30 Vgl. FISHER, John: De veritate corporis et sanguinis Christi in Eucharistia adversus Iohannem 

Oecolampadium, Köln 1527. 
31 Vgl. HEINRICH VIII.: Assertio septem sacramentorum adversus Martinum Lutherum‘, hg. von 

Pierre FRAENKEL, Münster 1992 (CCath 43). 
32 Vgl. SCHATZGEYER, Kaspar: Schriften zur Verteidigung der Messe, hg. von Erwin ISERLOH u. a., 

Münster 1984 (CCAth 37), 148–399. 
33 Vgl. dazu BÄUMER, Remigius: Die Erforschung der kirchlichen Reformationsgeschichte seit 

1931; in: JEDIN, Hubert (Hg.): Die Erforschung der kirchlichen Reformationsgeschichte seit 1876. 
Leistungen und Aufgaben der deutschen Katholiken, Darmstadt 1975 (EdF 34), 117–127. 

34 Vgl. ISERLOH, Erwin: Die Eucharistie in der Darstellung des Johannes Eck. Ein Beitrag zur vor-
tridentinischen Kontroverstheologie über das Messopfer, Münster 1950 (RGST 73–74). 

35 Vgl. ISERLOH, Erwin: Der Kampf um die Messe. In den ersten Jahren der Auseinandersetzung mit 
Luther, Münster 1951 (KLK 10). 

36 Vgl. ECK, Johannes: De sacrificion libri tres (1526), hg. von Erwin ISERLOH u. a., Münster 1982 
(CCath 36) und BOSSHARD, Stefan Nikolaus: Zwingli, Erasmus, Cajetan. Die Eucharistie als Zei-
chen der Einheit, Wiesbaden 1978 (VIEG 89). 



22 I. Einleitung 

Bernhard Meyers Innsbrucker Qualifikationsschrift Luther und die Messe37 von 
1965 und Wolfgang Simons Die Messopfertheologie Martin Luthers38, letztere eher 
als dogmenhistorische Arbeit, erstere mit einer stark liturgiehistorischen Fra-
gestellung. 
 Für den Bereich der Liturgiegeschichte beziehungsweise zur Geschichte der 
römischen Messe ist das Werk Missarum Sollemnia des Innsbrucker Liturgiewis-
senschaftlers Josef Andreas Jungmanns (1889–1975) immer noch unübertrof-
fen.39 Für den Bereich Kanonistik war Willibald M. Plöchls (1907–1984) fünfbän-
dige Geschichte des Kirchenrechts40 ein unentbehrliches Hilfsmittel, ebenso wie 
die profunde historische Studie zur Eucharistie im mittelalterlichen Kirchen-
recht, die Thomas M. Izbicki 2015 in der Cambridge University Press publi-
zierte.41 
 Ein Bereich, in dem die Übersichtswerke und Einführungen in Hinblick auf 
das Tridentinum nur bedingt hilfreich waren, ist überraschenderweise die 
Dogmatik und Dogmengeschichte gewesen – von einzelnen Studien, wie die 
Ferdinand Pratzners42 oder Josef Wohlmuths43, die unten eingearbeitet sind, 
abgesehen. Der von Burkhard Neunheuser bearbeitete und 1963 herausgege-
bene Faszikel zur Eucharistie in Mittelalter und Neuzeit im Handbuch der Dog-
mengeschichte bietet gerade elf Seiten und verdient eine Überarbeitung.44 Dage-
gen hat Helmut Hoping mit Mein Leib für euch gegeben eine gute, aus seinen 
Vorlesungen hervorgegangene Übersicht mit liturgiegeschichtlichem Schwer-
punkt vorgelegt.45 Die wohl beste Einführung zur Messfrömmigkeit im Spätmit-
telalter am Schnittpunkt Kirchen- und Religionsgeschichte bietet Arnold An-

                                                                  
37 Vgl. MEYER, Hans Bernhard: Luther und die Messe. Eine liturgiewissenschaftliche Untersu-

chung über das Verhältnis Luthers zum Meßwesen des späten Mittelalters, Paderborn 1965 
(KKTS 11). 

38 Vgl. SIMON, Wolfgang: Die Messopfertheologie Martin Luthers. Voraussetzungen, Genese, 
Gestalt und Rezeption, Tübingen 2003 (Spätmittelalter und Reformation. Neue Reihe 22). Der 
große Wert der Arbeit liegt v. a. darin, sowohl innerprotestantische Diskurse als auch die 
Kontroversen mit den Katholiken bis 1525 aufzuarbeiten. 

39 Vgl. JUNGMANN, Josef Andreas: Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der römischen 
Messe, 2 Bde., Freiburg/Br. 19625. 

40 Vgl. PLÖCHL, Willibald M.: Geschichte des Krichenrechts, 5 Bde., Wien 1959–1970, v. a. Bd. 2², 
115–124 (Universalkonzil); Bd. 2, 267–275 (Eucharistie vor Trient); Bd. 3², 197–208 (Universal-
konzil); Bd. 4, 81–127 (Eucharistie nach Trient). 

41 Vgl. IZBICKI, Thomas M.: The Eucharist in Medieval Canon Law, Cambridge 2015. 
42 Vgl. PRATZNER, Ferdinand: Messe und Kreuzopfer. Die Krise der sakramentalen Idee bei Luther 

und in der mittelalterlichen Scholastik, Wien 1970 (Wiener Beiträge zur Theologie 29). 
43 Vgl. WOHLMUTH, Josef: Realpräsenz und Transsubstantiation im Konzil von Trient, 2 Bde., 

Frankfurt/M. 1975. 
44 Vgl. NEUNHEUSER, Burkhard: Eucharistie in Mittelalter und Neuzeit, Freiburg/Br. 1963 (HDG 

IV/4b), 51–62. 
45 Vgl. HOPING, Helmut: Mein Leben für euch gegeben. Geschichte und Gegenwart der Eucharistie, 

Freiburg 2011, 244–287; zuletzt: DERS. Repraesentatio et memoria sacrificii. Zur Debatte um das 
sakramentale Gedächtnis des Kreuzesopfers Christi in der Zeit des Konzils von Trient; in: MThZ 
67 (2016), 111–122. 



2. Forschungsüberblick 23 

genendt mit seiner Geschichte der Religiosität im Mittelalter46; besonders erhellend 
für die Messopferthematik ist zudem seine Studie Offertorium47 von 2013, die 
eine kleine Summe seines über Jahrzehnte andauernden Forschens in diesem 
zentralen Gebiet der mittelalterlichen Frömmigkeit darstellt. 
 Nach diesem sehr allgemein gehaltenen und eher kursorischen Durchgang 
zum Hintergrund und zur Quellenliteratur soll nun ein für den Kirchenhistori-
ker relevanter ausführlicher Forschungsüberblick mit einer Vorstellung der 
Quellen gegeben werden. 
 
2. Forschungsüberblick 
2. Forschungsüberblick 
2. Forschungsüberblick 
Im Fokus der kirchenhistorischen und vor allem konzilienhistorischen For-
schung der letzten Jahre und Jahrzehnte stand vorrangig die Erforschung des 
Zweiten Vatikanischen Konzils und seiner Rezeptionsgeschichte. Dementspre-
chend verwundert es nicht, wenn bei den unzähligen Konzilsjubiläen der ver-
gangenen Jahre – 50 Jahre Zweites Vatikanum, 450 Jahre Abschluss des Konzils 
von Trient und 600 Jahre Eröffnung des Konstanzer Konzils – vor allem das 
Tridentinum in den Schatten trat. Dies mag verschiedene Gründe haben, die zu 
erörtern hier allerdings nicht notwendig ist. Zwei seien nur angedeutet: Viel-
leicht passt dieses im Ruf der Gegenreformation stehende Konzil nicht ganz in 
eine Zeit ökumenischer Verbundenheit im Vorfeld des großen Reformations-
jubiläums 2017, vielleicht hat es aber auch eher Gründe, die im Fach Kirchenge-
schichte und seinen Forschungsschwerpunkten selbst zu suchen sind. Denn: 
Was soll man nach den vier voluminösen und im Verlauf eines ganzen For-
scherlebens entstandenen Bänden Hubert Jedins (1900–1980)48 noch zur Ge-
schichte des Konzils von Trient sagen? Hatte er nicht, bei allen Schwächen, die 
ein solches Mammutunternehmen in sich birgt, alles Wissens- und Sagens-
werte geschrieben?49 Blieb seinen Nachfolgern und Schülern denn nichts ande-
res übrig, als sich auf der Grundlage seines Opus magnum nun der Rezeptionsge-

                                                                  
46 Vgl. ANGENENDT, Arnold: Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 20094, besonders 

488–515. 
47 Vgl. ANGENENDT, Arnold: Offertorium. Das mittelalterliche Meßopfer, Münster 2013 (LWQF 101), 

besonders 401–468. 
48 Vgl. REPGEN, Konrad: Art. ‚Jedin, Hubert‘; in: LThK³ 5 (1996), 764–765; JEDIN, Hubert: Lebensbe-

richt; hgg. von Konrad REPGEN, Mainz 1984 (VKZG A 35); SMOLINSKY, Heribert (Hg.): Die Erfor-
schung der Kirchengeschichte. Leben, Werk und Bedeutung von Hubert Jedin (1900–1980), 
Münster 2001 (KLK 61); zuletzt zu den römischen Exilsjahren: WASSILOWSKY, Günther: Exil eines 
Geschichtscheibers: Hubert Jedins römische Jahre; in: MATHEUS, Michael (Hg.): Orte der Zu-
flucht und personnele Netzwerke. Der Campo Santo Teutinico und der Vatikan 1933–1945, Frei-
burg/Br. 2015, 52–75. 

49 Vgl. HOYER, Wolfram: Kirchengeschichte als „Heilsgeschichte“? Zum Geschichtsbild Hubert 
Jedins; in: Ang 79 (2002), 647–709. 



24 I. Einleitung 

schichte des Tridentinums zuzuwenden? Diese Anregung gab der Altmeister 
am Schluss des vierten Bandes selbst und sie hat in den folgenden Jahrzehnten 
unzählige größere und kleinere Studien und Forschungsprojekte weltweit ins 
Leben gerufen. Studien, die sich hingegen mit dem Trienter Konzil selbst be-
fassten, sind eher rar. Im Folgenden soll zunächst ein knapper Überblick zur 
Erforschung des Tridentinums seit dem Abschluss des letzten Jedin-Bandes 
1975 gegeben werden, wobei der Schwerpunkt auf dem Feld Sakramenten-
theologie, speziell dem Eucharistiesakrament, und Messopfer liegt. In einem 
zweiten Teil soll die Literatur zu den beiden Jesuitentheologen Alfonso Sal-
merón und Diego Laínez und zur Entstehungszeit des Ordens vorgestellt wer-
den. 
 
 
2.1 Literatur zur Geschichte des Konzils von Trient 
 
2.1.1 Gesamtdarstellungen 
 
Die zweifellos fundierteste Geschichte des Tridentinums wurde noch vor Be-
ginn des zweiten Weltkrieges vom jungen Breslauer Gelehrten und Biographen 
Girolamo Seripandos (1492–1563)50 in Angriff genommen, dem, bedingt durch 
die Rassegesetze des nationalsozialistischen Regimes, in dieser Zeit die wissen-
schaftliche Karriere verwehrt blieb. Durch seine zweibändige Seripando-Bio-
graphie 1937 und die Fertigstellung und Herausgabe des Concilium Tridenti-
nums-Bandes XIII/1 1938 war niemand so geeignet, sich an dieses gewaltige 
und schwierige Unternehmen, eine Geschichte des Konzils von Trient zu 
schreiben, heranzuwagen wie Hubert Jedin. Geplant waren dem Vorwort des 
ersten Bandes nach acht Bücher, von denen jedoch nur sieben geschrieben 
wurden – „Buch VIII vermittelt einen Überblick über die Wirkungen des Kon-
zils von Trient im Leben der Kirche und wird, zusammen mit einer Literatur-
übersicht, chronologischen Tabellen und einem Teilnehmerverzeichnis den 
verhältnismäßig schmalen vierten Band ausmachen.“51 Noch heute bedauert 
jeder, der sich mit dem Konzils beschäftigen darf, dass diese Übersichten – vor 
allem das Teilnehmerverzeichnis – nie erschienen ist. Jedins Schüler und 
Freunde versuchten zumindest die Lücke, was die Wirkungsgeschichte des 
Konzils angeht, in den folgenden Jahren und Jahrzehnten zu füllen: Giuseppe 

                                                                  
50 Die immer noch lesenswerte, wenngleich an ettlichen Punkten überholte Biographie des 

großen Augustiner-eremiten: JEDIN, Hubert: Girolamo Seripando, 2 Bde., Würzburg 1937 (Cassi-
ciacum 2 und 3). 

51 JEDIN: Geschichte I, VIII. 


