
397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   1 24.07.18   14:36



Das Buch
Sich lebendig fühlen, in der eigenen Mitte sein, die Schönheit der Welt 
erkennen, Dankbarkeit allem gegenüber zu empfinden, den jetzigen 
Moment genießen – all das wird im Lärm des modernen Alltags immer 
schwerer. Um dies erleben zu können – oder, wie Thich Nhat Hanh es 
ausdrückt: den Ruf unseres Herzens zu hören –, benötigen wir Stille 
und Ruhe. Und genau dazu gibt der große Meditationslehrer in diesem 
Buch eine einfache Anleitung.

Der Autor
Thich Nhat Hanh, 1926 in Vietnam geboren, gehört als sozial engagier-
ter buddhistischer Mönch und Zen-Meister zu den bedeutendsten spi-
rituellen Lehrern der Gegenwart. Die schmerzhaften Erfahrungen des 
Vietnamkriegs haben sein Bewusstsein dafür gestärkt, wie die buddhis-
tische Lehre und insbesondere die Entwicklung von Achtsamkeit dazu 
beitragen können, Konflikte zu lösen oder erst gar nicht entstehen zu 
lassen. Thich Nhat Hanh lebt im Exil, seit ihm anlässlich einer Reise in 
die Vereinigten Staaten 1966 die Regierung von Südvietnam die Rück-
kehr in seine Heimat verweigerte. Er ist Autor zahlreicher Bücher und 
engagiert sich in der Friedensarbeit und Flüchtlingsbetreuung.

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   2 24.07.18   14:36



THICH NHAT HANH

Stille,
die aus dem

Herzen kommt

Innere Ruhe finden 
in einer lauten Welt

Aus dem Englischen übersetzt
von Jochen Lehner

WILHELM HEYNE VERLAG
MÜNCHEN

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   3 24.07.18   14:36



Die Originalausgabe erschien 2015 unter dem Titel  
Silence: The Power of Quiet in a World of Noise im Verlag HarperOne, 

an imprint of HarperCollins Publishers, LLC, USA.

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, so 
übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese 

nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand zum 
Zeitpunkt der Erstveröffentlichung verweisen.

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

Taschenbucherstausgabe 12/2018

Copyright © 2015 by Unified Buddhist Church, Inc.
All rights reserved.

Copyright © 2015 der deutschsprachigen Ausgabe by Lotos Verlag, 
München, in der Verlagsgruppe Random House GmbH

Copyright © 2018 dieser Ausgabe by Wilhelm Heyne Verlag, 
München, in der Verlagsgruppe Random House GmbH,  

Neumarkter Straße 28, 81673 München
Alle Rechte sind vorbehalten. Printed in Germany.

Redaktion: Dr. Martina Darga
Umschlaggestaltung: Guter Punkt, München, unter Verwendung  
eines Motivs von © Maria Rafaela Schulze-Vorberg/Getty Images

Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

ISBN 978-3-453-70360-5

www.heyne.de

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   4 24.07.18   14:36



Inhalt

Einleitung 
7

Allgegenwärtiger Lärm 
21

Haltmachen und loslassen 
41

Donnernde Stille 
59

Tiefes Zuhören 
79

Die Kraft der Stille 
97

Achtgeben 
119

Verbundenheit einüben 
137

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   5 24.07.18   14:36



397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   6 24.07.18   14:36



 7

Einleitung

Die Welt ringsum ist voller Wunder und doch sind wir 
ständig auf der Suche nach Glück. Dass wir leben und un-
sere Schritte auf der Erde setzen, ist an sich schon stau-
nenswert, aber die meisten von uns hetzen herum, als 
gäbe es anderswo doch noch etwas Besseres. Schönheit 
ruft uns täglich, stündlich, aber hören wir?

Um den Ruf der Schönheit hören und ihm antworten 
zu können, müssen wir zunächst einmal still sein, das ist 
die Grundbedingung. Solange wir keine Stille in uns ha-
ben, sondern Geist und Körper von Lärm erfüllt sind, hö-
ren wir den Ruf der Schönheit nicht.

In unserem Kopf spielt ein Radio und eingestellt ist der 
Sender NSD – Nonstop Denken. Es wird immer irgend- 
etwas geplappert und wir haben kaum eine Chance, den 
Ruf des Lebens, den Ruf der Liebe zu hören. Unser Herz 
ruft uns, aber wir hören nicht. Wir haben keine Zeit, auf 
unser Herz zu hören.

Achtsamkeit lässt die innere Geräuschkulisse abklin-
gen. Ohne Achtsamkeit werden wir ständig von irgendet-

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   7 24.07.18   14:36



8

was hierhin und dorthin gezerrt – vor allem von der Ver-
gangenheit, in der es ja immer etwas zu bedauern oder zu 
beklagen gibt. Wir beschäftigen uns mit längst Vergange-
nem und durchleiden die früher einmal erlebten Schmer-
zen immer wieder. So wird die Vergangenheit zum Ge-
fängnis.

Auch die Zukunft lenkt uns ab. Wer der Zukunft mit 
Bangen entgegensieht, sitzt genauso in der Falle wie je-
mand, der sich nicht von der Vergangenheit lösen kann. 
Die Ungewissheit der Zukunft, verbunden mit Ängsten 
und Befürchtungen, macht uns taub für die Stimme des 
Glücks, und so wird die Zukunft dann ebenfalls eine Art 
Gefängnis.

Wir mögen uns bemühen, ganz im gegenwärtigen Au-
genblick zu sein, doch viele lassen sich ablenken und füh-
len eine Art innere Leere. Wir sind voller Sehnsucht und 
warten auf irgendetwas oder erwarten etwas, das unserem 
Leben Aufschwung geben oder es ein bisschen spannen-
der machen soll. Irgendetwas soll kommen und alles än-
dern, denn was eben jetzt der Fall ist, finden wir eher 
langweilig – nichts Besonders oder Interessantes.

Achtsamkeit lässt sich als ein Glockenton beschreiben, 
bei dem wir innehalten und schweigen, um zu lauschen. 
Wir können zu diesem Zweck tatsächlich eine Glocke ver-
wenden, aber jedes andere Zeichen tut es auch, sofern es 
uns daran erinnert, dass wir uns nicht von der äußeren 
und inneren Geräuschkulisse vereinnahmen lassen wol-
len. Beim Klang der Glocke halten wir inne. Wir verfolgen 
unseren Atem – einatmen, ausatmen – und schaffen Raum 

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   8 24.07.18   14:36



 9

für Stille. Innerlich sagen wir: »Beim Einatmen weiß ich, 
dass ich einatme. Beim Ausatmen weiß ich, dass ich ausat-
me.« Bei diesem achtsamen Ein- und Ausatmen, wenn wir 
wirklich nur auf den Atem achten, können wir alles in uns 
zum Schweigen bringen, all das Wortgeklingel über Ver-
gangenheit, Zukunft und unser Verlangen nach mehr.

Schon nach zwei oder drei Sekunden des achtsamen 
Atmens kann uns bewusst werden, dass wir lebendig sind 
und atmen. Wir sind da. Wir existieren. Dann verstummt 
der innere Lärm und es entsteht etwas Weiträumiges, der 
Raum einer kraftvollen und beredten Stille. Jetzt erreicht 
uns der Ruf der Schönheit ringsum und wir antworten: 
»Ich bin hier. Ich bin frei. Ich höre dich.«

Was bedeutet »Ich bin hier«? Es bedeutet: »Ich existie-
re. Ich bin wirklich hier, weil ich nicht in der Vergangen-
heit, in der Zukunft, in meinem Denken umherirre, nicht 
im inneren Lärm und nicht im äußeren Lärm. Ich bin 
hier.«

Um wirklich zu sein, muss man frei sein: frei vom Den-
ken, frei von Befürchtungen, frei von Angst, frei von Ver-
langen. »Ich bin frei«, das sind gewaltige Worte und die 
Wahrheit sieht so aus, dass sehr viele von uns nicht frei 
sind. Sie verfügen nicht über die Freiheit, die ihnen erlau-
ben würde, zu hören, zu sehen und einfach nur zu sein.

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   9 24.07.18   14:36



10

Zusammen schweigen

Ich lebe in einem Retreatzentrum im Südwesten Frank-
reichs und wir haben hier eine Stillepraxis, die wir »edles 
Schweigen« nennen. Das geht ganz einfach. Wenn wir  
reden, reden wir, aber bei allem anderen – essen, gehen,  
arbeiten und so weiter – tun wir nur das. Wir sprechen 
dabei nicht auch noch. Wir tun die Dinge in fröhlichem 
edlem Schweigen. So hören wir zu, was unser Herz uns 
aus der Tiefe zuruft.

Neulich haben wir uns, Ordensleute und Laien, drau-
ßen auf dem Rasen zum Mittagessen versammelt. Wir 
gingen nacheinander zur Essensausgabe, um uns dann 
draußen im Gras niederzulassen. Es waren viele und un-
ser Kreis bestand schließlich aus mehreren Reihen. Es 
wurde nicht gesprochen.

Ich nahm als Erster Platz und übte das achtsame At-
men, um es in mir still werden zu lassen. Ich lauschte den 
Vögeln und dem Wind, ich genoss die Schönheit des 
Frühlings. Es war aber nicht so, dass ich wartete, bis alle 
saßen, um dann essen zu können. Es war einfach schön, 
die gut zwanzig Minuten da zu sitzen, bis alle versorgt wa-
ren und sich in den Kreis gesetzt hatten.

Es war still, aber für mein Gefühl nicht so still, wie es 
hätte sein können. Vielleicht waren diese Schritte – Essen 
holen, mit dem Teller nach draußen gehen und schließlich 
Platz nehmen – für manchen doch ein wenig ablenkend 
gewesen. Ich saß schweigend da und ließ das alles auf 
mich wirken.

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   10 24.07.18   14:36



 11

Ich hatte eine kleine Glocke bei mir und als alle saßen, 
ließ ich sie klingen. Da wir gerade gemeinsam eine Woche 
lang geübt hatten, achtsam zu atmen und auf die Glocke 
zu lauschen, kam das Signal sofort bei allen an. Schon 
nach dem ersten Glockenton der Achtsamkeit fühlte sich 
die Stille ganz anders an. Jetzt war es echte Stille, weil alle 
aufgehört hatten zu denken. Wir sammelten uns auf das 
Einatmen, dann auf das Ausatmen. Wir atmeten gemein-
sam und die Stille verdichtete sich zu einem Kraftfeld. 
Eine solche Stille wird »donnernd« genannt, weil sie viel-
sagend und kraftvoll ist. In dieser Stille wurden die Laute 
der Vögel und des Windes so viel lebendiger. Auch vorher 
hatte ich die Vögel und den Wind schon gehört, aber nicht 
so wie jetzt in dieser tiefen Stille.

Stille zu üben, um innerlich alles zum Schweigen zu 
bringen, ist nicht schwierig. Ein bisschen Training, und 
schon kann man es. Im edlen Schweigen können wir ge-
hen oder sitzen oder das Essen genießen. In solcher Stille 
sind wir frei, uns am Leben zu freuen, und wir sind ganz 
offen für die Wunder des Lebens. Wir sind in dieser Stille 
auch eher in der Lage, uns zu heilen, sei es seelisch oder 
körperlich. Es fällt uns leichter zu sein, da zu sein, einfach 
lebendig zu sein. Wir sind dann wirklich frei – frei von 
allen Kümmernissen und Schmerzen der Vergangenheit, 
frei von Zukunftsängsten und Sorgen, frei vom endlosen 
inneren Gerede. Diese Stille ist schon schön, wenn man 
für sich allein ist, aber gemeinsam in der Stille zu sein, das 
hat etwas sehr Dynamisches und Heilsames.

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   11 24.07.18   14:36



12

Der Klang der Lautlosigkeit

Unter Stille verstehen wir meist, dass keine Geräusche zu 
hören sind, aber Stille hat auch selbst einen mächtigen 
Klang. Der Winter 2013/14 war in Frankreich nicht sehr 
kalt, aber in Nordamerika herrschte bittere Kälte, wie wir 
erfuhren. Es gab ungewöhnlich viele Schneestürme und 
die Temperatur sank gelegentlich unter minus 20 Grad. 
Ich habe ein in der kältesten Phase aufgenommenes Foto 
der Niagarafälle gesehen  – lauter gigantische Eisgebilde, 
der Fall fiel nicht mehr, er war erstarrt. Das Bild beein-
druckte mich sehr. Wenn das Wasser stand, fragte ich 
mich, hatte dann auch das Rauschen aufgehört?

Vor ungefähr vierzig Jahren hielt ich mich zu einem 
Retreat für junge Leute in Chiang Mai im Nordosten Thai-
lands auf. Ich wohnte in einer Hütte an einem Bach, des-
sen Bett mit großen Felsbrocken übersät war. Ständig war 
das Rauschen des Wassers zu hören und es bot einen be-
sonderen Genuss, hier zu atmen, die Kleider zu waschen 
und auf den Felsen im Bachbett ein Nickerchen zu halten. 
Wo ich auch ging oder stand, überall war das Rauschen 
des Wassers um mich – Tag und Nacht dieses immer glei-
che Rauschen. Beim Anblick der Bäume und Sträucher 
dachte ich: Sie hören dieses Rauschen seit ihrer Geburt – 
was, wenn es plötzlich aufhörte und sie zum ersten Mal 
keinen Laut hören würden, Stille? Versuchen Sie einmal, 
sich das vorzustellen. Plötzlich fließt das Wasser nicht 
mehr und alle Pflanzen, die von ihrem ersten Augenblick 
an das ununterbrochene Rauschen gewohnt sind, Tag und 

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   12 24.07.18   14:36



 13

Nacht, hören auf einmal nichts mehr. Sie wären doch si-
cher überrascht, zum ersten Mal in ihrem Leben den 
Nicht-Klang zu hören, den Klang der Stille.

Die fünf wahren Laute

Ein Mensch von großem Mitgefühl, dessen Lebenswerk 
darin besteht, die Leiden der Menschen zu lindern, wird 
im Buddhismus als Bodhisattwa bezeichnet. Einer der 
großen Bodhisattwas des Buddhismus heißt Avalokitesh-
vara, der Bodhisattwa des tiefen Lauschens. Eine der mög-
lichen Übersetzungen seines Namens lautet »Der die Lau-
te der Welt wahrnimmt«.

Nach der buddhistischen Überlieferung hört Avaloki-
teshvara nicht nur Laute und Geräusche aller Art, sondern 
bringt auch fünf für die Welt heilsame Arten von Lauten 
hervor. Wer in sich selbst Stille findet, der hört diese Laute.

Der erste dieser Laute ist der »wunderbare Klang«, der 
Klang der Wunder dieses Lebens, die uns rufen: die Laute 
der Vögel, das Geräusch des Regens und dergleichen.

Gott ist Klang. 

Der Schöpfer des Kosmos ist ein Laut.  

Alles beginnt mit dem Laut.

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   13 24.07.18   14:36



14

Der zweite Laut ist »der Klang dessen, der die Welt be-
trachtet«. Es ist der Klang des Lauschens, der Klang der 
Stille.

Der dritte Laut ist der »Brahma-Klang«. Gemeint ist 
der transzendente Laut OM, der im spirituellen Denken 
Indiens eine lange Tradition hat. Der Überlieferung nach 
kann der Klang des OM Welten entstehen lassen. Der 
Kosmos und die Welt sind nach dieser Überlieferung aus 
dem OM hervorgegangen. Das Gleiche sagen die berühm-
ten ersten Worte des Johannesevangeliums: »Im Anfang 
war das Wort.« In den Veden, den uralten Texten Indiens, 
ist das OM dieses Anfangs-Wort, und in der vedischen 
Tradition Indiens ist dieser Laut die letztendliche Wirk-
lichkeit oder Gott.

Auch im Weltbild der modernen Kosmologie ist etwas 
Ähnliches zu erkennen. Man hat nach dem Beginn des 
Universums geforscht und es stellte sich heraus, dass die-
ser Beginn anscheinend in einer großen Explosion lag, der 
man den Namen »Urknall« gab.

Der vierte Laut ist der »Klang der auflaufenden Flut«. 
Damit ist die Stimme des Buddha gemeint. Die Lehre des 
Buddha räumt Missverständnisse aus, beseitigt plagende 
Geisteszustände und verwandelt alles. Sie geht den Din-
gen auf den Grund und entfaltet von dorther ihre Wir-
kung.

Der fünfte Laut schließlich ist »der Klang, der über alle 
Laute der Welt hinausgeht«. Es ist der Klang der Unbe-
ständigkeit, der uns mahnt, bestimmte Worte und Laute 
nicht so ernst zu nehmen, dass wir an ihnen haften. Erst 

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   14 24.07.18   14:36



 15

die Gelehrten haben die Lehre des Buddha kompliziert 
und schwer verständlich gemacht. Der Buddha selbst hat 
sich sehr einfach ausgedrückt und sich nicht in den Wor-
ten verfangen. Wenn also eine Lehre zu kompliziert ist, 
kann es nicht die des Buddha sein. Wenn etwas zu laut 
und zu verschachtelt ist, kann es nicht die Stimme des 
Buddha sein. Der fünfte Laut ist überall zu hören. Selbst 
im Gefängnis können Sie den Klang hören, der über alle 
Laute der Welt hinausgeht.

Unser tiefstes Anliegen

Wenn es Ihnen gelungen ist, alle inneren Geräusche abzu-
stellen, wenn Stille eingekehrt ist, donnernde Stille, wer-
den Sie immer deutlicher einen Ruf aus der Tiefe hören, 
der von innen kommt. Ihr Herz ruft Sie da. Ihr Herz 
möchte Ihnen etwas sagen, aber Sie konnten es bisher 
nicht hören, weil es zu laut in Ihnen war. Sie sind ständig 
abgelenkt gewesen, Tag und Nacht. Sie waren buchstäb-
lich gedankenvoll und es handelte sich vorwiegend um 
negative Gedanken.

Im täglichen Leben sind viele von uns die meiste Zeit 
mit der Suche nach materiellen Annehmlichkeiten und 
seelischem Trost beschäftigt, um auch nur irgendwie zu-
rechtzukommen. Das sind die alltäglichen Belange, wie 
man sagen könnte. Die alltäglichen Belange – Geld verdie-
nen, Ernährung, Behausung und dergleichen materielle 
Angelegenheiten – nehmen uns sehr weitgehend in An-

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   15 24.07.18   14:36



16

spruch. Dazu kommen die emotionalen Belange, zum 
Beispiel ob eine bestimmte Person uns liebt und ob unser 
Job wohl noch sicher ist. Vielleicht sind wir auf der Suche 
nach einer dauerhaften, nicht zu schwierigen Beziehung 
und wünschen uns etwas, worauf wir uns verlassen kön-
nen. Den lieben langen Tag zerbrechen wir uns wegen Din-
gen dieser Art den Kopf. Wir verbringen etwa 99,9 Prozent 
unserer Zeit mit diesen Sorgen.

Das ist einerseits verständlich, denn ohne die Befriedi-
gung unserer Grundbedürfnisse können wir uns nicht si-
cher fühlen. Aber vielfach ist es so, dass wir uns weit über 
das notwendige Maß hinaus um solche Dinge sorgen. Wir 
sind körperlich nicht bedroht, wir müssen keinen Hunger 
leiden, wir haben ein Dach über dem Kopf und sind in 
einer liebevollen Familie geborgen. Dennoch kann es sein, 
dass wir uns ständig Sorgen machen.

Es gibt aber für uns alle auch tiefere Anliegen, die wir 
vielleicht noch nicht wahrgenommen haben und deshalb 
nicht beachten. Unser tiefstes Anliegen hat nichts mit den 
alltäglichen Belangen der materiellen Sicherheit und emo-
tionalen Geborgenheit zu tun. Es liegt in der Frage, was 
wir mit unserem Leben anfangen wollen. Ich bin hier, aber 
wozu bin ich hier? Wer bin ich überhaupt? Was möchte 
ich mit meinem Leben anfangen? Das sind Fragen, für de-
ren Beantwortung wir uns normalerweise keine Zeit neh-
men.

Das sind nicht nur philosophische Fragen, denn wenn 
wir sie nicht beantworten können, finden wir keinen Frie-
den, und ohne Frieden finden wir keine Freude, denn 

397_70360_01_ThichNhatHanh_INH.indd   16 24.07.18   14:36


