HEYNE



Das Buch

Sich lebendig fiihlen, in der eigenen Mitte sein, die Schonheit der Welt
erkennen, Dankbarkeit allem gegeniiber zu empfinden, den jetzigen
Moment genieflen — all das wird im Larm des modernen Alltags immer
schwerer. Um dies erleben zu konnen — oder, wie Thich Nhat Hanh es
ausdriickt: den Ruf unseres Herzens zu horen -, bendtigen wir Stille
und Ruhe. Und genau dazu gibt der grofle Meditationslehrer in diesem
Buch eine einfache Anleitung.

Der Autor

Thich Nhat Hanh, 1926 in Vietnam geboren, gehort als sozial engagier-
ter buddhistischer Monch und Zen-Meister zu den bedeutendsten spi-
rituellen Lehrern der Gegenwart. Die schmerzhaften Erfahrungen des
Vietnamkriegs haben sein Bewusstsein dafiir gestarkt, wie die buddhis-
tische Lehre und insbesondere die Entwicklung von Achtsamkeit dazu
beitragen konnen, Konflikte zu losen oder erst gar nicht entstehen zu
lassen. Thich Nhat Hanh lebt im Exil, seit ihm anlasslich einer Reise in
die Vereinigten Staaten 1966 die Regierung von Siidvietnam die Riick-
kehr in seine Heimat verweigerte. Er ist Autor zahlreicher Biicher und
engagiert sich in der Friedensarbeit und Fliichtlingsbetreuung.



THICH NHAT HANH

Stille,

die aus dem
Herzen kommt

Innere Ruhe finden
in einer lauten Welt

Aus dem Englischen tibersetzt
von Jochen Lehner

WILHELM HEYNE VERLAG
MUNCHEN



Die Originalausgabe erschien 2015 unter dem Titel
Silence: The Power of Quiet in a World of Noise im Verlag HarperOne,
an imprint of HarperCollins Publishers, LLC, USA.

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, so
iibernehmen wir fiir deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese
nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand zum
Zeitpunkt der Erstveroffentlichung verweisen.

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
EW%:(D;\J FSC® C014496

Verlagsgruppe Random House FSC® N001967

Taschenbucherstausgabe 12/2018

Copyright © 2015 by Unified Buddhist Church, Inc.
All rights reserved.

Copyright © 2015 der deutschsprachigen Ausgabe by Lotos Verlag,
Miinchen, in der Verlagsgruppe Random House GmbH
Copyright © 2018 dieser Ausgabe by Wilhelm Heyne Verlag,
Miinchen, in der Verlagsgruppe Random House GmbH,
Neumarkter Strafe 28, 81673 Miinchen
Alle Rechte sind vorbehalten. Printed in Germany.
Redaktion: Dr. Martina Darga
Umschlaggestaltung: Guter Punkt, Miinchen, unter Verwendung
eines Motivs von © Maria Rafaela Schulze-Vorberg/Getty Images
Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Péfineck
ISBN 978-3-453-70360-5

www.heyne.de



Inhalt

Einleitung
7

Allgegenwirtiger Lirm
21

Haltmachen und loslassen
41

Donnernde Stille
59

Tiefes Zuhoren
79

Die Kraft der Stille
97

Achtgeben
119

Verbundenheit eintiben
137






Einleitung

Die Welt ringsum ist voller Wunder und doch sind wir
standig auf der Suche nach Gliick. Dass wir leben und un-
sere Schritte auf der Erde setzen, ist an sich schon stau-
nenswert, aber die meisten von uns hetzen herum, als
gdbe es anderswo doch noch etwas Besseres. Schonheit
ruft uns taglich, stiindlich, aber horen wir?

Um den Ruf der Schoénheit héren und ihm antworten
zu konnen, miissen wir zunichst einmal still sein, das ist
die Grundbedingung. Solange wir keine Stille in uns ha-
ben, sondern Geist und Koérper von Larm erfillt sind, ho-
ren wir den Ruf der Schonheit nicht.

In unserem Kopf spielt ein Radio und eingestellt ist der
Sender NSD - Nonstop Denken. Es wird immer irgend-
etwas geplappert und wir haben kaum eine Chance, den
Ruf des Lebens, den Ruf der Liebe zu horen. Unser Herz
ruft uns, aber wir horen nicht. Wir haben keine Zeit, auf
unser Herz zu horen.

Achtsamkeit lasst die innere Gerauschkulisse abklin-
gen. Ohne Achtsamkeit werden wir standig von irgendet-



was hierhin und dorthin gezerrt - vor allem von der Ver-
gangenbheit, in der es ja immer etwas zu bedauern oder zu
beklagen gibt. Wir beschiftigen uns mit langst Vergange-
nem und durchleiden die frither einmal erlebten Schmer-
zen immer wieder. So wird die Vergangenheit zum Ge-
fangnis.

Auch die Zukunft lenkt uns ab. Wer der Zukunft mit
Bangen entgegensieht, sitzt genauso in der Falle wie je-
mand, der sich nicht von der Vergangenheit 16sen kann.
Die Ungewissheit der Zukunft, verbunden mit Angsten
und Befiirchtungen, macht uns taub fiir die Stimme des
Glucks, und so wird die Zukunft dann ebenfalls eine Art
Gefdngnis.

Wir mogen uns bemiihen, ganz im gegenwirtigen Au-
genblick zu sein, doch viele lassen sich ablenken und fiih-
len eine Art innere Leere. Wir sind voller Sehnsucht und
warten auf irgendetwas oder erwarten etwas, das unserem
Leben Aufschwung geben oder es ein bisschen spannen-
der machen soll. Irgendetwas soll kommen und alles dn-
dern, denn was eben jetzt der Fall ist, finden wir eher
langweilig — nichts Besonders oder Interessantes.

Achtsambkeit ldsst sich als ein Glockenton beschreiben,
bei dem wir innehalten und schweigen, um zu lauschen.
Wir konnen zu diesem Zweck tatsachlich eine Glocke ver-
wenden, aber jedes andere Zeichen tut es auch, sofern es
uns daran erinnert, dass wir uns nicht von der dufleren
und inneren Gerduschkulisse vereinnahmen lassen wol-
len. Beim Klang der Glocke halten wir inne. Wir verfolgen
unseren Atem — einatmen, ausatmen — und schaffen Raum



tir Stille. Innerlich sagen wir: »Beim Einatmen weif3 ich,
dass ich einatme. Beim Ausatmen weif$ ich, dass ich ausat-
me.« Bei diesem achtsamen Ein- und Ausatmen, wenn wir
wirklich nur auf den Atem achten, konnen wir alles in uns
zum Schweigen bringen, all das Wortgeklingel {iber Ver-
gangenheit, Zukunft und unser Verlangen nach mehr.

Schon nach zwei oder drei Sekunden des achtsamen
Atmens kann uns bewusst werden, dass wir lebendig sind
und atmen. Wir sind da. Wir existieren. Dann verstummt
der innere Larm und es entsteht etwas Weitrdumiges, der
Raum einer kraftvollen und beredten Stille. Jetzt erreicht
uns der Ruf der Schonheit ringsum und wir antworten:
»Ich bin hier. Ich bin frei. Ich hore dich.«

Was bedeutet »Ich bin hier«? Es bedeutet: »Ich existie-
re. Ich bin wirklich hier, weil ich nicht in der Vergangen-
heit, in der Zukunft, in meinem Denken umbherirre, nicht
im inneren Lirm und nicht im dufleren Larm. Ich bin
hier.«

Um wirklich zu sein, muss man frei sein: frei vom Den-
ken, frei von Befiirchtungen, frei von Angst, frei von Ver-
langen. »Ich bin frei«, das sind gewaltige Worte und die
Wahrheit sieht so aus, dass sehr viele von uns nicht frei
sind. Sie verfligen nicht tiber die Freiheit, die ihnen erlau-
ben wiirde, zu horen, zu sehen und einfach nur zu sein.



/usammen schweigen

Ich lebe in einem Retreatzentrum im Siidwesten Frank-
reichs und wir haben hier eine Stillepraxis, die wir »edles
Schweigen« nennen. Das geht ganz einfach. Wenn wir
reden, reden wir, aber bei allem anderen - essen, gehen,
arbeiten und so weiter - tun wir nur das. Wir sprechen
dabei nicht auch noch. Wir tun die Dinge in fréhlichem
edlem Schweigen. So hoéren wir zu, was unser Herz uns
aus der Tiefe zuruft.

Neulich haben wir uns, Ordensleute und Laien, drau-
flen auf dem Rasen zum Mittagessen versammelt. Wir
gingen nacheinander zur Essensausgabe, um uns dann
drauflen im Gras niederzulassen. Es waren viele und un-
ser Kreis bestand schliefllich aus mehreren Reihen. Es
wurde nicht gesprochen.

Ich nahm als Erster Platz und iibte das achtsame At-
men, um es in mir still werden zu lassen. Ich lauschte den
Vogeln und dem Wind, ich genoss die Schonheit des
Frithlings. Es war aber nicht so, dass ich wartete, bis alle
saflen, um dann essen zu konnen. Es war einfach schon,
die gut zwanzig Minuten da zu sitzen, bis alle versorgt wa-
ren und sich in den Kreis gesetzt hatten.

Es war still, aber fiir mein Gefuihl nicht so still, wie es
hitte sein konnen. Vielleicht waren diese Schritte — Essen
holen, mit dem Teller nach draufien gehen und schliefllich
Platz nehmen - fiir manchen doch ein wenig ablenkend
gewesen. Ich safy schweigend da und liefl das alles auf
mich wirken.

10



Ich hatte eine kleine Glocke bei mir und als alle saf3en,
lie3 ich sie klingen. Da wir gerade gemeinsam eine Woche
lang geiibt hatten, achtsam zu atmen und auf die Glocke
zu lauschen, kam das Signal sofort bei allen an. Schon
nach dem ersten Glockenton der Achtsambkeit fiihlte sich
die Stille ganz anders an. Jetzt war es echte Stille, weil alle
aufgehort hatten zu denken. Wir sammelten uns auf das
Einatmen, dann auf das Ausatmen. Wir atmeten gemein-
sam und die Stille verdichtete sich zu einem Kraftfeld.
Eine solche Stille wird »donnernd« genannt, weil sie viel-
sagend und kraftvoll ist. In dieser Stille wurden die Laute
der Vogel und des Windes so viel lebendiger. Auch vorher
hatte ich die Vogel und den Wind schon gehoért, aber nicht
so wie jetzt in dieser tiefen Stille.

Stille zu iiben, um innerlich alles zum Schweigen zu
bringen, ist nicht schwierig. Ein bisschen Training, und
schon kann man es. Im edlen Schweigen kénnen wir ge-
hen oder sitzen oder das Essen genieflen. In solcher Stille
sind wir frei, uns am Leben zu freuen, und wir sind ganz
offen fiir die Wunder des Lebens. Wir sind in dieser Stille
auch eher in der Lage, uns zu heilen, sei es seelisch oder
korperlich. Es fillt uns leichter zu sein, da zu sein, einfach
lebendig zu sein. Wir sind dann wirklich frei - frei von
allen Kiimmernissen und Schmerzen der Vergangenheit,
frei von Zukunftsdngsten und Sorgen, frei vom endlosen
inneren Gerede. Diese Stille ist schon schon, wenn man
tiir sich allein ist, aber gemeinsam in der Stille zu sein, das
hat etwas sehr Dynamisches und Heilsames.

11



Der Klang der Lautlosigkeit

Unter Stille verstehen wir meist, dass keine Gerdusche zu
horen sind, aber Stille hat auch selbst einen machtigen
Klang. Der Winter 2013/14 war in Frankreich nicht sehr
kalt, aber in Nordamerika herrschte bittere Kilte, wie wir
erfuhren. Es gab ungewohnlich viele Schneestiirme und
die Temperatur sank gelegentlich unter minus 20 Grad.
Ich habe ein in der kiltesten Phase aufgenommenes Foto
der Niagarafille gesehen - lauter gigantische Eisgebilde,
der Fall fiel nicht mehr, er war erstarrt. Das Bild beein-
druckte mich sehr. Wenn das Wasser stand, fragte ich
mich, hatte dann auch das Rauschen aufgehort?

Vor ungefihr vierzig Jahren hielt ich mich zu einem
Retreat fiir junge Leute in Chiang Mai im Nordosten Thai-
lands auf. Ich wohnte in einer Hiitte an einem Bach, des-
sen Bett mit grofien Felsbrocken iibersit war. Stindig war
das Rauschen des Wassers zu horen und es bot einen be-
sonderen Genuss, hier zu atmen, die Kleider zu waschen
und auf den Felsen im Bachbett ein Nickerchen zu halten.
Wo ich auch ging oder stand, {iberall war das Rauschen
des Wassers um mich - Tag und Nacht dieses immer glei-
che Rauschen. Beim Anblick der Baume und Striaucher
dachte ich: Sie horen dieses Rauschen seit ihrer Geburt —
was, wenn es plotzlich authorte und sie zum ersten Mal
keinen Laut horen wiirden, Stille? Versuchen Sie einmal,
sich das vorzustellen. Plotzlich flie3t das Wasser nicht
mehr und alle Pflanzen, die von ihrem ersten Augenblick
an das ununterbrochene Rauschen gewohnt sind, Tag und

12



Nacht, horen auf einmal nichts mehr. Sie waren doch si-
cher uberrascht, zum ersten Mal in ihrem Leben den
Nicht-Klang zu horen, den Klang der Stille.

Die funf wahren Laute

Ein Mensch von groflem Mitgefiihl, dessen Lebenswerk
darin besteht, die Leiden der Menschen zu lindern, wird
im Buddhismus als Bodhisattwa bezeichnet. Einer der
grof3en Bodhisattwas des Buddhismus heif$t Avalokitesh-
vara, der Bodhisattwa des tiefen Lauschens. Eine der mog-
lichen Ubersetzungen seines Namens lautet »Der die Lau-
te der Welt wahrnimmt«.

Nach der buddhistischen Uberlieferung hort Avaloki-
teshvara nicht nur Laute und Geridusche aller Art, sondern
bringt auch fiinf fiir die Welt heilsame Arten von Lauten
hervor. Wer in sich selbst Stille findet, der hort diese Laute.

Der erste dieser Laute ist der »wunderbare Klang«, der
Klang der Wunder dieses Lebens, die uns rufen: die Laute
der Vogel, das Gerdusch des Regens und dergleichen.

Gott ist Klang.

Der Schopfer des Kosmos ist ein Laut.

Alles beginnt mit dem Laut.

13



Der zweite Laut ist »der Klang dessen, der die Welt be-
trachtet«. Es ist der Klang des Lauschens, der Klang der
Stille.

Der dritte Laut ist der »Brahma-Klang«. Gemeint ist
der transzendente Laut OM, der im spirituellen Denken
Indiens eine lange Tradition hat. Der Uberlieferung nach
kann der Klang des OM Welten entstehen lassen. Der
Kosmos und die Welt sind nach dieser Uberlieferung aus
dem OM hervorgegangen. Das Gleiche sagen die beriihm-
ten ersten Worte des Johannesevangeliums: »Im Anfang
war das Wort.« In den Veden, den uralten Texten Indiens,
ist das OM dieses Anfangs-Wort, und in der vedischen
Tradition Indiens ist dieser Laut die letztendliche Wirk-
lichkeit oder Gott.

Auch im Weltbild der modernen Kosmologie ist etwas
Ahnliches zu erkennen. Man hat nach dem Beginn des
Universums geforscht und es stellte sich heraus, dass die-
ser Beginn anscheinend in einer grofien Explosion lag, der
man den Namen »Urknall« gab.

Der vierte Laut ist der »Klang der auflaufenden Flut«.
Damit ist die Stimme des Buddha gemeint. Die Lehre des
Buddha rdumt Missverstdndnisse aus, beseitigt plagende
Geisteszustdnde und verwandelt alles. Sie geht den Din-
gen auf den Grund und entfaltet von dorther ihre Wir-
kung.

Der fiinfte Laut schliefllich ist »der Klang, der iiber alle
Laute der Welt hinausgeht«. Es ist der Klang der Unbe-
stindigkeit, der uns mahnt, bestimmte Worte und Laute
nicht so ernst zu nehmen, dass wir an ihnen haften. Erst

14



die Gelehrten haben die Lehre des Buddha kompliziert
und schwer verstdndlich gemacht. Der Buddha selbst hat
sich sehr einfach ausgedriickt und sich nicht in den Wor-
ten verfangen. Wenn also eine Lehre zu kompliziert ist,
kann es nicht die des Buddha sein. Wenn etwas zu laut
und zu verschachtelt ist, kann es nicht die Stimme des
Buddha sein. Der fiinfte Laut ist tiberall zu horen. Selbst
im Gefingnis konnen Sie den Klang horen, der iiber alle
Laute der Welt hinausgeht.

Unser tiefstes Anliegen

Wenn es Thnen gelungen ist, alle inneren Gerausche abzu-
stellen, wenn Stille eingekehrt ist, donnernde Stille, wer-
den Sie immer deutlicher einen Ruf aus der Tiefe horen,
der von innen kommt. Thr Herz ruft Sie da. Ihr Herz
mochte Thnen etwas sagen, aber Sie konnten es bisher
nicht horen, weil es zu laut in Thnen war. Sie sind stindig
abgelenkt gewesen, Tag und Nacht. Sie waren buchstéb-
lich gedankenvoll und es handelte sich vorwiegend um
negative Gedanken.

Im tdglichen Leben sind viele von uns die meiste Zeit
mit der Suche nach materiellen Annehmlichkeiten und
seelischem Trost beschiftigt, um auch nur irgendwie zu-
rechtzukommen. Das sind die alltdglichen Belange, wie
man sagen konnte. Die alltdglichen Belange — Geld verdie-
nen, Erndhrung, Behausung und dergleichen materielle
Angelegenheiten — nehmen uns sehr weitgehend in An-

15



spruch. Dazu kommen die emotionalen Belange, zum
Beispiel ob eine bestimmte Person uns liebt und ob unser
Job wohl noch sicher ist. Vielleicht sind wir auf der Suche
nach einer dauerhaften, nicht zu schwierigen Beziehung
und wiinschen uns etwas, worauf wir uns verlassen kon-
nen. Den lieben langen Tag zerbrechen wir uns wegen Din-
gen dieser Art den Kopf. Wir verbringen etwa 99,9 Prozent
unserer Zeit mit diesen Sorgen.

Das ist einerseits verstandlich, denn ohne die Befriedi-
gung unserer Grundbediirfnisse konnen wir uns nicht si-
cher fithlen. Aber vielfach ist es so, dass wir uns weit tiber
das notwendige Maf$ hinaus um solche Dinge sorgen. Wir
sind korperlich nicht bedroht, wir miissen keinen Hunger
leiden, wir haben ein Dach iiber dem Kopf und sind in
einer liebevollen Familie geborgen. Dennoch kann es sein,
dass wir uns stdndig Sorgen machen.

Es gibt aber fiir uns alle auch tiefere Anliegen, die wir
vielleicht noch nicht wahrgenommen haben und deshalb
nicht beachten. Unser tiefstes Anliegen hat nichts mit den
alltaglichen Belangen der materiellen Sicherheit und emo-
tionalen Geborgenheit zu tun. Es liegt in der Frage, was
wir mit unserem Leben anfangen wollen. Ich bin hier, aber
wozu bin ich hier? Wer bin ich tiberhaupt? Was mochte
ich mit meinem Leben anfangen? Das sind Fragen, fiir de-
ren Beantwortung wir uns normalerweise keine Zeit neh-
men.

Das sind nicht nur philosophische Fragen, denn wenn
wir sie nicht beantworten konnen, finden wir keinen Frie-
den, und ohne Frieden finden wir keine Freude, denn

16



